
Religionspäd. / Prädikant Thomas Karker, Rettungsarche Möttlingen, 2.1.2026

Ach du Schreck – Jesus ist weg! (Lk. 2,41 – 52)

Liebe Gemeinde, eines der Geheimnisse der Schrift bleibt die dreißigjährige Stille, in 
welcher Jesus in Nazareth wohnt. In einer Biographie sind ja gerade die  Jugendjahre 
von besonderem Interesse. Aber bei dem Herrn bleibt uns dies fast ganz verschlossen. 
Licht ist  einst auf das kleine Kind gefallen; aus Engelsmund und Menschenlippen, von 
Weisen  und  Unweisen  sind  köstliche  Psalmen  über  ihm  ertönt  –  und  nun  folgt  ein 
dreißigjähriges Dunkel, verlebt in einem entlegenen, verachteten Bergstädtchen.

Christoph  Steinhofer (Dekan  aus  Weinsberg  1750)  schrieb:  „Die  dreißigjährige 
Stille des Herrn Jesu.“ Wo die Schrift schweigt, da ist ihr Schweigen ein Reden. Aber ganz 
hat sie uns doch nicht ohne Nachricht gelassen über das Leben Jesu in den dreißig Jahren. 
Eine  duftende  Rose  findet  man  doch  am  Wegesrand aus  Jesu  Mund:  „ M u s s  i c h 
n i c h t  s e i n  i n  d e m ,  w a s  m e i n e s  Va t e r s  i s t ? “  Alles aus seiner Kindheit und 
Jugend ist in diesen Worten zusammengefasst. Lesen: Lk. 2,41 - 52

Dieses Wort ist mehr als ein Kinderspruch. Er ist zugleich der L e i t s t e r n  seines 
ganzen Lebens. Dieses Wort ist Tat und Losung über Jesu Leben. Dieses Wort begleitet 
ihn durch‘s ganze Leben. Es ist eingerahmt von den Worten, die selbstverständlich zu sein 
scheinen: „Und Jesus nahm zu an Weisheit und Alter“ (Lk. 2,40+52).

Warum betont Lukas das? Lukas selbst ist als Heide aufgewachsen und hat in 
seiner Jugend erlebt, dass man mit dem Herabsteigen der Götter auf die Erde rechnete. 
Der Mensch hatte zu allen Zeiten eine große Sehnsucht nach dem Göttlichen in seinem 
Herzen und stillte sie am liebsten durch selbstgemachte Götter.

Lukas sah, wie dem römischen Kaiser Altäre gebaut wurden, weil er sich zum Gott 
erklären ließ. Und die Menschen streuten Weihrauch auf seinen Altar. „Ich, Claudius, Kaiser 
und Gott!” Diese kaiserliche Erklärung erschien den Zeitgenossen des Lukas ganz normal. 
Nun stellten sich die Leute im Römischen Reich den Abstieg der Götter auf diese Erde 
sozusagen mit Tarnkappe vor. Sie sahen zwar aus wie Menschen, waren aber hinter dieser 
Fassade  doch  göttliche  Wesen  mit  übermenschlichen  Kräften.  Ihnen  fehlte  die 
Erdenschwere, die Gebundenheit an Raum und Zeit, die zu uns Menschen gehört.

Dieser Vorstellung seiner Zeit will  Lukas ganz bewusst damit entgegentreten, dass 
Jesus ganz Mensch wurde und wie jedes andere Kind wachsen, älter werden und reifen 
musste. Er will sagen: Das Menschsein Jesu hat nicht nur „pro forma“ stattgefunden. Im 
Gegenteil: Er hat sich all seiner Göttlichkeit „entäußert,“ er und wurde ein Mensch – mit 
allen Nöten und Schwierigkeiten. Er hat sich seine Eltern nicht aussuchen können. Auch 
darin war er uns gleich. Seine Eltern kann der Mensch sich nicht aussuchen. Hier liegt 
einer der Schwerpunkte für die Lebenskrisen junger Menschen und leider auch mancher 
Christen. Sie meinen, – Gott selbst – habe ihnen nicht die richtigen Eltern zugeteilt. Sie 
seien in irgendeiner Hinsicht bei ihren Eltern zu kurz gekommen.

Ach du Schreck – Jesus ist weg!
1 . S i e  g e h e n  n a c h  Z i o n  z u r  O s t e r z e i t ;

A u c h  J e s u s  g e h t  m i t ,  i s t  d e r  We g  a u c h  w e i t .

2 . S i e  v e r l i e r e n  J e s u s ,  s i e  k e h r e n  u m ,
D o c h  s i e  f i n d e n  i h n  w i e d e r  i m  H e i l i g t u m .

3 . S i e  t r e t e n  d e n  We g  n a c h  H a u s e  a n ,
J e s u s  w ä c h s t  s t i l l  z u m  M a n n e  h e r a n .

- 1 -



1. Sie gehen nach Zion zur Osterzeit; Auch Jesus geht mit, ist der Weg auch  
weit.

Ein wunderbares Wort steht am Anfang des heutigen Textes: „Und seine Eltern gingen 
alle Jahre nach Jerusalem auf das Osterfest.“ Dies beinhaltet e i n e  F ü l l e  v o n  Tr e u e . 
Nur dem Mann war es damals geboten, dass er zu solchen Festen nach Jerusalem ging, 
wo man zusammenkommen musste. In der Gemeinschaft stärkt sich die Erfahrung und 
aus der Erfahrung stärkt sich die Gemeinschaft. – Und Maria begleitete ihren Ehemann 
Joseph.

So gingen beide zusammen hinauf und erwählten unter den drei vorgeschriebenen 
Festen das Osterfest. Hier gedachten sie der großen Gottestreue, dass Gott d u r c h  d a s 
B l u t  d e s  L a m m e s  das arme Volk vor dem Würgengel bewahrt hat.

Es  ist  für  die  Eltern  ein  Gang  „nach  Gewohnheit  des  Festes“,  für  das  Kind  eine 
„Erfüllung des Gesetzes.“ Jesus soll  als ein „Sohn des Gesetzes“, dem erlaubt war, im 
zwölften Jahr zum Tempel zu kommen, dargestellt werden. (Bar-Mizwa ab Mittelalter)

Eltern sind  nach  der  Bibel immer Vater  und  Mutter, Ehe  und  Familie  sind  eine 
Stiftung Gottes und nur sie sind unter dem besonderen Segen und Schutz Gottes. Da 
kann  die  Regierung  und  die  Ev.  Kirche  noch  so  sehr  Ehe  für  alle legitimieren  und 
propagieren.

Auf diesem Wege nach Jerusalem wurden sich die beiden bewusst, wen sie zwölf 
Jahre unter sich beherbergt und nicht gekannt hatten. Er kam in sein Eigentum, und selbst 
die Seinen nahmen ihn nicht auf. Die Erinnerung an die Krippe war zu schmachvoll, der 
Gedanke  an  die  Flucht  zu  peinvoll  und  all  die  Verfolgungen  wegen  dieses  Kindes  zu 
schreckensvoll.

 Jesus war schon seit Jahren auf diese Reise gedanklich vorbereitet. Gewiss hatte 
Maria von Hanna und Samuel im Tempel, von Abrahams Opfer auf Moriah, von David in 
der Burg Zion erzählt, von Passah, Versöhnungstag, ..., das Kind kannte die Stätten. Er 
hatte sich längst in sie versenkt, als ob er schon dort gewesen wäre. Und es war die  
Vorfreude darauf, dass er „in dem sei, was seines Vaters ist.“

Dann zog es ihn zum Tempel hin. Alles andere in der Stadt war doch nicht sein Ziel. 
„Der  Vogel  hat  sein  Haus  gefunden  und  die  Schwalbe  ihr  Nest,  deine  Altäre,  Herr 
Zebaoth“, so stand es im Herzen Jesu. Nicht das goldene Dach, nicht die Hallen, nicht das 
Äußere am Tempel, sondern was in ihm war, alle die Rätsel, die er in sich schloss, zogen 
ihn an. Die Eltern hatten ihn hinaufgebracht,  für die Eltern war der Tempel ein großes 
Heiligtum, das sie mit Scheu betraten; für ihn eine Heimat, in der er sich zu Hause wusste.

Nach drei Tagen finden ihn die Eltern unter den Lehrern, nicht stehend und sitzend, 
sondern zu ihren Füßen, zuhörend, fragend und Antwort gebend, ein wunderbares Kind 
und  doch  kein  frühreifes  Wunderkind.  Die  Lehrer  „ v e r w u n d e r t e n  s i c h  s e i n e s 
Ve r s t a n d e s  u n d  s e i n e r  A n t w o r t . “  (Urtext: sie waren außer sich) An Fragen und 
Antworten lässt sich der Verstand eines Menschen erkennen, wie auch sein Unverstand.

Der alte Valerius  Herberger (1562-1627) denkt sich  allerlei Fragen aus, die das 
Kind gestellt haben könnte, und die den Lehrern den Boden unter den Füßen wohl heiß 
gemacht haben werden. „Was bedeuten die  Lämmer, die am Passahmahl geschlachtet 
werden? Was der goldene Leuchter im Tempel und der Schaubrottisch? Was bedeutet 
der Vorhang vor dem Allerheiligsten? Warum geht nur der Hohepriester hinein? Warum 
nur  einmal?  Warum besprengt  er  sich  mit  dem Blute  und  danach  den  Gnadenstuhl? 
Warum wird der eine Bock geschlachtet und warum geht der andere frei aus? Was meint 
Jesaja mit dem Knecht Jehovas, der sein Leben zum Schuldopfer gibt?“ – Jesus lernt von 

- 2 -



diesen Schriftgelehrten, was es lernen kann. Jesus sieht, wie oberflächlich ihre Antworten 
sind, wie wenig sie das treffen, was der Schrift eigentlicher Sinn ist. Dort zog das große 
Passahopfer durch seine Seele: Opfergedanken, Opferernst und Opfertreue.

Die Schriftgelehrten mussten einen Eindruck empfangen haben, dass hier vor ihnen 
ein  Kind  steht,  das  so  von  göttlichen  Dingen  spricht,  als  befände  es  sich  dabei  auf 
heimatlichem Boden. Jesus war hier „in dem, was seines Vaters ist.“ Aber sie mussten 
dazu  helfen,  dass  ihm  das  Bewusstsein  seiner  Herkunft und  seiner  ewigen 
Bestimmung immer klarer wurde. Denn im letzten Grunde fragte doch Jesus hier nach sich 
selbst.

2. Sie verlieren Jesus, sie kehren um, Doch Sie finden ihn wieder im 
Heiligtum.

Jetzt muss man das ja mal aus der Elternperspektive betrachten.

Erlebnis mit verlorenem Christian.

Der  Vater  führt  ihn  selbst  ins  Allerheiligste, in  seine  unmittelbare  Nähe.  Hat 
Simeon einst in diesem Tempel Jesus auf den A r m e n  gehalten, jetzt nimmt ihn der 
Vater ans  H e r z  und gibt ihm innerlich das Zeugnis, wie später bei der Taufe: „Du bist 
mein lieber Sohn.“

Und diese innere Gewissheit spricht nun das Kind in dem Augenblick aus, als seine 
Eltern bestürzt und entsetzt ihn im Tempel unter den Lehrern finden und mit dem zarten 
Vorwurf der Liebe begrüßen: „ M e i n  S o h n ,  w a r u m  h a s t  d u  u n s  d a s  g e t a n ? 
D e i n  Va t e r  u n d  d e i n e  M u t t e r  h a b e n  d i c h  m i t  S c h m e r z e n  g e s u c h t . “ 

Hat  Maria denn alles vergessen, was der Engel ihr gesagt hatte? In heiliger Ruhe, 
antwortet Jesus:  „Wa s  i s t ’ s ,  d a s s  i h r  m i c h  g e s u c h t  h a b t ?  Wu s s t e t  i h r 
n i c h t ,  d a s s  i c h  s e i n  m u s s  i n  d e m  (Bereich),  w a s  m e i n e s  Va t e r s  i s t ? “

Luther übersetzt diese Stelle so: „Wisst ihr nicht, dass ich im Haus meines Vaters 
sein muss!” (Lk. 2,49)  „Sein“ bedeutet in der hebräischen Sprache viel mehr, als das 
Wörtchen  im  Deutschen  meint.  Das  Wort  für  „sein“  hat  im  Hebräischen  zugleich  die 
Bedeutung von „wirken“ und „leben“. „Hier gehöre ich hin für den Rest meines Lebens!“ 
Hier im Haus meines Vaters muss ich wirken und leben! Das müsstet Ihr doch wissen!

Jesus gibt  Zeugnis von dem, was innerlich in diesen drei Tagen in ihm gereift war. 
Die Eltern glaubten, das Kind sei ihnen  vorausgeeilt – und es war so. Es war ihnen 
vorausgeeilt, nicht nach der irdischen, sondern nach der himmlischen Heimat, und sie 
haben seine Spur verloren, „denn sie verstanden das Wort nicht, das er mit ihnen redete.“ 
In dem Augenblick, wo der heilige Knabe d i e  H a n d  s e i n e s  h i m m l i s c h e n  Va t e r s 
e r g r e i f t ,  l ä s s t  e r  d i e  H a n d  d e r  i r d i s c h e n  E l t e r n  l o s .

Wer den Weg vom Himmel auf die Erde gefunden hat, der wird sich auch in Jerusalem 
zurechtfinden. Uns erscheint es aber als göttliche Fügung, dass alles so kommen musste: 
Das  Loslassen  der  Eltern, damit  das  Kind  Jesus  allein  auf  sich  und  seinen  Gott 
gestellt ist, das Meinen der Eltern, er sei unter den Gefährten, das Verlieren und Suchen, 
damit sie dies Kind in seinem wahren Wesen wiederfinden würden.

 Ja,  Maria und Joseph waren nahe daran,  dieses  Kind als i h r  E i g e n t u m 
anzuschauen. Aber mit dem „Wusstet ihr nicht“ rückt ihnen Jesus die Vergangenheit, ihr 
ganzes Erleben mit ihm, vor die Seele. Er selbst ist noch mehr erstaunt über die Eltern als  
sie über ihn; ihm ist selbstverständlich, was ihnen unfassbar ist. Darum antwortet Jesus 
auf ihre Frage: „Dein Vater und deine Mutter haben dich gesucht. M e i n  Sohn, warum 

- 3 -



hast du uns das getan?“ „Ich musste sein in dem, was m e i n e s  Vaters ist.“ Das ist der 
Unterschied. Zwischen ihm und seinem Gott besteht ein unmittelbares Verhältnis des 
Gehorsams,  ein „Muss“ ertönt.  Er  sagt  nicht:  „Ich muss sein in  dem, was  ‚ u n s e r e s 
Va t e r s ‘  ist, sondern, in dem was m e i n e s  Vaters ist“ – die Eltern stehen im Vorhof, er 
im Heiligtum.

Jetzt steht der „Sohn des Gesetzes“ vor ihnen als der S o h n  G o t t e s ,  da zu Hause, 
wo sie nur Gäste sind. Darum war diese Stunde vom Vater also geleitet, sowohl für Jesus 
als auch für seine Eltern, und Maria bekam den ersten Schwertstich, von dem Simeon 
ihr vorhergesagt hatte. Die drei Tage des Verlierens und Wiederfindens waren für Maria 
die Weissagung auf die kommenden drei anderen Tage, an denen sie ihn mit Schmerzen 
am Kreuz verlieren, im Grab suchen und am Ostertag finden würde. Deswegen sagt der 
bayerische Kirchenvater Hermann Bezzel: „Die Ehe und Familie sind die Hochschule des 
Kreuzes.“

Sie hatten Jesus verloren und die Frage wird an uns gestellt: Wie können wir Jesus 
verlieren?

Man verliert‘s geschwind,
An den Ecken, an den Gassen,
Wo man’s außer Acht gelassen,
Wo man sorglos ist
Um den heil'gen Christ.

Man kann Jesus verlieren, auch im Tempel unter allerhand Andachten, wie Joseph und 
Maria bei ihrer Wallfahrt. Erst merkt man’s nicht, weil man noch vom alten Vorrat zehrt. 
Man tröstet sich, dass er „unter den Freunden“ sei, in der Gemeinschaft der Gläubigen, zu 
der man sich ja hält; bis man vergeblich ihn da und dort gesucht hat und dann merkt, wie 
er weg ist. Da ist dann alles nur noch Routine, man geht in den Gottesdienst, weil man 
es halt so macht, da hört man Jesu reden nicht mehr, man ist zwar anwesend, aber die 
Gedanken  sind  bei  der  Arbeit  oder  sonst  wo.  Man  hat  keine  Zeit mehr  für  das 
Bibellesen und das Gebet und man merkt gar nicht, dass man Jesus verloren hat. Man 
hat sich alles so bequem in der Welt eingerichtet und ist in der Welt aufgegangen. Von 
Jesus weitersagen, ach das bringt evt. böse Blicke, und man merkt gar nicht, wie man 
Jesus verloren hat.

Noch einmal wenden wir uns zu dem großen Wort: „ I c h  m u s s  s e i n  i n  d e m , 
w a s  m e i n e s  Va t e r s  i s t . “  „ I c h  m u s s “ ,  dies ist eine innere Notwendigkeit.  
„ S e i n  i n  d e m ,  was meines Vaters ist“ – wohl war er immer in dem, was seines Vaters 
ist,  jetzt  ist  die  Stunde  gekommen,  da  er  mit  Bewusstsein  sein  Lebenselement 
erkennt. Da ist nicht allein der Tempel gemeint; der Herr sagt nicht: „Ich muss sein in 
meines Va t e r s  H a u s “  –  sondern: „i n  d e m ,  w a s  m e i n e s  Va t e r s  i s t . “  Ihm ist 
der Tempel nur Abbild der wahren Behausung Gottes. Göttliche Taten und Verheißungen 
sind es, die seine Speise sein werden.

Das „ M u s s “  aus Jesu Mund geht fortan durch sein ganzes Leben. Wir hören das 
„ M u s s “  der  Taufe:  „Es g e b ü h r t  mir,  alle  Gerechtigkeit  zu  erfüllen“;  das „ M u s s “ 
seines prophetischen Amtes: „Ich m u s s  wirken die Werke Des, der mich gesandt hat“; 
das „ M u s s “  der Passion: „Ich m u s s  mich taufen lassen mit einer Taufe.“ „S o l l  ich den 
Kelch  nicht  trinken?“  „Des  Menschen  Sohn m u s s  erhöht  werden.“  „M u s s t e  nicht 
Christus  solches  leiden.“  „Des  Menschen  Sohn m u s s  überantwortet  werden.“  „Des 
Menschen Sohn m u s s  viel  leiden“  –  „Es m u s s  also  gehen“  –  da  ist  nirgends  ein 
Eigenwollen, nirgends ein bitteres Muss und Verhängnis, sondern ein heiliger Wille des 
Vaters, den zu tun, Jesu Speise ist.

- 4 -



3. Sie treten den Weg nach Hause an, Jesus wächst still zum Manne heran.

Maria  schweigt. Keine  Gegenrede  auf  das  Wort  ihres  Kindes  kommt  über  ihre 
Lippen. Hat sie auch nicht alles verstanden – sie nimmt das Wort ihres Kindes als ein  
Samenkorn ins Herz, um es innerlich zu bewegen. Das ist wieder das Große an dieser 
unvergleichlichen Mutter, dass sie nun still das Kind loslässt aus ihrer Hand, das höhere 
Recht „seines“ Vaters anerkennt und damit in die gottgewollte Stellung zurückkehrt, nicht 
Eigentümerin, sondern Pflegerin und Hüterin des Kindes zu sein.

Wenn aber in Marias Seele (von Joseph schweigt fortan die Schrift) je der Gedanke 
erwacht wäre: „Nun wird sich mein Sohn von mir trennen“ – so soll sie gleich erfahren, 
wie umfassend dieses Wort: „Ich muss sein in dem, was meines Vaters ist“, gemeint war. 
„ E r  g i n g  m i t  i h n e n  h i n a b  u n d  k a m  g e n  N a z a r e t h  u n d  w a r  i h n e n 
u n t e r t a n . “  Er  bleibt  nicht  im  Tempel  oder  in  Jerusalem,  sondern  geht  von  der 
hochgebauten Stadt in das verachtete Nazareth, von der Weihestunde im Tempel in das 
Alltagsleben einer Werkstatt. Vielleicht hätte mancher der Lehrer, geblendet von der 
wundersamen Begabung dieses Kindes, den Vorschlag gemacht: „Bleibe bei uns, vor dir 
steht eine glänzende Laufbahn; warum willst du in diesem Nazareth verkommen? Solch 
ein Licht muss auf den Leuchter gestellt werden“ – das alles bewegt ihn nicht.

Zum e r s t e n  Gebot, „Gott über a l l e  Dinge zu lieben“, hat er sich bekannt und 
lässt die Eltern los; nun bekennt er sich zum  v i e r t e n :  „Du sollst deinen Vater und 
deine Mutter  ehren“,  und erfasst  ihre Hand.  Der himmlische Gehorsam führt  ihn zum 
irdischen Gehorsam, auch wenn er in der Werkstatt seines Pflegevaters arbeiten musste. 
So ist Jesus  b e w u s s t  gehorsam um des Vaters willen. „Wie wird ein Jüngling seinen 
Weg unsträflich gehen? wenn er sich hält, Herr, nach deinen Worten.“ Herrlicher hat dies 
Wort keiner erfüllt.

Der Theologe Paul Schütz schreibt: „Das vierte Gebot ist ein Weltgrundgesetz!... Im 
vierten Gebot schützt  Gott  den letzten Rest vom Paradieseserbe...  den Grundbrunnen, 
seine Ewigvaterschaft...  Vatersname ist Gottesname... Vater und Mutter – Leben und 
Land, das ist im Gebot zu einem Meisterknoten verdichtet...  Löse den Knoten, den Gott  
band, an seinem unscheinbarsten letzten Fädlein – und das Gewicht des Gebotes stürzt  
mit seiner ganzen Lebenswelt, die darin hängt, zu Boden. Verlorener Acker: Verhungertes 
Leben, geschändete Mutter, Sohn ohne Vater und Vaterland... Im vierten Gebot verteidigt 
Gott  seine  Schöpfung!...  Die  Weltgeschichte  ist  ohne  die  Ewigvaterschaft  Gottes  eine  
Geschichte der Selbstvernichtung.”

Wir  wollen  uns  das  Ausbildungsergebnis kurz  ansehen:  Woher  hat  er  die 
Autorität, mit der er auftritt? Er hat an dem, was er litt, Gehorsam gelernt, heißt es im 
Hebräerbrief.  Woher  kommt  seine  Menschenkenntnis? Aus  dem  jahrzehntelangen 
Umgang  mit  den  Leuten  seiner  Heimatstadt.  Es  heißt  von  ihm:  „Er  wusste,  was  im 
Menschen war, denn er kannte sie alle“ (Joh. 2,25). Woher hat er seine Sanftmut, d.h. 
den Mut, Feinden ohne Zorn oder Hass in großer Klarheit entgegenzutreten und ohne 
Furcht  zu  sagen,  was  gesagt  werden  muss?  Diese  Haltung  braucht  eine  ständige 
Einübung. So wie keiner ein Fußballprofi wird, der nicht ständig in der Übung bleibt, so 
gewinnt keiner solche Sanftmut, der sie nicht eingeübt hat.

Der  Ausgangspunkt ist:  „ I c h  m u s s  s e i n  i n  d e m ,  w a s  m e i n e s  Va t e r s 
i s t . “  Jemand, der sich als G o t t e s  Kind an diesen Vater gebunden weiß, hat sich selbst 
erkannt.  Aber  wie  sollen  heutzutage  Kinder  dies  erkennen,  wenn  ihnen  das  Beste 
vorenthalten wird und „Religion“ die große „Nebensache“ oder nur ein „Fach“ ist,  das 
möglichst  beschränkt  werden  muss!  „Möglichst w e n i g  Religion  und  möglichst  v i e l 
Bildung; möglichst w e n i g  Zucht und möglichst v i e l  S e l b s t b e s t i m m u n g  – damit 

- 5 -



wächst ein Geschlecht herauf, das weder vor einer göttlichen noch menschlichen Autorität 
Halt macht. Natürlich möchten die Eltern, dass ihre Kinder in der Welt vorwärtskommen. 
Aber wenn Kinder sehen, dass sich ihre Eltern aus dem e r s t e n  Gebot nichts machen 
und dies: „sein zu müssen in dem, was ihres rechten Vaters ist,“ als Schwärmerei oder 
Borniertheit verlacht wird – wie sollen sie sich an’s v i e r t e  Gebot halten, gehorchen und 
dienen? Heutzutage will jeder herrschen und keiner dienen, alle befehlen und niemand 
gehorchen. Jesus ist immer der Diener.

Unsere Karriereleiter geht immer nach oben,  Gottes Karriereleiter aber immer 
Stück für Stück nach unten.

Aber trotz Nazareth heißt es doch von dem Jesusknaben: „ E r  n a h m  z u  a n  A l t e r 
u n d  We i s h e i t ,  a n  G n a d e  b e i  G o t t  u n d  d e n  M e n s c h e n . “  Denn  alle 
Bildung, die das Herz nicht erfasst und nach Gottes Bild bildet, wirft den Menschen auf  
sich  selbst  zurück,  macht  ihn  stolz,  eingebildet  und  im  Grunde  perspektivlos  und 
manipulierbar.

Das Wort des Hebräerbriefs sagt: „Er hat Gehorsam g e l e r n t . “  Der alte Gottesmann 
Martin Boos (1762 – 1825 Allgäuer Erweckungsbewegung) hat darum wohl recht, wenn 
er sagt: „Christus ist nicht bloß in die Welt gekommen, um die Menschen zu lehren; dazu 
verwendete  er  nur  drei  Jahre,  –  sondern  der  Welt  auch  zu  zeigen,  wie  man  leben, 
handeln, dulden, gehorchen, sich selbst verleugnen, Gott und Menschen lieben solle. Dazu 
verwendete er d r e i ß i g  Jahre.“

Welch ein Geheimnis! D e r  S i e g  g e h ö r t  d e m  G e h o r s a m .

Der Evangelist sagt: „Er ging hinab, Schritt für Schritt.“ Welch ein Gehorsam liegt 
in diesem Wort! Schritt um Schritt ist er nach Nazareth gegangen, bis sie ihm zum Dank 
über sein Kreuz schrieben: Jesus, der Nazarener. Wenn der Herr Seinem irdischen Vater 
nicht gehorcht hätte, so wäre er heimgekehrt und der Vater hätte Ihn nimmer gekannt.

Bleibe auf dem Wege des Gehorsams! Das ist der Segensweg!

Ich schließe. Das „Ich m u s s “  wandelt sich in ein heiliges „Ich w i l l  alle Tage sein in 
dem, was meines Vaters ist.“ Und wandeln wird es sich einst in der Vollendung in den 
Lobgesang: „Halleluja! Ich d a r f  ewiglich sein in dem, was meines Vaters ist! Ich werde 
bleiben im Hause des Herrn immerdar!“

Amen

- 6 -


