
Religionspäd. / Prädikant Thomas Karker Rettungsarche Möttlingen 1.1.26

Jesus schafft das Neue (Offenbarung 21,1-7)

Sie kennen vielleicht die Geschichte von dem alten Mann und dem Meer.

Ein armer, alter Fischer und der wartet auf das große Glück seines Lebens. Und 
jeden Morgen knotet er seinen Kahn los, treibt dieses Boot mit harten Schlägen hinaus 
und wirft  dann seine Angelhaken in die Fluten.  Aber nach langen Stunden kommt er 
müde  und  nur  mit  einem ganz  kleinen  Eimerchen  Fische  zurück,  die  ihm kaum das 
Auskommen sichern. Und so setzt dieser Mann seine ganze Hoffnung auf den nächsten 
Tag und dort wieder dasselbe Spiel. Hinausfahren, fischen, zurückkommen, keine Fische 
gefangen  zu  haben.  Dieses  zermürbende  Pendeln  zwischen  Erwartung und 
Enttäuschung hat ihn mürbe gemacht. Und dann, eines Tages, ein Fang wie noch nie: 
Auf dem Weg zurück kommen die Haie. Und die Haie greifen seinen riesigen Fisch, den er 
hinter sich herschleift in dem Boot, die greifen ihn an. Er kämpft, er schlägt, er sticht und 
er  rudert,  aber  die  Raubtiere  fressen  diesen  Fisch  zu  weißen  Knochen.  Und  als  er 
schließlich sein Boot in den Hafen buxiert, hat er nur noch ein Skelett an der Leine. Fazit: 
Leben, Leben heißt Hoffnung begraben.

Warten  auf  das  große  Glück  im  Leben. Man  knotet  jeden  Morgen  seinen 
Lebenskahn los,  man fängt und sucht nach Ehre und Glück und Liebe, aber die Tage 
bringen nichts.  Sie  kennen doch jenes zermürbende Pendeln zwischen Erwartung und 
dann wieder die Enttäuschung. Bis eines Tages, vielleicht einem jüngeren Menschen, da 
gelingt der große Wurf. Er angelt sich ein Mädchen, der große Wurf scheint gelungen. Ein 
Prachtstier, ein Goldfisch hat er an der Leine. Für den Rest des Lebens hat er ausgesorgt. 
Ein Fang wie noch nie.  Aber dann kommen ja eben jene Haie und kaum ist  man im 
Ehehafen gelandet, sieht man nur noch den Rest seines Glücks. Ein Skelett der Hoffnung. 
Und wenn ich daran denke, dass jede zweite Ehe geschieden wird, dann wissen wir etwas 
von jener Wirklichkeit, von jenen Texten der Hoffnungslosigkeit.

Und deshalb sagt schon der  Prediger im  Alten Testament: „Meine Augen sehen 
nur das Dunkel, meine Augen sehen nur das Haschen nach Wind.“ Oder dann Euripides: 
„Meine Augen, die sehen nur das Dunkel aller Wege.“ Und viele sagen: „Ich sehe, ich sehe 
eben kein Licht, ich habe keine Hoffnung.“

Sie haben verstanden. Diese Hoffnungslosigkeit überall in der Welt, in Russland 
oder Hoffnungslosigkeit am Golf, wie sich dort die Wolken immer schwerer und dichter 
zusammenziehen. Es geht gegen Israel. Aber eben nicht nur über diese Landschaften, 
sondern obwohl wir mitten im Frieden leben, so viel Hoffnungslosigkeit. In Familien so viel 
Hoffnungslosigkeit,  im  eigenen  Leben  so  viel  Hoffnungslosigkeit.  Und  wenn  ich  im 
Altenheim GD mache, dann sehe ich so viel Hoffnungslosigkeit.

Liebe  Freunde,  ich  bin  deshalb  so  dankbar,  dass  wir  jetzt  eine  andere  Mappe 
aufschlagen können, nicht die Texte der Hoffnungslosigkeit, sondern die  Bibel mit den 
Texten der Hoffnung. Und einer der strahlendsten Hoffnungstexte für das Jahr 2026 ist 
in  Offenbarung  21.  Und  hier  ist  einer,  der  nicht  irgendwelches  Dunkel  und 
Hoffnungslosigkeit gesehen hat, sondern er sah etwas ganz anderes.  Er sah, ich sah, 
steht  hier  zum  wievielten  Mal  auch,  ich  sah  eine  Hoffnung.  Und  so  spricht  er  ein 
vierfaches:

1 . v o n  e i n e r  H o f f n u n g ,  d i e  u n s e r  A u g e  s i e h t ,
2 . v o n  e i n e r  H o f f n u n g ,  d i e  u n s e r  O h r  h ö r t ,
3 . v o n  e i n e r  H o f f n u n g ,  d i e  u n s e r e  H a n d  s c h r e i b t  und
4 . v o n  e i n e r  H o f f n u n g ,  d i e  u n s e r e n  H u n g e r  s t i l l t .

- 1 -



Gehen Sie mit mir jetzt, wenn Sie die Kraft haben, diese vier Schritte noch durch 
diesen Text.

1. Eine Hoffnung, die unser Auge sieht.

Ich  sah, sagt  Johannes,  aber  was  sah  er  denn? Zum  wiederholten  Mal 
vergegenwärtigen wir uns, was er eigentlich mit seinen leiblichen Augen  gesehen hat, 
dann  war  es  ja  eigentlich  was  ganz,  ganz  anderes.  Er  saß  wegen 
Gehorsamsverweigerung des  Kaiserkultes  auf  einer  Sporadeninsel,  auf  einer 
Gefangenen, sagen wir, einer Toteninsel. Denn  Entlassungspapiere wurden dort nicht 
ausgestellt,  sondern  nur  Totenscheine. Wohin  er  blickte:  Totenfelder,  Grablegen, 
Bestattungsorte. Johannes sah eben das in seiner Welt, was wir auch sehen. Unser 
blauer Planet  ist  ja nichts anderes als eine  Toteninsel.  Eine Toteninsel,  die keinem 
einen  ewigen  Aufenthalt  gewährt.  Totenscheine, denen  nur  die  Daten fehlen. Die 
haben wir alle in der Brieftasche. Und deshalb haben wir Friedhöfe und deshalb sind wir 
umringt von solchen Bestattungsorten.

Aber  Johannes  sieht  eben  noch  etwas  anderes.  Und  deshalb  müssen  wir  diesen 
Horizont mitsehen. Er sieht einmal einen neuen Himmel, er sieht eine neue Erde und er 
sieht ein neues Jerusalem. Das ist, was unser Auge auch sehen kann, was unser Auge 
sehen sollte. Und wovor ich Ihnen heute den Star stechen will in Ihrer Hoffnungslosigkeit, 
dies eben auch zu sehen.

1. Einmal einen  neuen Himmel, nicht den gestirnten Himmel über uns, den wir 
heute in diesen kalten Nächten so großartig  über uns erkennen können, sondern wenn 
die Bibel vom Himmel spricht, dann spricht sie mehr von einem ganzen Dach, das über 
uns herunterkommt, unter dem wir leben können. Wenn die  Bibel von einem Himmel 
spricht, dann spricht sie mehr von einer Behausung, innerhalb der es sich leben lässt, 
innerhalb der es sich  überleben lässt.  Und dieser Raum, dieser Raum der den alten 
Himmel umspannt, dieser Raum ist  verwüstet worden, sagt die Offenbarung von den 
Spuren satanischer Rebellion.

Und diesen alten Himmel, diese alte Behausung zu renovieren, geht nicht. So wie 
wenn Sie ein altes Haus kaufen und sich ans Renovieren machen, dann geht es oft nicht, 
einfach mit ein paar Malerarbeiten dieses Dunkel zu übertünchen. Oft merkt man in diesen 
alten Häusern: Der Schwamm ist drin. Abgerissen gehört es und neu aufgebaut. Liebe 
Freunde, in unserer alten Behausung ist der Schwamm drin, ist jener Pilz drin, der alles 
zerstört. Und deshalb wird dieser alte Himmel, diese alte Behausung nicht von Gott neu 
angemalt,  etwas  renoviert,  sondern  total  saniert,  ganz  neu  gemacht.  Statt 
Runderneuerung schafft er eine  Totalerneuerung. Der Zersetzer, der Zerstörer, wird 
endgültig entfernt. Er sieht schon einen neuen Himmel. Und wer leidet an diesem alten 
Himmel,  an seiner  alten Behausung,  zu der  unser  Körper  mit  dazu gehört,  dem wird 
gesagt: „Das ist nicht das Letzte, ein neuer Himmel wird geschaffen.“

2. Und  eine  neue  Erde. Immer  wieder  hören  wir  von  entsetzlichen 
Umweltverschmutzungen.  Auf  einmal  schwimmen  im  Rhein  alle  Fische  oben. 
Irgendjemand hat ein paar hundert Liter Schweröl in den Rhein abgelassen. Und viele 
Feuerwehrleute hatten zu tun, um eine Umweltkatastrophe abzuwenden. Unser Boden ist 
verseucht von  teuflischer Schwerlast, die den Bach der Welt  hinuntergegangen ist. 
Diese Erde wird nicht gereinigt, sondern sie wird richtig entsorgt, abgetragen, erneuert 
durch  göttlichen  Humus. So  sieht  seine  Entsorgungsaktion  aus,  dass  er  das  Alte 
wegschafft und Neues herbeischafft. Und deshalb hier eine neue Erde. Eine neue, total 
gereinigte Erde.

- 2 -



3. Und das neue Jerusalem. Neuer Himmel, neue Erde, neues Jerusalem. Das alte 
Jerusalem kennen wir alle. Das alte Jerusalem, jene Stadt, die immer Gottes Stadt hätte 
sein sollen und es nie gewesen ist. Und deshalb hat ja der Prophet darüber geweint, weil 
sie der Bestimmung immer untreu gewesen ist. Er habe nicht genug Tränenwasser im 
Kopf, hat Jeremia gesagt in diesem schönen Bild. Nicht genug Tränenwasser, um über 
Jerusalem zu weinen. Jesus stand am Rande dieser Stadt und weinte. Sie wissen, in 
Jerusalem steht bis zum heutigen Tag eine Klagemauer. Das ist das alte Jerusalem. 
Und wie wir es in anderen Kapiteln gesehen haben: Jerusalem ist Begriff und Ausdruck für 
die Gemeinde Jesu Christi. Wenn also die Offenbarung jetzt noch einmal von Jerusalem 
spricht, dann spricht sie von der Gemeinde, von der Kirche, von der Gemeinschaft der 
Heiligen. Und diese Gemeinschaft, die soll neu werden.

Immer wieder sitzen unsere  Kirchenoberen,  beratschlagen doch sicher immer mit 
dem berechtigten  Hintergedanken  und  mit  dem grundlegenden  Wunsch,  diese  unsere 
Kirche zumindest besser zu machen. Möglichst neu zu machen, weil wir alle empfinden: So 
kann es ja eigentlich in  unserer Kirche nicht weitergehen. Die Zahlen sprechen für 
sich.  Und je  mehr  einer  in  diese Kirche hineinschaut,  auch in  unsere Gemeinschaften 
hineinschaut, auch in unsere Freikirchen hineinschaut, der spürt etwas von jenem alten 
Jerusalem, von jener Zerrissenheit und Verworrenheit, von verschiedensten Zielen. 
Und oft ist es kaum ein Name mehr, der uns verbindet. Und oft genug leide ich an dieser  
Kirche. Und wenn Sie auch an der Kirche leiden und wenn Sie auch an Ihrer Gemeinschaft, 
in der Sie stehen, immer wieder unter Druck kommen, dann stehe ich neben Ihnen, der 
ich weiß: So, Herr, so kann es nicht weitergehen.

Und deshalb gibt es heute  Modelle für die Kirche und Gemeinschaft von morgen, 
Konzeptionen und Entwürfe und Visionen. Aber liebe Freunde, hier heißt es, das  neue 
Jerusalem kommt  nicht  von  Konzeptionen. Es  kommt  auch  nicht  vom  Osten,  es 
kommt nicht vom Westen, es kommt nicht vom Norden oder Süden, es kommt auch nicht  
von unten herauf. Die neue Gemeinde kommt von oben herab. Das heißt, Gott selber, 
Gott selber wird eine neue Gemeinde schaffen.

Ich denke an die furchtbare Verschandelung der St. Martini Gemeinde. Dort hat die 
Antifa die  ganze  Kirche  mit  Farbe  und  Parolen  besprüht  gehabt.  Unfassliche 
Steuergelderverschwendung und Frechheit.  Und ich glaube auch immer: Wenn Kirchen 
und Fahnenmasten benutzt werden, egal für welche Fahnen und Ideologien auch immer, 
dann ist immer Gefahr in Verzug. Aber die Gemeinde Jesu wird nicht durch Fahnen und 
Fetzen und Parolen verschandelt, sondern immer nur  durch das  Wort,  das  in  ihr 
verkündigt wird. Eine Kirche, die das Wort Gottes nicht mehr hat, hat letztendlich nichts 
mehr zu sagen als politische Parolen.

Solange immer wieder gesagt werden kann von sogenannten kompetenten Stellen, 
dass zum Beispiel das Wort Gottes wohl in der Bibel enthalten sei, aber dass die Bibel 
längst nicht Gottes Wort sei, das ist eine Verschandelung der Kirche. Und wenn es nicht 
mehr klar ist, dass Jesus leibhaftig auferstanden ist, wenn es nicht mehr klar ist, dass 
behaupten  werden  kann,  dass  er  nur  im  Geiste  unter  uns  sei,  dann  ist  das  eine 
Verschandelung der Kirche. Und wenn wir davon reden, dass wir alle nicht vor einem 
letzten  Gericht  erscheinen  müssen,  sondern  wir  alle  geradewegs  in  den  Himmel 
kommen, dann ist das eine Verschandelung der Kirche.

An der Kirche, an der wir leiden, an der Gemeinschaft, an der wir unter Druck stehen, 
wenn wir so sind, dann hören wir: Siehe, ich mache es neu, ein neues Jerusalem. Doch 
es lohnt sich, dabei zu bleiben, weil es neu wird. Und das ist die Hoffnung, die unser Auge 
sehen kann. Und das Zweite ist

- 3 -



2. die Hoffnung, die unser Ohr hört.

Unser  Ohr  hört.  Ich  hörte.  Was? Was hörte  denn Johannes?  Sicher  hörte  er  im 
Barackenlager das  Leiden der  vielen Leidensgenossen,  die  dort  geschlagen worden 
sind. Er hörte die unter den Peitschenhieben Stöhnenden. Er hörte doch die  alte Leier 
der Hoffnungslosigkeit. Aber, Johannes hört eben noch etwas ganz anderes. Und das 
sollen  wir  auch  hören, selbst  dann,  wenn  wir  Hörgeräte  tragen  oder  fast  oder 
überhaupt  taub sind.  Auch  Taube werden es  hören.  Siehe,  siehe,  so  ähnlich  wie  an 
Weihnachten. Siehe, ich verkündige euch große Freude. Hier heißt es: „Siehe die Hütte 
Gottes bei den Menschen.“ Dort liegt das Zelt Gottes bei den Menschen.

Wissen Sie, Gott war am Anfang bei seinem Volk im Bundeszelt. Dieses Bundeszelt 
wurde in  der  Wüste  wieder  aufgeschlagen und am Morgen wieder  abgeschlagen,  auf 
Kamele verpackt und dann sind sie weitergezogen. Und am Abend wurde das Bundeszelt 
wieder aufgeschlagen und dort die Bundeslade verwahrt. Gott war im Bundeszelt.

Und dann später war Gott im Tempel bei seinem Volk in Jerusalem. Aber im Jahre 
70 nach Christus wurde dieser Tempel zerstört.

Christus war dann  im Fleisch unter uns. Jesus Christus, geboren von Mensch zu 
Mensch, unter seinen Leuten. Das war die dritte Erscheinungsform.

Und dann ist Jesus in  den Himmel gefahren und seither wissen wir, dass er im 
Geist unter uns ist. Das ist seine  vierte Erscheinungsform. Er will im Geiste unter uns 
sein. Aber ob im Zelt oder im Tempel oder im Geist: Immer wieder jenes Sehnen der 
Glaubenden, das er nicht von Angesicht zu Angesicht zu sehen ist. Sehen Sie, es bleibt 
doch immer dabei, dass man Heimweh hat. Es ist wie bei einem liebsten Menschen. Man 
kann in Gedanken bei ihm sein. Man kann beim Telefonieren bei ihm sein. Man kann im 
Weihnachtspäckchenpacken bei  ihm  sein.  Aber  das  alles  ersetzt  doch  nicht  die 
persönliche Begegnung. Unser Glaube, unser Hoffen zielt auf die Wiedervereinigung 
mit unserem Gott. Und wenn die Wiedervereinigung eines Volkes schon solche Freude und 
solchen Jubel auslösen kann, wie wir es im November 1989 erlebt haben, wie viel mehr 
die  Wiedervereinigung mit Jesus, das sagt dieser Text. Siehe da, die  Hütte Gottes 
bei  den  Menschen.  Jesus  bei  uns und  wir  bei  ihm. Die  Wiedervereinigung  aller 
Wiedervereinigungen ist angesagt, Freunde. Und alles andere ist Lüge.

Schöpfer und  Geschöpf kommen  wieder  zusammen.  Nicht  hinter  der  dicken 
Mauer eines  Tempels. Nicht  auf  dem  Sockel eines  Denkmals. Nicht  unter  der 
Grabplatte eines Unvergesslichen. Nein, in der Hütte, im Zelt, ganz nahe bei uns.

Wir werden sagen können: Gott wohnt gleich nebenan. Gott wohnt gleich bei mir. 
Wir  zusammen,  diese  neue  Gemeinde,  auf  die  sich  Christen  freuen.  Und  dann  wird 
Folgendes nicht mehr zu hören sein.

Das Weinen, weil alle Tränen getrocknet sind. Denn der Tod ist ja nicht mehr. Die 
Menschen legen sich nicht mehr zum Sterben hin. Särge werden nicht mehr geschreinert. 
Friedhöfe werden  offen  gelassen.  Und  das  Leid der  Leidtragenden  verstummt.  Das 
Geschrei der Entrechteten verstummt. Und der Schmerz, das uralte Zeichen dieser Erde, 
verstummt. Denn das Erste ist vergangen und das Zweite wahr geworden. Siehe, ich 
mache alles neu. Aber bis dahin haben wir es eben mit dem Ersten zu tun. Wir leiden 
noch,  wir trauern noch,  wir sterben noch. Denn es gilt: Wir leben im Glauben und 
noch nicht im Schauen.

Wenn heute behauptet wird, wer glaubt, ist nicht krank. Und wer krank ist, glaubt 
nicht recht. Wer so sagt, sagt nichts Biblisches. Das ist  völlig unbiblisches Denken. 

- 4 -



Warum? Der Mensch will ausbrechen aus seinem heilsgeschichtlichen Ort, an den Gott 
ihn mit den anderen Glaubenden gestellt hat. In diesem Äon seinen Platz angewiesen.

Sehen Sie, die Israeliten in der Wüste waren immer daran, ihren Ort in der Wüste 
zu verlassen. Und sie wollten auf eigene Gefahr und auf eigene Rechnung das Land 
Kanaan erreichen. Sie wollten die  Wüste hinter sich lassen,  so wie wir auch unsere 
Wüsten hinter uns lassen wollen. Das ist das Wesen der  Schwärmerei. Dort sein zu 
wollen,  wo Gott  uns  noch nicht haben will. Passen wir  heute auf.  Das Wesen der 
Schwärmerei, dort sein zu wollen, wo Gott uns heute noch nicht haben will. Gerne 
würde ich dort leben, wo das Zweite ist.  Gerne würde ich dort leben, wo Gott alles in 
allem ist. Gerne würde ich dort leben, wo es Leid und Tränen überhaupt nicht mehr gibt. 
Gerne würde ich dort leben, wo es keine Friedhöfe mehr gibt. Aber noch  lebe ich im 
Ersten. Und Leid und Tränen und Krankheit und Tod sind unsere Begleiter.

Nur aus dem Allem werde ich herausgezogen, durch jenes Wort: „Siehe, ich mache 
alles  neu.“ Es  bleibt  nicht  dabei.  Dann  wird  es  neu.  Und  ich  werde  hoffentlich 
durchhalten bis zu diesem Tag.

3. eine Hoffnung, die unsere Hand schreibt.

„Ich schrieb.“ Was schrieb er? Der Gefangene, schrieb er Karten, schrieb er Briefe, 
schrieb er irgendwelche Memoiren dort auf seiner Insel. Er schrieb nicht die alten Worte. 
Er schrieb die neuen Buchstaben A und O. Ich bin das A und das O. Die ersten und 
letzten Buchstaben im Alphabet. Christus, der Erste und Letzte im Alphabet der Welt. Er 
umfasst unsere große und meine kleine Welt. Vor ihm und nach ihm kommt nichts mehr.  
Und so wie in festgelegter Ordnung ein Buchstabe nach dem anderen folgt, so gewiss 
folgt in unserem Leben alles, wie es Gott geordnet hat.

Glauben Sie nicht, dass es in Ihrem Leben drunter und drüber geht. Glauben Sie 
nicht, dass alles durcheinandergekommen sei. Glauben Sie nicht, dass es Gott in Ihrem 
Leben nicht recht gemacht habe. Wenn er A und O ist, dann stimmt auch das Alphabet 
Ihres Lebens. Und es kommt so, wie er es geordnet hat. Nach dem A das B und dann 
das C und am Schluss das Z. Gott hat A bis O in Ihrem Leben richtig geordnet. Und auf 
ihn, diesen A und O, zielen alle Verheißungen. Wir marschieren nicht in die Nacht und den 
Nebel hinein, sondern wandern der anbrechenden Morgenröte entgegen.

Sicher,  es  ist  ein  Kreuz,  wenn Landstriche  verstrahlt  und  Flussläufe  vergiftet  und 
Lufträume vergast werden. Es ist ein Kreuz und Elend, wenn Kriege toben, Krankheiten 
grassieren und dem Krebs kein Einhalt geboten werden kann. Es ist ein Elend, aber um 
dieser Hoffnung willen gilt: Kreuz und Elende, das nimmt ein Ende, nach Meeresbrausen 
und Windesausen leuchtet der Sonne erwünschtes Gesicht. Das ist die Hoffnung, die wir 
mit unserer Hand schreiben können. Und das Letzte,

4. eine Hoffnung, die unseren Durst stillt.

Hesekiel 47 berichtet davon, dass einmal ein wunderbarer Segensstrom an der Tür 
des Tempels aufbreche und in das lechzende Land hineinfließe und dass dann dort jeder 
Durst gestillt sei.  Außerbiblische Quellen sprechen davon, dass es am Laubhüttenfest 
eine besondere sakrale Handlung gegeben habe. Das heißt, der Priester sei mit einem 
goldenen Krug hinuntergegangen in die  Siloahquelle, habe dort Wasser geschöpft und 
sei hinaufgelaufen an das Tor, das der Prophet gemeint hat. Und dort standen die Leute 
und haben gewartet. Und dann schüttete er dieses Wasser aus und die Hoffnung, die 
Verheißung war, dass dieses Wasser anschwelle zum großen Strom, der dieses ganze Land 
dann benetze.

- 5 -



Sie  schauten und  warteten. Vielleicht heute, vielleicht in diesem Jahr, und jedes 
Mal versickerte wieder dieses Wasser in dem heißen Boden und die bittere Enttäuschung 
ging durch die Reihen: noch nicht. Noch nicht. Und dann zogen sie enttäuscht davon.

Manchmal  werden wir  auch so  sagen:  „Noch nicht.“  Und enttäuscht  ziehen wir 
unseres Weges. Aber einmal, einmal wird es nicht mehr: „Noch nicht,“ heißen, sondern 
es wird heißen:  „Jetzt ist der Tag des Heils.“ Jetzt fließt der große Strom. Jetzt ist 
diese erste Überschwemmung vom Wasser des Lebens und es wird keinen Durst mehr 
geben. Keinen Durst mehr, der dann nicht gelöst sein wird. Deshalb überwindet! Acht 
Mal steht dieses Wort in der Offenbarung.  Siebenmal in den  Sendschreiben, einmal 
hier am Schluss: Überwindet! Halte durch bis zum Schluss.

Und  dann  zählen  wir  nicht  zu  den  Verleugnern,  Frevlern,  Totschlägern  und 
Götzendienern, sondern zu denen, die er einladen wird an seinen Tisch: „Kommt, es ist 
alles bereit.“

Ja, wir können es in  dieser Welt aushalten. Wir können morgen wieder arbeiten 
gehen. Wir können fröhlich unsere Sachen anpacken. Wir können mit unseren Krankheiten 
weiterleben, doch einfach deshalb, weil wir wissen, dass es nach Hause geht, dass wir 
in  diese  Heimat  kommen.  Immer  hier  wäre  unerträglich,  weil  ohne  Hoffnung.  Die 
Spannung  zwischen  jetzt  schon und  noch  nicht ist  die  Energie,  die  unser  Leben 
weitertreibt bis zum letzten Tage. Gott schenke es uns.

Amen

- 6 -


