Eie herrliche jﬂreiheit

der “!Kinder @ottes

Miblische Iﬁetrachtungen tber Bomer 8

von

Ernst Modersohn

Pastor, Blankenburg in Thiringen

Vereinsbuchhandlung G. Ihhoff & Co. Neumlnster, o. J.

© Neu bearbeitet und herausgegeben von Thomas Karker, Bremen
1/2026



© X NS LA WDN KN

N NN NN NN NN NN
NRIZIIVNSFTRITRNES

Seite
VOIWOITE ... s e 3
Keine Verdamminis (ROMEr 8,1) .......uuuueuiiiiiiiiiiiiiesiiies et en s eaans
Frei gemacht (ROMEE 8,2) ......cuuuiieuiiiiiiiiiiissessssssissssn s ssnssssn s e s ssnnsaees 8
,D0as tat GOLt" (ROMEL 8,3.4) «c..oeeeeeiieiie ittt 13
Tod — oder Leben? (ROMEr 8,5 — 8) wuuuueeriiiiiiiiiiieieeie s nns 18
Wer Christi Geist nicht hat . . . (ROMEr 8,9) ......cueeveuiiiiiiiiiiiiiieiesevieeeenn 22
Gerechtighkeit (ROMEr 8,10) .........uuuueeuiiieirieiiiieesiie st een s eaa e 27
Selige Folgen (ROmer 8,10.11) ........couueuuiiieeisiiiiisienisisnnssesss s ssnssenns 31
Keine Schuldner! (ROMEr 8,12.13) ...cuuuuueieiriiiiiieieiie e eenns s eann e ennas 35
GEIStESIENUNG (ROMEN 8,14) ..ccuneeeeieieeie et 39
Nicht Furcht, sondern Liebe (ROMEr 8,15.16) ........cccuuueiieuiiiiiniiiiniiiiinnnens 43
ErBEN (ROMEL 8,17) vttt sttt 47
Gesegnetes Leiden (ROMEr 8,18) ......uuvuiuuiiiiiiiiiiiiiiiiiissssinssssssesnnssennnens 51
Die Sehnsucht der Kreatur (ROMer 8,19 —22) .....cuveeeiieenieiiniiiieninsennnnnens 54
Das Sehen der Gemeinde (ROMEr 8,23) ......cuueeieiiiiiiiiieiieienieseenenennenens 57
ESs geht empor! (ROMEF 8,24) ......uueeuiiiiiiiiiiiiietiisetie st era e 59
Wir wissen nicht (ROMEr 8,26.27) ..........uuuuieiiiiiiiiiiiiiniisiiesesenesennsensennns 62
Wir wissen aber (ROMer 8,28.29) .....ccuuueeiiuiieiiiieiieeeinseenne e enns 65
Eine wunderbare Geschichte (Romer 8,29.30) ........ccuveeueiveeieieiniiiennnnnennns 69
Das Kreuz — die Buirgschaft unserer Vollendung (Romer 8,31.32) ............. 73
Unser Rechtsanwalt (ROMEr 8,33.34) «.ccuueiiiiiiiiiiieiiieiseeinn e 77
2ZusammengeschweilBt (ROMEr 8,35 — 37) wuuvuiiiiiiiieiiiniseirnenssesnnessennnns 81

EWIG SEIN! (ROMEE 8,38.39) vvevereereresverseseseessessesessssesesssessasesssssssssnes 85



Horwort.

ist das rechte Hauptstick des Neuen Testaments und das aller lauterste

Evangelium, welche wohl wiirdig und wert ist, dass sie ein Christenmensch nicht

allein von Wort zu Wort auswendig wisse, sondern taglich damit umgehe als mit
taglichem Brot der Seele. Denn sie nimmer kann zu viel und zu wohl gelesen oder
betrachtet werden, und je mehr sie gehandelt wird, je kdstlicher sie wird und bass
schmecket."

7' n seiner Vorrede auf die Epistel St. Pauli an die Romer sagt Luther: ,diese Epistel

Wenn das vom ganzen Rdmerbriefe gilt, so gilt das vom achten Kapitel desselben in
besonderer Weise. Es ist ,der Diamant im Ringe," wie jemand gesagt hat. Hier sehen wir
so recht, was das flir ein wunderbares und umfassendes Seil ist; das Jesus uns am Kreuz
auf Golgatha erworben hat. Wie kein anderes Kapitel der Bibel zeigt es uns die herrliche
Freiheit der Kinder Gottes, zu der wir berufen sind, in die wir eingehen kénnen auf Grund
des vollbrachten Opfers Jesu Christi.

Moéchten die nachfolgenden praktischen Betrachtungen Uiber dies kostbare Kapitel
nicht nur dazu dienen, das uns erworbene Heil klar und deutlich zu zeigen, sondern
auch Seelen dazu veranlassen, im Glauben diese herrliche Erlédsung in Besitz zu nehmen
und einzugehen in die herrliche Freiheit der Kinder Gottes!



I.

IKeine Merdammnis.

Romer 8,1

So gibt es nun keine Verdammnis fir die, welche in Christus Jesus sind.

m as sind das fiir Leute, die in Christus Jesus sind, fiir die es keine Verdammnis gibt?

Der Ausdruck ,in Christus Jesus" kommt 169-mal in den Briefen des Apostels

Paulus vor. Er ist dem Apostel Paulus eigentiimlich. Die andern Apostel brauchen

ihn nicht. Sie bezeichnen dasselbe, was Paulus mit ,,in Christus Jesus sein" ausdrickt, mit

andern Worten. Der Apostel Johannes sagt daflir: ,,den Sohn Gottes haben," und Petrus

sagt: ,bekehrt sein." Das wollen wir uns gleich zum Beginn unserer Betrachtung

einpragen: ,in Christus Jesus sein" hei3t soviel wie: ,bekehrt sein™ oder: ,den Sohn Gottes
haben."

»In Christus Jesus," damit will Paulus das Element bezeichnen, in dem Kinder Gottes
leben. Es gibt zwei groBe Lebenselement, in denen die Menschen leben. Wir wollen es uns
einmal bildlich klarzumachen versuchen.

Auf der einen Seite sehen wir das Element, in dem die Menschen von Natur leben. Da
regiert das Ich, da herrscht das Fleisch. Man weiB es nicht, dass hinter dem Ich der
Teufel steht, in dessen Gewalt man sich befindet. In diesem Zustande dient man der
Sinde. Und das Ende ist der Tod.

Auf der andern Seite dagegen steht statt des eigenen Ichs — Er als Herr und Gebieter,
der uns regiert durch Seinen Geist. Der Feind hat die Herrschaft abgeben mussen; jetzt
ist Christus unser Konig. Jetzt stehen wir unter der Zucht der Gnade und besitzen in
Zeit und Ewigkeit das Leben im Vollsinne des Wortes.



-5-

Und was ist die Verbindung zwischen diesen zwei Lebenselementen? Was ist die
Briicke, auf der man aus dem einen Element ins andere gelangen kann? Das Kreuz. Nur
durch den Glauben an die auf Golgatha vollbrachte Erlésung kommen wir aus dem
Bannkreise des Ichs hinaus und in das Gebiet Christi hinein.

Es kommt nun daran an, dass wir uns darliber klar werden, in welchem Element wir
leben, ob uns noch das Ich regiert und tyrannisiert, oder ob Er in unserm Leben die
Herrschaft bekommen hat. So viel ist gewiss, dass wir von Natur alle in dem Element ,Ich"
leben. Da dreht sich alles um das Ich. Wenn ich nur gelobt werde, wenn ich nur geliebt
werde, wenn ich nur beachtet und geehrt werde. Immer das Ich, das eigene Ich.

Das Ichleben bezeichnet nun der Apostel in Romer 8 immer als ein ,nach dem
Fleische leben" oder ,im Fleische wandeln." Dieser abstrakte Ausdruck ,nach dem Fleische
leben® ist manchem unverstandlich. Darum werfen wir einen Blick auf die Zeichnung und
machen uns klar: ,nach dem Fleische leben," heit soviel wie: sich von seinem Ich
regieren lassen, ein Selbstleben fiihren, seinem Eigenwillen folgen. Hinter diesem
vermeintlichen eigenen Willen steht dann allerdings der Teufel. So ein Leben ist ein Leben
in der Slinde; ja, es ist eigentlich gar kein Leben. Die Bibel nennt es gar nicht mit dem
Namen Leben. Sie nennt es — Tod.

In Rdmer 8 findet sich auch wiederholt der Ausdruck ,nach dem Geiste leben." Da
werfen wir einen Blick auf die andere Seite der Zeichnung und pragen uns ein: ,nach dem
Geiste leben" ist soviel wie: sich vom Herrn regieren lassen, unter dem offenen Himmel
der Gnade stehen und wirkliches, wahres Leben haben.

Nun, liebes Herz, wo befindest du dich? Wo ist dein Platz? Stehst du noch unter der
Tyrannei des Ichs? Oder herrscht Er tber dich?

Ach, es gibt so viele, die sich fiir glaubig halten, die noch nicht losgekommen sind von
der Tyrannei des Ichs! Es ist nicht mehr das alte, gottlose Ich, das in der Welt seine
Befriedigung sucht, o nein! Es ist jetzt ein frommes Ich. Aber es ist eben doch das Ich.
Man geht jetzt in die Versammlung, so wie man frither ins Konzert und ins Theater ging.
Man will etwas haben fir sein Ich. Man will ,Erbauung" und Anregung haben flir sein
geliebtes Ich. Auf dem Heimwege wird darliber geredet, ob der Leiter ,schdén gesprochen®
hat oder nicht, ob er ,viel gegeben™ hat oder nicht. Und wenn das Ich mal nicht auf seine
Kosten gekommen ist, wenn es mal nicht bekommen hat, worauf es einen Anspruch zu
haben glaubte, dann ist man sehr unzufrieden, dann beklagt man sich sehr bitter und
kritisiert den Bruder aufs Scharfste.

Ach, die armen Leute, bei denen es sich immer um das eigene Ich dreht, die immer in
der Sorge leben, dass sie nur ja nicht zu kurz kommen, dass sie nur ja gentigend beachtet
werden! Solange man in diesem Element steckt, solange man ein Selbstleben flihrt, so
lange wird man seines Lebens nicht wahrhaft froh. Man kann es auch so gar nicht werden.
Denn solange man immer haben will, ist jeder Mensch unser Konkurrent — denn der
andere will ja auch haben — der verlangt ja auch Beachtung und Anerkennung flr seine
Person.

Solange man fir sich haben will, muss man sich immer argern, so lange kommt
man aus dem Verstimmtsein, aus dem Gereiztsein, dem Gekranktsein, dem Beleidigtsein
nicht heraus, so lange muss man immer klagen, dass man verkannt wird, dass niemand
uns versteht, dass man zurtickgesetzt wird.



-6 -

Ach, das ist ein trauriges Leben, wenn man von seinem Ich tyrannisiert wird! Bist du
das noch nicht innegeworden, dass dein Ich ein Tyrann ist, der dich qualt und knechtet?
Bist du diese Sklaverei noch nicht leid geworden!

O wenn du dir eingestehen musst, dass du auch noch ein Sklave deines Ichs bist —
liebes Herz, wie lange wirst du dir diese Sklaverei denn noch gefallen lassen? Du brauchst
dem Ich nicht mehr zu dienen; du bist erlost! Jesus hat am Kreuz auf Golgatha eine ewige
Erlésung vollbracht! Geh doch glaubend darauf ein, was Er fir dich dort getan und
vollbracht hat. Du brauchst nicht mehr in dem Element des Ichs zu leben — du darfst
hinibergehen in das andere Lebenselement, in dem Jesus der HErr und der Konig ist.
Dahinein gehdrst du! Dort ist dein Platz!

Willst du es tun! Niemand kann dich zurlickhalten, wenn du das Opfer Jesu glaubend
fur dich in Anspruch nimmst, um einzugehen in die herrliche Freiheit der Kinder Gottes!

»S0 gibt es nun keine Verdammnis flr die, welche in Christus
Jesus sind." Keine Verdammnis, das ist etwas anderes als ,nichts Verdammliches,"
wie Luther Ubersetzt hat. Wer die groBe Wendung macht von der Finsternis zum Licht, der
hat wohl noch allerlei an sich, was die Gnade als ,verdammlich® bezeichnet, was sich mit
dem neuen Leben nicht vertragt, was in den Tod gegeben werden muss. ,Verdammliches"
ist noch an denen, die in Christus Jesus sind. Aber Verdammnis gibt es nicht mehr fir sie.
Es sind ja Leute, welche die Tyrannei des Ichs, die Herrschaft des Fleisches leid geworden
sind und sich unter das Zepter Jesu Christi gebeugt haben, die sich von Seinem Geiste
leiten, von Seiner Gnade ziehen und erziehen lassen. Wer aber das tut, der hat das Leben,
das ewige Leben. Fir den gibt es keine Verdammnis mehr.

Es gibt wohl Unterschiede zwischen solchen, die in Christus Jesus sind. Da gibt es
solche, die einen reichlichen Eingang haben, wie es 2. Petri 1,11 steht, in das ewige Reich
unseres HErrn und Heilands, und es gibt solche, die gerettet werden als durchs Feuer (1.
Kor. 3,15).

Es ist ein Unterschied zwischen denen, deren Lebenswerk im Feuer des Gerichts
verbrennt, weil sie auf dem einen rechten Grunde Holz, Heu und Stoppeln gebaut haben,
und zwischen denen, die Lohn empfangen, weil sie Gold, Silber und edle Steine auf dem
Grunde gebaut haben.

Aber darin gibt es keinen Unterschied: wer in Christus Jesus ist, der ist der
Verdammnis entronnen, flr den gibt es keine Verdammnis.

Das ist der eine groBe Unterschied, auf den alles ankommt, von dem Zeit und
Ewigkeit abhangt, ob man ,in Christus" ist oder nicht, drinnen oder drauBen!

Es gibt so manche edle Charaktere, reine, gute Menschen dass man denken konnte:
der hat doch keine Bekehrung nétig. Aber es handelt sich gar nicht darum, wie gut und
edel ein Mensch ist, sondern darum, ob er in Christus ist. Es ist ja doch eine traurige
Tatsache, dass wir von Adam und Eva her zu einem von Gott abgefallenen Geschlecht
gehdren, dass wir alle gleicherweise die Siinde geerbt haben. Auch eine gute Veranlagung
andert daran nichts, dass wir von Natur in dem Element des Ichs, im Eigenen, stecken.
Und es gibt gar keinen andern Ubergang aus dem einen Element ins andere als durchs
Kreuz.

Es gilt, zu glauben, was uns das Kreuz gebracht hat. Man kann es in zwei Worten
sagen, was wir dem Kreuze verdanken. Die erste groBe Wahrheit ist: ,Er starb flir mich."
Und die andere heiBt: ,Ich starb mit Ihm." Das dirfen wir glauben. Das dirfen wir uns



-7 -
aneignen durch den Glauben. So kommt man aus dem Eigenleben heraus, so wird man

von der Ichsucht frei und ein freiwilliger Gebundener Jesu Christi.

Das ist die groBe Frage, vor die der erste Vers uns stellt: drinnen oder drauBen? In
Christus Jesus oder im Eigenen? Liebe Seele, wo bist du!



I1.

Hrei gemacht.

Romer 8,2

Denn das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von
dem Gesetz der Stinde und des Todes.

Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste" steht in den besten Handschriften nur
am Ende des vierten Verses. Wir kdnnen ihn deshalb hier Gibergehen, um ihn beim
vierten Verse zu besprechen.

E er Schluss des ersten Verses, den unsere Lutherbibeln haben: ,Die nicht nach dem

Von Natur, so sagt uns der zweite Vers, stehen wir unter dem Gesetz der Siinde und
des Todes. Was ist das? Das Gesetz ist eine bindende Macht; das Gesetz der Siinde ist ein
zwingender Trieb. Das Gesetz der Siinde lautet: Du musst siindigen. Unter diesem Gesetz
steht jeder natlirliche Mensch. Wer in diese Welt hineingeboren wird, der tritt damit unter
das Gesetz der Slinde, der muss stindigen. Denn die Welt liegt im Argen, und Satan ist der
Flrst der Welt.

Das kann man schon bei kleinen Kindern beobachten, dass sie unter dem Gesetz der
Sinde stehen. Wie eigensinnig und ungeduldig kdnnen schon ganz kleine Kinder sich
gebarden, wenn sie nicht schnell genug ihre Winsche erflillt bekommen! Wie empdort
klingt dann ihr Schreien! Man merkt es ihnen ganz deutlich an, dass sie entristet sind,
nicht so bedient zu werden, wie sie es verlangen.

Und spaterhin, da merkt man mit Schrecken, dass die Kinder ligen kdnnen. Woher
haben sie denn das? Hat ihnen das der Vater oder die Mutter beigebracht? O nein, das
braucht ihnen niemand beizubringen, das kénnen sie so. Das haben sie mitgebracht als
Kinder eines gefallenen Geschlechts, die unter dem Gesetz der Siinde stehen.

Ach, es ist eine eiserne, unerbittliche Notwendigkeit: Wir mlssen stindigen.

Und doch liegt ein Verlangen, ein Sehnen nach Freiheit in uns. Wir mdchten diesem
Zwang entrinnen. Wir mochten uns diesem Gesetz entziehen.

Was tun nun die meisten, wenn sie merken, dass sie unter dem Gesetz der Siinde
stehen? Sie fassen gute Vorsatze; sie nehmen sich vor, dies und das nicht mehr zu tun. Sie
geloben es sich und andern: Das kommt jetzt nicht mehr vor!

Was kommt bei diesen Vorsatzen heraus? Es gibt ein Sprichwort, das heiBt: ,Der Weg
zur Hdlle, ist mit guten Vorsatzen gepflastert." Das ist ein wahres Wort. Man kann Vorsatze
Uber Vorsatze fassen, und es geht doch immer weiter bergab, weil keine Kraft da ist, die
Vorsatze zu halten und in Taten umzusetzen. Wer da glaubt, mit guten Vorsatzen sich
helfen zu kénnen, der hat noch nicht begriffen, dass wir zu einem von Gott abgefallenen
Geschlecht gehoéren, dass wir mit eigenen Bemihungen unseres Elends nimmermehr Herr
werden kdnnen.



-9-

So nutzlos es ist, es wird doch immer wieder versucht. Man will sich mit guten
Vorsatzen aus der Gewalt der Siinde befreien. Man nimmt sich zusammen. Man kampft
gegen seine Natur, gegen sein Temperament an.

In einer Versammlung wurde einmal gefragt, wie weit man mit seinen guten
Vorsatzen kame. Da antwortete eine Stimme aus der Versammlung: ,Bis zum ndchsten
Male." Das ist richtig. Man kommt mit seinen guten Vorsatzen nur bis zum nachsten Male.
Ob das nachste Mal bald kommt oder erst spater, das tut nichts zur Sache. Es kommt aber,
das ist gewiss.

Es ist ganz verlorene Miihe, mit eigenen Bestrebungen und Anstrengungen seiner
Sinde Herr werden zu wollen. Es ist noch keinem gelungen, und es wird auch keinem
gelingen. Das Kampfen gegen unsere Slinde flihrt uns zu Niederlagen.

Wohl steht manches Wort vom Kampfen in der Bibel, aber nicht vom Kampfen gegen
die Siinde. Nur eine einzige Stelle gibt es in der Bibel, in der die Rede ist vom Kampfen
gegen die Siinde. Das ist Hebrder 12,4. Aber wenn man da in den Zusammenhang
hineinblickt, dann sieht man, was mit diesem ,Kéampfen wider die Siinde" gemeint ist. Die
Christen, an welche der Apostel diesen Brief geschrieben. hat, hatten Verfolgungszeiten
durchzumachen. Sie waren drauf und dran, in ihrem Mute matt zu werden und abzulassen,
es war ihnen zu schwer, in der Nachfolge des HErrn zu bleiben. Ihre Giiter wurden
eingezogen und allerlei ZwangsmaBregeln gegen sie angewendet. Da ruft ihnen der
Apostel zu: Gedenkt doch an den, der ein solches Widersprechen gegen sich erduldet hat!
Schaut doch auf Jesus, was der erduldet und durchgemacht hat! Und denkt auch daran,
was andere schon um ihres Glaubens willen gelitten und getragen haben: ,Ihr habt noch
nicht bis aufs Blut widerstanden liber dem Kampfen wider die Siinde." Martyrer hat es bei
euch noch nicht gegeben! Das Leben hat es noch niemand bei euch gekostet!

Wenn wir so die Stelle in ihrem Zusammenhange betrachten, dann sehen wir: es
handelt sich hier nicht um die Siinde in uns, sondern es handelt sich um die Sinde, die
eine GroBmacht in der Welt ist, um Ungerechtigkeit und Verfolgung, unter der die Christen
zu leiden hatten und auch heute noch zu leiden haben.

Es bleibt dabei, auf dem Wege des Kampfens gegen die Siinde kommt man nicht los,
wird man nicht frei! Hast du das nicht schon zur Genlige erfahren? Hast du dir nicht schon
oft vorgenommen: Ich will mich nicht mehr argern? Hat es dir etwas geholfen, dass du dir
das vornahmst? Oder du hast dir gesagt: Ich will mich nicht mehr so aufregen! Und nun
nahmst du dich zusammen. Hat es was gentitzt? Musstest du nicht, vielleicht schon nach
kurzer Zeit, bekennen: Doch wieder?!

Ach, manche haben auf dem Wege der eigenen Bemiihungen so viele Enttduschungen
erlitten, so viele Niederlagen erlebt, dass sie endlich die Hoffnung aufgegeben haben und
sagten: Es hilft ja doch nichts!

Bist du auch eine entmutigte Seele? Bist du auch niedergeschlagen und verzagt?
Dann schau doch einmal unsern zweiten Vers an. Wie lautet er doch? ,Das Gesetz des
Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von dem Gesetz der Silinde
und des Todes." Nicht wahr, da bekennt einer, von dem Gesetz der Siinde frei geworden zu
sein! Das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus, so bekennt Paulus, habe ihn
frei gemacht von dem Gesetz der Siinde und des Todes.

Wir wollen uns zunachst an einem Gleichnis klarzumachen suchen, was das heiBt. Du
hast gewiss schon gesehen, dass manche Eichen im Winter ihr altes, welkes Laub
behalten. Die Novemberstiirme brausen einher und schiitteln die Eichen und zausen sie



-10 -

und sagen: Ihr musst eure Blatter hergeben! Aber die Eichen sagen: Das tun wir nicht.
Und sie halten die lederbraunen, rauschenden Blatter fest. — Nach einer Weile kommen die
Marzwinde — die machen sich an die Eichen und sagen: Was? Ihr habt noch die alten
Blatter vom vorigen Jahre? Her damit! Aber die Eichen sagen: Oho, so muss man uns nicht
kommen! Und wieder halten sie ihre Blatter fest. — Dann kommt der Frihling mit lindem
Sonnenschein und warmer Luft. Da steigt aus dem Boden ganz leise der neue Saft empor.
Er steigt in die Aste und dringt in die Zweige, an denen noch die alten Blatter sitzen . . .
Wo sind denn die alten Blatter hin? Die sind ja mit einem Male fort! Wie ist denn das
gekommen? Der neue Trieb hat sie verdrangt. Vor dem neuen Leben haben sie sich nicht
mehr behaupten kénnen, da mussten sie weichen.

Sieh, die Novemberstiirme und die Marzwinde, die predigen Gesetz, die sagen: Du
sollst, und du musst. Aber sie richten nichts aus. Das neue Leben, das Auferstehungsleben
des Frlihlings, das bringt es fertig!

Willst du Herr werden Uber die alten, toten Werke, so 6ffne dich dem Leben aus Gott.
Wenn das neue Leben sich in dir regt und entfaltet, dann fallen die alten Werke ab wie die
welken Blatter vom Baume. Dann verlierst du die Lust an diesem und jenem, was dich
jetzt gebunden halt.

Mit gesetzlichen Bemihungen richtet man nichts aus. Aber die Gnade vermag es. O
offne dich der Gnade Gottes, dem neuen Leben!

Wenn du das tust, was erfahrst du dann? Dass das Gesetz — der Trieb — des Geistes
des Lebens in Christus Jesus, ich will es einmal mit andern Worten so ausdrlicken: dass
der Geistestrieb des neuen Lebens dich frei macht von dem Gesetz und Trieb der Siinde.
Wahrend es friiher hieB: du musst slindigen — tritt jetzt ein ganz Neues auf: ich brauche
nicht mehr! Ja, wenn dieser Geistestrieb des neuen Lebens dich regiert, dann brauchst du
dich nicht mehr aufzuregen, dann brauchst du nicht mehr zornig, nicht empfindlich zu
werden; du brauchst nicht mehr ein Sklave deiner Lust zu sein. Du bezeugst es mit
Danken und Preisen: ,Das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei
gemacht.”

Frei gemacht! Wenn ich Deutschland verlasse und mich in der Schweiz naturalisieren
lasse, dann — haben die deutschen Gesetze keine Giiltigkeit mehr fir mich. Dann bin ich
frei von den deutschen Gesetzen. Sieh, wenn du das Element des Ichs verlasst und
verziehst in das Element ,Er," dann hat das Gesetz der Slinde keine Giiltigkeit und Macht
mehr Uber dich. Dann, stehst du unter einem andern Gesetz, unter dem Gesetz Christi.
Dann leitet Er dich durch Seinen Heiligen Geist.

Willst du dir den zweiten Vers unseres Kapitels noch einmal ansehen? Sieh ihn dir
einmal genau an. Er heiBt: ,Das Gesetz des Geistes — hat mich frei gemacht." Sieh, da
steht nicht: Das Gesetz des Geistes muss uns frei machen, o nein, sondern: es hat uns
frei gemacht. Wie ist das geschehen? Das ist geschehen, als Jesus am Kreuze die Erlésung
vollbrachte. Wir missen nicht mehr frei gemacht werden — wir sind frei gemacht worden.
Das ist geschehen. Wir haben es nur zu glauben, was Christus am Kreuze fir uns
vollbracht hat.

Es ist so wichtig, das zu erkennen, dass die Erldsung vollbracht ist. Es gibt so viele
Kinder Gottes, die fihlen sich gebunden durch diese oder jene Siinde. Sie beten dann:
»HErr, erlése mich davon!™ Und — sie bleiben doch gebunden.

Es ist kein Wunder, dass sie auf diesem Wege nicht zum Ziele kommen. Wenn jemand
betet: ,HErr, erlése mich davon!™ — dann liegt doch in diesem Gebet ausgesprochen, dass



-11 -

die Erlésung noch nicht geschehen ist, jedenfalls noch nicht von dieser bestimmten
Siinde. Aber das ist doch nicht wahr! Jesus hat doch gesagt: ,Es ist vollbracht!™ Danach
fehlt doch nichts mehr am Werke der Erlésung.

Wenn das aber wahr ist — und es ist wahr! —, dass Jesus alles vollbracht hat, dann
ist es falsch, Ihn zu bitten: ,HErr, erlése mich davon!™ Wir miissen nicht vom HErrn
erwarten, was Er viel mehr von uns erwartet! Wir erwarten von Ihm Erlésung — und Er
erwartet von uns Glauben an die vollbrachte Erlésung.

Erwarte nicht vom HErrn, dass Er dich von deiner Gebundenheit I16sen soll, sondern
glaube Ihm endlich, dass Er dich erlost hat. Sieh, die Schuld, dass du noch gebunden
bist, liegt nichts am HErrn, sondern an dir und deinem Glauben!

Ist dir das klar? Nun, dann verstehst du auch den Rat des Liedes:

Fuhlst du dich noch gebunden?
EntreiB3 dich nur beherzt!

Das Lamm hat Uberwunden,
was deine Seele schmerzt.

Du brauchst nicht erst erlost zu werden — du bist erlost. Du musst es nur
glauben!

Willst du das tun?

Ach, das ist der alte Fehler, den so viele machen: sie wollen erst erfahren und dann
glauben. Sie sagen: Was? Ich soll glauben, dass ich erlést bin? Ich bin ja doch gebunden!
— Gewiss, du bist gebunden! Aber warum bist du das? Weil die Erlésung noch nicht
vollbracht ist? Nein, sondern weil du nicht glaubst!

Glaube es endlich, dass Jesus dich erlést hat, dass du frei bist, und — du wirst es
auch erfahren. Aber das ist die rechte Reihenfolge; erst glauben und dann erfahren!

Beim Auszug aus Agypten wurde der Befehl gegeben, das Passahlamm ganz
aufzuessen. Wenn dazu nicht genug Leute vorhanden waren im Hause, dann sollte man
den nachsten Nachbar dazu einladen. Was hat das zu bedeuten? Das will uns sagen: wir
sollen auch das Lamm ganz essen, das heiBt: das flir uns vollbrachte Opfer Jesu Christi
ganz fir uns in Besitz nehmen. Wir haben ein volles, umfassendes Heil in Seinem Blut
und Seinen Wunden. Nicht nur Vergebung unserer Siinden wird uns dadurch zuteil,
sondern auch Lésung von der Macht der Siinde, Befreiung von der Tyrannei des eigenen
Ichs, so dass wir ihm nicht mehr zu dienen und zu gehorchen brauchen.

Du kannst es erfahren, wie kostlich es ist: ,frei gemacht von dem Gesetz der Siinde"
— wenn du es glaubst! Das ist der Weg. Einen andern gibt es nicht.

Frei gemacht? HeiBt das nun, dass wir nicht mehr siindigen kénnen? O nein, das heift
es keineswegs. — Wir kdnnen noch siindigen, ach ja. Aber wir missen nicht mehr
sundigen. Wir sind von dem Sindigenmissen erlost, erlést durch das Opfer Christi. Und
wenn wir glaubend aufs Kreuz blicken, dann merken wir:

Nur ein Blick nach Golgatha
und es ist Kraft und Leben da!



-12 -

O mein teures Herz, ich mdchte dir eine frohe Botschaft verkiindigen, die lautet: Du
brauchst nicht mehr der Siinde zu Willen sein. Du brauchst nicht mehr ein Sklave deines
eigenen Ichs zu bleiben. Du darfst es glauben: ,Das Gesetz des Geistes des Lebens in
Christus Jesus hat mich frei gemacht von dem Gesetz der Siinde und des Todes."

O Gott sei gepriesen fir das wunderbare Heil, das uns am Kreuz erworben ist! Gott
sei gepriesen fir die herrliche Erlésung! Frei gemacht!



-13 -

I11.

Has tat (Gott."

Romer 8,3.4

Denn was dem Gesetz unmoglich war — indem es geschwdacht wurde durch das
Fleisch — das hat Gott getan, namlich die Sinde im Fleische verurteilt, indem Er Seinen
Sohn sandte in der Ahnlichkeit des stiindlichen Fleisches und um der Stinde willen, auf
dass die vom Gesetz geforderte Gerechtigkeit in uns erfdllt wirde, die wir nicht nach dem
Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste.

as dem Gesetz unmdglich war — indem es geschwacht wurde durch das Fleisch —,
das mussen wir zuerst zu verstehen suchen.

Das Gesetz tritt mit seinen Forderungen an den Menschen heran. Es sagt zu
ihm: Du sollst — du sollst nicht. Darauf antwortet das Fleisch: Ja, gewiss, das sollte ich
nicht tun; ich weiB, das hat Gott verboten — aber — ich kann es nicht lassen; ich habe
meine Freude daran, es zu tun. Das Fleisch behdlt den Sieg. Das Gesetz muss sich
geschlagen zurtickziehen.

So geht es nicht einmal, so geht es oft. Liefert deine eigene Vergangenheit, liefert
deine eigene Erfahrung nicht Beweise und Beispiele genug flir diese Behauptung? War es
nicht auch in deinem Leben manchmal so, dass du ganz genau wusstest: Das sollte ich
nicht tun — und du tatest es doch? Ach, es ist eine leidige Tatsache, dass verbotene
Friichte suB sind!

Und wenn das Gesetz in diesem Kampfe mit dem Fleische so oft den kiirzeren zieht,
wenn das Fleisch den Sieg behdlt — was ist dann das Resultat! Das Gesetz wird
geschwacht, es wird kraftlos.

Du besinnst dich wohl auf den Krieg zwischen Russland und Japan vor einigen Jahren.
Gleich in den ersten Schlachten wurden die Russen geschlagen. Wenn nun die Russen
wieder in die Schlacht gingen, dann taten sie es mit dem Bewusstsein: Wir werden ja doch
wieder geschlagen! Wenn Soldaten mit diesem Gedanken in die Schlacht gehen, dann
kann man vorher sagen, wie es gehen wird: sie werden geschlagen. Und so ging es denn
auch. Wahrend die Russen in die Schlacht gingen mit dem niederdriickenden Gefiihle: wir
werden auch heute wieder geschlagen, gingen die Japaner in den Kampf mit der
Zuversicht: wir werden auch heute wieder siegen. Und — sie siegten.

In der Lage der Russen in jenem Kriege befindet sich das Gesetz. Es hat im Kampfe
mit dem Fleische Niederlage um Niederlage erlitten. Es wagt kaum mehr, seine
Forderungen auszusprechen. Das Fleisch wird ja doch den Sieg behalten. Es sagt gar nicht
mehr stolz und kraftvoll: Du sollst — du sollst nicht! Es sagt ganz bescheiden und demiitig:
Du solltest das tun — das solltest du lieber nicht tun! Und immer bescheidener klingt
seine Stimme: Ware es nicht besser, du tatest das nicht? Aber das Fleisch achtet gar nicht
mehr darauf. Es tut einfach, was ihm beliebt.



-14 -

Das Gesetz ist kraftlos geworden. Es ist geschwacht durch das siegreiche Fleisch.

Auf diese Weise kann es nicht weitergehen. Dass sich das Fleisch so dreist liber den
Willen Gottes hinwegsetzt, das geht doch nicht. Soll Gott, kann Gott das so ruhig hingehen
lassen! Unmdglich!

.Was dem Gesetz unmdglich war® — so Ubersetzt Luther zwar nicht wortlich, aber dem
Sinne gemaR in seiner wuchtigen Weise —, ,das tat Gott und sandte Seinen Sohn."

Als das Gesetz sich geschlagen und besiegt zuriickzog, und das Fleisch triumphierte,
da griff Gott ein. Er sandte Seinen Sohn in der Ahnlichkeit des Fleisches der Siinde. So ist
am besten zu Ubersetzen. Nicht: ,in der Gestalt," auch nicht: ,in der Gleichheit," sondern:
»in der Ahnlichkeit des Fleisches der Siinde."

Jesus zog, als Er Mensch wurde, das Fleisch der Sinde an, das degenerierte,
sutindliche Fleisch der Menschen, so wie es war. Nur in einem Stlick unterschied Er sich von
den andern Menschen. Er war ohne Siinde. Darum heiBt es: in Ahnlichkeit. Er war nicht
gleich, Erwarahnlich.

Hétte Er, nachdem Er in der Ahnlichkeit des Fleisches der Siinde gekommen war, als
Er unser armes Fleisch und Blut angezogen hatte, stindigen kébnnen? Ganz gewiss!

Wenn Er nicht hatte slindigen kénnen, so ware die Versuchung in der Wiste keine
Schlacht gewesen, sondern nur ein Mandver. Aber es war kein Mandver, es war eine
Schlacht, eine heiBe Schlacht. Wenn Er nicht hatte siindigen kdnnen, dann waren all die
Versuchungen, die an Ihn herantraten, nur ein Gaukelspiel gewesen, die nicht ernst zu
nehmen waren. Wenn Er nicht hatte siindigen kénnen, dann hatte Sein siegreiches
Bestehen der Versuchungen fiir uns gar keinen Wert und keine Bedeutung. Gerade das ist
die Bedeutung des Sieges Jesu in den Stunden der Versuchung, dass wir nun wissen:
»Darinnen Er gelitten hat und versucht ist, kann Er helfen denen, die versucht werden."

Ja, Er hatte siindigen kdnnen, so wie Adam slindigte, der doch rein und ohne Siinde
aus der Hand Gottes hervorgegangen war; aber siegreich ging Er durch alle Versuchungen
hindurch. Nie ist ein Betrug in Seinem Munde erfunden worden. Niemand konnte Ihn einer
Sinde zeihen.

Er war in allem wie wir. Er trug dasselbe Fleisch wie wir. Und doch bestand ein groier
Unterschied zwischen Ihm und uns: Er kam in Ahnlichkeit des Fleisches der Slinde; Er war
der Mensch ohne Siinde.

Der Teufel hatte sich nicht solche Mihe mit Ihm gegeben, wenn Er nicht hatte
siindigen kdnnen. O was hat der Feind alles versucht, um den zweiten Adam geradeso zu
stlirzen, wie er den ersten Adam gestirzt hatte! Aber es gelang ihm nicht. Wenn Jesus
auch versucht worden ist allenthalben und gleich wie wir, so doch — ohne Siinde!

Gott sandte Seinen Sohn, dass Er als das Lamm Gottes die Slinde der Welt an Seinem
Leibe hinauftragen sollte auf das Holz. Das Alte Testament stellt uns das vorbildlich dar
durch den Siindenbock, dem am groBen Versbhnungstage die Siinde des Volkes
aufgeladen wurde. Dann flhrte man ihn in die Wiste hinaus und stlrzte ihn einen Abhang
hinunter. Damit war Israels Slinde hinweggetragen und beseitigt. So trug Jesus der Welt
Sinde, Er trug sie weg. Er schaffte sie ab.

Darum schreibt Paulus: ,Gott sandte Seinen Sohn in der Ahnlichkeit des Fleisches der
Sinde—und um der Sinde willen."



-15 -

Das war der géttliche Zweck der Sendung Jesu: ,um der Siinde willens." Es tut Not,
das in unserer Zeit klar zu betonen, wo man Jesus zu einem Sittenlehrer und
Weisheitsprediger machen mdéchte, der gar keine Erlésungsabsicht gehabt habe. Gott
sandte Ihn um der Sinde willen. Er sandte Ihn, dass Er als das Lamm Gottes die
Sdnde hinwegtrige.

Und gelobt sei Gott, am Kreuz auf Golgatha ist Jesus mit unserer Siinde fertig
geworden. ,Christus ist einmal — das heiBt: ein flr allemal — geopfert, wegzunehmen
vieler Stinden.™ (Hebr. 9,28)

Aber das Kreuz, an dem Jesus die Erlésung flir uns vollbrachte, offenbart uns auch
das Urteil Gottes liber die Sinde. Da ,verdammte Er die Siinde im Fleische." Als unser
Stellvertreter, als der andere Adam, als der Reprasentant und das Haupt der Menschheit
hat sich Jesus dem Gerichte Gottes gestellt. Unsere Siinde lag nicht nur auf Ihm, nein, Er
ist selbst flr uns zur Siinde gemacht worden (2. Kor. 5,21). Darum richtete Gott die
Sunde, indem Er Seinen Sohn richtete. Er zeigte damit, was es mit der Siinde auf sich
habe, wie Er die Slinde ansehe. Unsere Slinde hat dem Sohne Gottes das Leben gekostet!
Unsere Siinde hat dem Vater im Himmel Seinen Sohn gekostet!

Das Kreuz Jesu offenbart das Verdammungsurteil Gottes Uber die Siinde der
Menschen.

Ach, und die Menschen kdnnen so oberflachlich von der Siinde reden! Ach, auch
Gotteskinder kénnen so oberflachlich von der Siinde reden! Sie meinen, es komme ja so
genau nicht darauf an. O schau nach Golgatha, da kannst du innewerden, wie Gott Uber
die Siinde denkt! Da hat Er sie verdammt durch die Hingabe Seines Sohnes in den Tod,
den bitteren, schmachvollen Tod am Kreuz.

»Auf dass die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erflillt wiirde, die wir nicht nach
dem Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste."

Als das Gesetz mit seinen Forderungen nichts ausrichtete dem ibermachtigen Fleische
gegenuber, da gab Gott Seinen Plan nicht auf, dass die Menschen nach Seinem Willen
leben sollten, o nein, nicht um eines Haares Breite lieB Er von Seinen Forderungen nach.
Wenn es auf dem Wege des Gesetzes nicht zu erreichen war, dann gab Er den Menschen
die Mdglichkeit durch das Kreuz. Die Rechtsforderungen des Gesetzes sollen und mussen
erfillt werden, davon geht Gott nicht ab.

Auf dem Gesetzesboden von Sinai hieB3 es: Ich soll — aber ich kann nicht." Auf dem
Gnaden- und Siegesboden von Golgatha aber heif3t es: Ich kann, und ich darf, und ich will.
Ja, die vollbrachte Erlésung setzt uns in den Stand, das zu tun und zu vollbringen, was wir
unter dem Gesetz nicht leisten konnten.

Wenn wir aus dem Element des Ichs herausgekommen sind in das Element ,Er"
hinein, wenn uns nicht mehr das Fleisch regiert, sondern der Geist, dann kdnnen wir mit
Johannes sprechen: ,Seine Gebote sind nicht schwer." Dann kénnen wir es bezeugen: ,Wir
halten Seine Gebote und tun, was vor Ihm gefallig ist."

Dahin will Gott uns bringen, dass das Halten Seiner Gebote, das Tun Seines Willens
uns keine Last ist, sondern eine Lust. Dass wir Seinen Willen tun, nicht weil wir missen,
und weil Er uns bestraft, wenn wir ihn nicht erfiillen, sondern dass wir ihn tun, um Ihm
Freude zu machen, aus Liebe und Dankbarkeit.

Sieh, dann wird die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erflllt. Dann kénnen wir
und dann tun wir, was wir vordem nicht konnten und nicht taten: wir halten Seine Gebote.



-16 -

Denn Seine Kraft setzt uns dazu in den Stand. Und wir tun noch mehr, als Seine Gebote
halten. Seine Gebote halten, das ist Gehorsam. Aber wenn Johannes weiter schreibt:
SWir tun, was vor Ihm gefdllig ist" das ist etwas anderes als Gehorsam, das ist
Gefalligkeit.

WeiBt du, was der Unterschied ist zwischen Gehorsam und Gefalligkeit? Der
Gehorsam folgt aufs Wort; die Gefalligkeit sucht zu erfreuen ohne Wort.

Nicht wahr, gefdllige Kinder sind der Eltern Freude. Nun gut, Gott hat auch Freude
daran, wenn Seine Kinder gefallig sind.

Das war der letzte Zweck der Erlésung: Gott wollte Menschen haben, die Thm zur
Ehre und zur Freude lebten. Er wollte Menschen haben, an denen Er Seine Lust sahe, auf
denen Sein Wohlgefallen ruhte.

Warst du so ein Mensch? Bist du so ein Mensch! War es deine Losung, deinem Gott
Freude zu machen? Ach, so viele Kinder Gottes halten sich immer an der auBersten Grenze
des Christentums! Sie meiden, was Gott verboten hat, aber vielleicht nicht, ohne einen
sehnstichtigen Blick nach den Fleischtopfen Agyptens geworfen zu haben: Sie lassen
vielleicht, was verboten ist, um nicht Strafe und Zorn auf sich zu laden. Aber die
Herrlichkeit der Stellung im Zentrum des Christentums ist ihnen noch nicht aufgegangen.
Im Zentrum erértert man nicht die Frage: Was hat Gott verboten? Was ist Siinde?,
sondern vielmehr: Wie kann ich Gott Freude machen?

Sieh; dazu sind wir berufen! Dazu sind wir erlést durch das Kreuz!

Komm heraus aus dem Element des Fleisches, gib Jesus die Herrschaft iber dein Herz
und dein Leben, dass Er dich regiere mit Seinem Geiste, dass Er dich flille mit Seiner
Gnade — und die Rechtsforderung des Gesetzes wird in dir erflillt zum Lobe und Preise der
Gnade Gottes!

Sieh, das bezeugt Paulus, wenn er sagt: ,Ich vermag alles durch den, der mich
machtig macht, Christus!™ (Phil. 4,13)

Nicht eher ist Gott zufriedengestellt, und auch unser eigenes Gewissen ist nicht eher
zufrieden, bis dass die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erflillt wird, bis wir mit Paulus
sagen konnen: ,Ich lebe aber, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt in mir." (Gal. 2,20)

Graf Zinzendorf hat einmal gesagt: ,Einem Menschen unter dem Gesetz ist es
geboten, heilig zu sein, und dariiber martert er sich zu Tode; einem Menschen aber unter
der Gnade ist es gegeben, heilig zu sein, und dariber freut er sich in Ewigkeit."

Ja, was das Gesetz kraftlos machte, indem es geschwacht wurde durch das Fleisch,
das tat Gott, indem Er Seinen Sohn sandte in der Ahnlichkeit des Fleisches der Siinde
und um der Siinde willen, damit die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erflllt wirde.

Das ist also der Zweck der Sendung Jesu und Seines Erlésungswerkes. Das miissen
wir einmal klar erkennen. Wir dirfen uns das Ziel nicht kiirzer stecken, als es Gott uns
gesteckt hat in Seinem Worte. Wir sollen heilig sein; denn Er ist heilig. Das steht
geschrieben. Wir ohnmachtigen Leute? Wir elenden Kreaturen? Ja, wir! Die Moglichkeit
dazu — bietet das Kreuz. Geben wir uns glaubend dem Gekreuzigten hin, treten wir mit
Ihm in Lebens- und Liebesgemeinschaft, dann wird uns dadurch alles geschenkt, was zum
Leben und géttlichen Wandel dient, wie Petrus schreibt.



-17 -

Wenn die Rechtsforderung des Gesetzes in dir noch nicht zur Erflillung gelangt ist,
woran lag das? Es lag daran, dass du das Kreuz noch nicht verstanden hast, dass du es
noch nicht glaubend dir angeeignet hast, was dort auf Golgatha geschehen ist.

Freilich musst du dich hier vor einem Fehler hiten, der oft gemacht wird. Wenn du
glaubend auf das Kreuz eingehst, dann musst du nicht denken, du seist nun mit einem
Male fertig. O nein, sondern was du im Glauben ergriffen hast, das musst du auch im
Glauben festhalten.

Manche denken, wenn sie die Erlésung im Glauben ergriffen haben, dann gebe es
keine Versuchungen und Anfechtungen mehr. Das ist ein Trugschluss. Wir leben in einer
Welt, die im Argen liegt. Da fehlt es an Versuchungen nicht. Aber wir dirfen in allen
Versuchungen auf das Kreuz blicken und mit der vollbrachten Erlésung rechnen. Es kommt
darauf an, dass wir es lernen, durch unsere Tage zu gehen mit dem Blick des Glaubens auf
den Gekreuzigten.

Auf dem so schmalen Pfade
gelingt uns ja kein Tritt,

es geh denn Seine Gnade
bis an das Ende mit.

Aus Gnade darf man trauen,
man traut ihr ohne Reu;

und wenn uns je will grauen,
so bleibt’s: der HErr ist treu!

So wird die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erflllt, wenn wir glauben an die auf
Golgatha vollbrachte Erldsung, und wenn wir damit rechnen in allen Versuchungen und
Anfechtungen, in allen Néten und Schwierigkeiten.

Dazu sandte Gott Seinen Sohn, dazu lieB der Sohn Sein Leben, dazu starb Er am
Kreuze, dass wir nun glaubend Sein Heil ergreifen und Seine Erldsung in Besitz nehmen
kdnnten. Was wir nimmermehr vermocht und vollbracht hdatten — das tat Gott!
Halleluja!



-18 -

IV.

@od - oder M eben?

Romer 8,5 -8

Denn die nach dem Fleische sind, sinnen auf das, was des Fleisches ist, die aber nach
dem Geist auf das, was des Geistes ist. Denn die Gesinnung des Fleisches ist der Tod, die
Gesinnung des Geistes aber Leben und Friede. Dieweil die Gesinnung des Fleisches
Feindschaft wider Gott ist; denn sie ist dem Gesetze Gottes nicht untertan — sie kann es
auch nicht; die aber im Fleische sind, knnen Gott nicht gefallen.

nach dem Fleische sein, nach dem Fleische leben? Wir erinnern uns wieder an

unsere Zeichnung, auf der wir uns die beiden Lebenselemente klarzumachen

versucht haben. In dem linken Kreise, wo das Wort ,Fleisch" stand, stand auch das
Wort ,Ich." Die nach dem Fleische leben, das sind Leute, die ihrem eigenen Ich folgen, die
sich von ihrem Ich regieren lassen. Es dreht sich alles um ihr eigenes Ich; sie sind immer
auf ihr eigenes Ich bedacht.

E ie nach dem Fleische sind, sinnen auf das, was des Fleisches ist. Was heift das:

Jemand fand einmal in der Eisenbahn ein Blatt aus dem Schreibheft eines Kindes. Es
schien eine Strafarbeit zu sein. Die eine Seite hatte in schénen deutschen Buchstaben nur
das eine Wort ,Selbstsucht." Die ganze Seite war voll davon. Und auf der andern Seite
stand — dasselbe Wort, nur mit lateinischen Buchstaben geschrieben. Es sah ganz
verschieden aus — und ist doch ganz dasselbe. Ob man ,Selbstsucht® mit deutschen oder
lateinischen Buchstaben schreibt, Selbstsucht bleibt Selbstsucht. Ob es eine grobe oder
eine feine Selbstsucht ist, das macht keinen Unterschied. Ob es eine bekehrte oder eine
unbekehrte Selbstsucht ist, das ist einerlei.

Die nach dem Fleische leben, die sinnen auf das, was des Fleisches ist. Sie kdnnen
gar nicht anders.

Von diesen fleischlich gesinnten Menschen wird hier nun dreierlei ausgesagt:

1. Fleischliche Gesinnung ist der Tod.

2. Fleischliche Gesinnung ist eine Feindschaft wider Gott.
3. Mit fleischlicher Gesinnung kann man Gott nicht gefallen.
Ich mdchte mit dem zweiten Punkt anfangen:

2. Fleischliche Gesinnung ist eine Feindschaft wider Gott.

Es ist ganz klar: wenn ich mich selbst suche, wenn ich fiir mich selbst besorgt bin,
wenn ich nur etwas fir mich haben will, dann tritt mir Gott mit Seinen Forderungen in den
Weg, dann gibt es immer Konflikte und Zusammenst6Be mit Gott. Gott will so, ich will so —



-19 -

was nun? Gott will, ich soll sanftmitig sein und von Herzen demitig — das Ich aber
modchte sich gern in den Vordergrund dréangen, es mdchte beachtet sein. Da ist der
Konflikt fertig.

Oder es kommt eine Heimsuchung, eine Krankheit. Ei, die passt mir aber gerade jetzt
so schlecht! Ich habe gerade so besonders viel zu tun. Ich bin gerade jetzt so
unabkémmlich, so unentbehrlich. Also — bin ich mit Gott nicht zufrieden; ich bin mit Ihm
nicht einverstanden. Er macht es ja nicht so, wie ich es haben will!

Uberlege dir einmal, wie oft du mit Gott nicht zufrieden gewesen bist! Wie oft du mit
Seinen Fligungen nicht einverstanden warst! Denke einmal dariber nach! Vielleicht wirst
du dann erschrecken Uber dich selbst. Man macht es sich ja nicht klar, man denkt nicht
dartber nach, dass das eine Versiindigung gegen Gott ist, wenn man sagt: ,Es passt mir
jetzt gerade so schlecht," wenn man Uber das Wetter schimpft, das nicht so ist, wie man
es gerne haben mdchte. Aber wenn man es sich auch nicht klarmacht — es ist doch eine
Sinde gegen Gott!

Wir kamen in einer Bibelbesprechstunde einmal auf das Wort ,schade™ zu sprechen,
das manche so leicht aussprechen. Wie oft spricht aus diesem Worte ,schade" eine Kritik
Gottes! ,Nun hatte ich mich so auf die Konferenz gefreut — schade, nun bin ich ans Bett
gebunden!™ Wer hat diese Krankheit geschickt, die so unangenehm empfunden wird?
Niemand anders als Gott. Damit hat Er unsere Plane durchkreuzt. Darum sind wir mit Ihm
nicht zufrieden! Anstatt ,ja, Vater," zu sagen, sagt man ,schade!™ und — kritisiert Gott.

Das hast du dir vielleicht noch nie so recht klargemacht. Nun, dann mach es dir heute
einmal klar! Das Unzufriedensein mit Gott, was ist das aber anders als — ,Feindschaft
wider Gott!"

Ach, wir sind so fromme Schauspieler! Da hat uns Gott irgendeinen Auftrag gegeben.
Wir sollen irgendeinen Besuch machen oder was es sonst sein mag. Aber es kommt uns
ungelegen. Es passt uns nicht. Da sagen wir: ,Ich habe dazu keine Freudigkeit." Da haben
wir ein frommes Mantelchen gehdngt Uber — unsere Feindschaft wider Gott! Ich habe
keine Lust, den Auftrag Gottes auszufiihren; er kommt mir so sehr ungelegen, und darum
will ich nicht! Das ware ehrlicher.

Ja, wer gesteht es denn wohl ein: Ich lebe in Feindschaft wider Gott? Wenn ich alle
Leser fragen konnte: Lebst du vielleicht in Feindschaft wider Gott?, dann wiirde ich wohl
einmdtig die entristete Antwort horen: Aber was denkst du denn? Ich in Feindschaft wider
Gott? Ich bin doch bekehrt! — Ja, wenn du auch bekehrt bist, du kannst darum doch in
Feindschaft wider Gott leben in den kleinen Vorkommnissen des taglichen Lebens!

Es gibt noch mehrere solcher Worte, hinter denen sich die Feindschaft wider Gott
verbirgt. Eins heiBt: ,Das ist mir noch nicht klargeworden." Gott hat es uns durch einen
Menschen ganz klar und deutlich sagen lassen; aber das genligt uns nicht; wir tun so, als
ob Gott es uns erst noch besonders sagen misste. Er hat es uns zwar schon gesagt
durch den betreffenden Menschen; aber es hat uns nicht gepasst!

Ein anderes Wort ist das Wort ,schwer." Ich weif3 von einer lieben Schwester, die flr
den Dienst in der Mission ausgebildet war. Die Ausbildung war gerade beendet; sie wollte
hinausgehen in den Weinberg des HErrn, da — erkrankte die alte Mutter. Anstatt in den
Dienst des HErrn zu treten, musste sie nach Hause und ihre kranke Mutter pflegen. — Da
schrieb sie in einem Briefe: ,Das war mir aber schwer."



-20 -

Es passte ihr nicht, jetzt am Krankenbett zu sitzen. Sie hatte andere Pléane gehabt.
Nun durchkreuzte Gott ihre Absichten. Nun war sie unzufrieden mit Gott. Aber das verbarg
sie hinter dem fromm klingenden Satze: , Das war mir aber schwer."

Merkst du nun, wie viel Feindschaft wider Gott es auch unter Glaubigen noch gibt?
Merkst du nun, dass auch dein Herz noch nicht frei davon war!

O es gibt viel, sehr viel Feindschaft wider Gott in der Welt! Das ist gewiss. Und solche
Gesinnung, die eine Feindschaft wider Gott ist, die kann Gott nicht gefallen. Das ist der
andere Punkt, der hier genannt ist.

Womit kann man denn Gott gefallen? Das kénnen wir an dem Bilde Jesu sehen. Wann
offnete sich der Himmel Gber Ihm? Wann wurde die Stimme laut: ,Dies ist Mein lieber
Sohn, an dem Ich Wohlgefallen habe." Als Er sich durch die Taufe bereit erklarte: Ich will
den Weg gehen, der zum Kreuze flhrt. Ich bin bereit, Mein Leben zu lassen. Daran hat
der Vater Wohlgefallen, wenn wir bereit sind zum Gehorsam, wenn wir uns die Parole Jesu
aneignen: ,Ja, Vater!™ (Matth. 11,26)

Daran hat Gott Wohlgefallen, wenn man mit Seinen Flgungen und Fihrungen
einverstanden ist, wenn man Seine Auftrdage gehorsam ausfiihrt, wenn man in gesunden
und kranken Tagen mit Ihm zufrieden ist. Ja, Vater! Wie Du willst, so will ich auch. Ich bin
mit Dir und Deinem Walten einverstanden.

Wer so spricht, der sucht nicht das Eigene, das Seine, der unterwirft sich gehorsam
und geduldig dem Willen Gottes in dem Bewusstsein, dass dieser Wille der allein gute ist,
dass Gott keine Fehler macht.

Solange wir unser Ichleben festhalten, so lange kdnnen wir Gott nicht gefallen. Die
Gesinnung des Fleisches ist Gott nicht untertan, sagt Paulus. Sie kann es auch nicht sein.
Es sind Gegensatze, die sich scharf gegeniberstehen. Die Gesinnung des Fleisches setzt
ihren eigenen Willen durch; sie widerstreitet dem Willen Gottes durchaus.

Die Gesinnung des Fleisches sagt: ,Alles fur mich." Die Gesinnung des Geistes spricht:
»Nichts fir mich."

Geistlich gesinnt sein, das heiBt: wie Jesus gesinnt sein. ,Ein jeglicher sei gesinnt, wie
Jesus Christus auch war." (Phil. 2,5) Worin duBerte sich die Gesinnung Jesu? ,,Ob Er wohl
in gottlicher Gestalt war, hielt Er's nicht fir einen Raub, Gott gleich sein, sondern
entduBerte sich selbst und nahm Knechtsgestalt an, ward gleich wie ein anderer Mensch
und an Gebarden als ein Mensch erfunden, erniedrigte sich selbst und ward gehorsam bis
zum Tode, ja, zum Tod am Kreuze."

1. Fleischlich gesinnt sein ist der Tod

Er gab alles daran, was Er hatte. Er behielt nichts fiir sich. Man kann lber Sein Leben
und Sterben die Uberschrift setzen: Nichts fiir Mich! Nie hat Er etwas fiir sich gewollt.
Versucht wurde Er oft genug dazu, etwas fiir sich zu wollen. In der Wiste wollte der
Versucher Ihn dazu veranlassen, Seine Wunderkraft zu gebrauchen, um fir sich etwas zu
schaffen, Brot zu machen, um Seinen Hunger zu stillen. Er setzte aber allen Versuchen des
Feindes Seine Gesinnung entgegen: Nichts fur Mich! Als man Ihm die Kénigskrone anbot,
entzog Er sich der Volksmenge, Seiner Parole getreu. Als Petrus Ihm sagte: ,HErr, das
widerfahre Dir nur nicht, schone Dein selbst!™, da weist Er die Versuchung, die darin liegt,
zurtick. Nichts fir Mich!



-21 -

Die Gesinnung des Fleisches sagt: Alles flir mich! Der beste Platz fur mich! Das beste
Stlick flir mich! Die meiste Ehre fiir mich! Das héchste Lob fiir mich!

3. Die fleischliche Gesinnung kann Gott nicht gefallen.

Das ist klar. Wer von dieser Gesinnung nicht loskommt, der trennt sich dadurch je
langer je mehr von Gott. ,Fleischlich gesinnt sein ist der Tod."

O die Sache ist sehr ernst! Wir missen loskommen von unserm Ich, von dieser
fleischlichen Gesinnung. Es ist die hochste Zeit. Denn die fleischliche Gesinnung zieht den
Tod nach sich.

Aber die geistliche Gesinnung — ist Leben und Friede. Ja, das ist Leben, das den
Namen Leben verdient. Das ist Leben, wenn Jesus die Herrschaft bekommen hat und uns
durch Seinen Geist regiert. Das ist Leben, wenn wir an Ihn gebunden sind, wenn wir nur
wollen, was Er will. Das ist Leben, das eine tiefe, innere Befriedigung, eine selige Ruhe des
Herzens verleiht. Da wird das Leben wirklich schon, tief glicklich, wenn unser Herz mit
dem Herzen Gottes einen Schlag schlagt, wenn wir unsern Willen dem Willen Gottes
untergeordnet und eingefligt haben.

Da hoért das Empfindlichsein und das Ubelnehmen auf, da hat der Arger und die
Unzufriedenheit ein Ende. Da ist das eigene Ich, dieser Tyrann, abgetan. Da herrscht Er.
Da macht man keine Anspriiche mehr. Da verlangt man nichts mehr fir sich. Ja, das ist
Leben und Friede.

Die Welt wird dadurch nicht anders. Es ist eine arge Welt, in der wir leben. Aber wir
kdnnen durch diese arge Welt mit ihrem Streit und Neid und Leid hindurchgehen mit
tiefem Frieden im Herzen.

Durch Jesu Kreuz geschieden
von meinem eignen Sinn,
zieh ich in tiefem Frieden
durchs Leben froh’ dahin!

Die Gesinnung des Fleisches wirkt Unruhe und Unzufriedensein, die Gesinnung des
Geistes aber einen tiefen Frieden, eine selige Ruhe, ein wahres, seliges Leben.

O mein teures Herz, wenn du noch in der Unruhe fleischlicher Gesinnung gesteckt
hast — es ist eine Ruhe vorhanden dem Volke Gottes! Du kannst durch den Glauben
eingehen in diese Ruhe. Lass dir es sagen: Fleischliche Gesinnung ist der Tod, geistliche
Gesinnung aber ist Leben und Friede.

Was willst du wahlen?



-22 -

V.

Mer @hristi Geist nicht hat . . .

Romer 8,9

Ihr aber seid nicht im Fleische, sondern im Geiste, wenn anders Gottes Geist in euch
wohnt. Wer aber Christi Geist nicht hat, der ist nicht Sein.

er sagt, fleischlich gesinnt sein sei der Tod, dann werden sich vielleicht manche, die
sich sagen miussen: auch ich habe ein Selbstleben gefiihrt, die Frage vorlegen: bin
ich denn Uberhaupt bekehrt?

m enn der Apostel so klar und scharf von der fleischlichen Gesinnung schreibt, wenn

Es ist kein Schade, wenn wir einmal unsere Bekehrung nachpriifen und uns dartber
klar werden, ob unsere Bekehrung wirklich eine echte und rechte war. Dieser neunte Vers
gibt uns dazu eine gute Gelegenheit.

Bei seinen Lesern in Rom will der Apostel die Bekehrung nicht in Frage ziehen. Er sagt
ihnen: ,Ihr aber seid nicht im Fleische, sondern im Geiste." Er will ihnen damit sagen:
Gedenkt daran, was ihr seid — durch die Gnade! Gedenkt daran, was das Kreuz euch
gebracht hat!

Kinder Gottes kénnen sehr vergesslich sein. Es ist nicht unnétig, dass auch Kinder des
Neuen Bundes mit dem Psalmisten sprechen: ,Vergiss nicht, was Er dir Gutes getan hat!™
Wie oft hat der Apostel an die Korinther geschrieben: ,Wisst ihr nicht?"! Sie hatten einmal
Gnade empfangen. Sie hatten sich dem HErrn zugewandt; aber sie waren wieder in
fleischliches Wesen zurtickgefallen. Sie hatten es nicht bedacht, wozu ihnen die Gnade
gegeben war und wozu sie berufen waren. Sie hatten ihre Stellung, ihre Vorrechte —
vergessen!

Ahnlich so war es auch in Rom. Auch da waren die Kinder Gottes in das alte Element
des Fleisches zurilickgefallen. Auch da war fleischliche Gesinnung eingerissen. Da bringt es
ihnen der Apostel in die Erinnerung: ,Ihr seid nicht im Fleische, sondern im Geiste!™ Denkt
daran, was die Gnade euch fiir eine Stellung gegeben hat!

War es so auch vielleicht bei dir, dass du vergessen hast, was die Gnade aus dir
gemacht hat! O dann lass es dir auch sagen, was Paulus an die Korinther schrieb: ,WeiBt
du nicht?" Dann lass dich mahnen.

Nergiss nicht, was Er dir Gutes getan hat!™ Du darfst nicht ,im Fleische" leben, Kind
Gottes. Du kannst und sollst ,,im Geiste"™ leben! Dazu ist Jesus gestorben! Das hat Er dir
sterbend erworben! Vergiss es nicht, wohin du gehérst! Du gehérst nicht in das Element
»Ich" und ,Fleisch" hinein. Du gehérst in das Element ,Er" hinein, wo Jesus regiert! O
denke daran!

Aber der Apostel muss eine Einschrankung bei seinen Worten machen. Er hat doch
nicht die Freiheit, von allen zu sagen: ,Ihr seid nicht im Fleische, sondern im Geiste." Er



-23 -

fugt beschrankend hinzu: ,Wenn anders Gottes Geist in euch wohnt." Ja, ,,im Geiste" leben
kénnen wir nur, wenn der Geist in uns lebt und wohnt.

Darum ist das eine so wichtige Frage: Wohnt Gottes Geist in mir!
Wenn ich dich so frage, was flr eine Antwort gibst du dann?

Der Apostel Paulus hat einmal so gefragt. Als er nach Ephesus kam, fand er dort
Jinger, denen etwas zu fehlen schien. Darum fragte er sie: ,Habt ihr den Heiligen Geist
empfangen, da ihr glaubig geworden seid?" Ihre Antwort lautete: ,Wir haben noch nie
gehort, ob ein Heiliger Geist sei." Darauf predigte Paulus ihnen Jesus; sie nahmen Sein
Heil an, lieBen sich taufen — und dann empfingen sie den Heiligen Geist. Wenn der Apostel
sie jetzt gefragt hatte, hatten sie ihm ein klares und bestimmtes Ja geantwortet.

Wenn ich dich so frage, wie Paulus die Johannesjlinger in Ephesus, was antwortest
du? Sprichst du auch: Ich weiB es nicht!

@ Wenn du das nicht weiBt, dann ist irgend etwas nicht in Ordnung. Dann fehlt es
entweder an einer rechten Bekehrung oder an einer rechten Belehrung.

Es fehlt entweder an der rechten Bekehrung. Denn bei einer rechten Bekehrung
zieht der HErr durch Seinen Heiligen Geist in unser Herz ein. Wo das nicht der Fall ist, wo
der Heilige Geist nicht die Herrschaft bekommt, da ist es nur eine Erweckung, aber keine
Bekehrung. Vielleicht hat man gebetet um Abnahme seiner Siindenlast, und nun fuhlt
man sich so erleichtert," da meint man, das sei Bekehrung. O nein, Bekehrung ist kein
Geflihl! Bekehrung ist eine Hingabe an den HErrn mit dem klaren Willensentschluss, fortan
sich von Ihm regieren und fihren zu lassen, fortan in willigem Gehorsam Ihm
nachzufolgen. War das bei dir der Fall! War deine Bekehrung eine Abkehr von der Siinde
und eine Hinkehr zum HErrn? Bist du bekehrt zum ,Hirten und Bischof deiner Seele®!?

Wenn du das bejahen kannst und weiBt doch nicht, ob du den Heiligen Geist hast,
dann fehlt es dir an der rechten Belehrung. Du weiBt nicht, wie man den Heiligen Geist
empfangt. Dann lass uns einmal nachsehen, was die Bibel uns Uber den Empfang des
Heiligen Geistes sagt.

An die Galater schreibt Paulus (3,2): ,Das will ich allein von euch lernen: Habt ihr den
Geist empfangen durch des Gesetzes Werke oder durch die Predigt vom Glauben?" Die
Galater haben das Wort glaubend angenommen, und dadurch haben sie den Heiligen
Geist empfangen. Man empfangt also den Heiligen Geist, wenn man das Wort vom Kreuz
annimmt, wenn man dem Gekreuzigten sein Herz 6ffnet.

Eine andere Stelle: 1. Korinther 2,12: ,Wir aber haben nicht empfangen den Geist
der Welt, sondern den Geist aus Gott, dass wir wissen kdnnen, was uns von Gott gegeben
ist." Wir haben empfangen! Es heiBt nicht: Ihr miisst empfangen. So hatte man ja denken
kénnen: denn er hat ja an den Korinthern viel zu tadeln. Aber nein, er schlieBt sie mit ein:
»Wir haben empfangen."

Und wiederum 1. Korinther 3,16 sagt er: ,Wisset ihr nicht, dass ihr Gottes Tempel seid
und der Geist Gottes in euch wohnt?" — Euer Wandel beweist es nicht. Euer Leben
bewahrt es nicht. Und doch habt ihr den Heiligen Geist empfangen!

Dann heiBt es 1. Korinther 12,3: ,,Niemand kann Jesus einen HErrn heiBen ohne durch
den Heiligen Geist." Niemand kann Jesus wirklich einen HErrn nennen, niemand kann in
wirklichem Abhangigkeitsverhaltnis von Ihm stehen, der nicht den Heiligen Geist hat.



-24 -

Wir lesen weiter 2. Korinther 1,21 und 22: ,Gott ist's aber, der uns befestigt samt
euch in Christus und uns gesalbt und versiegelt und in unsere Herzen das Pfand, den
Geist, gegeben hat." Immer wieder bezeugt der Apostel dieselbe Tatsache: Gott hat den
Geist gegeben.

Ganz ahnlich heiBt es 2. Korinther 5,5: ,Der uns aber dazu bereitet, das ist Gott, der
uns das Pfand, den Geist, gegeben hat."

Epheser 1,13 ist auch eine ahnliche Stelle: ,Durch welchen — namlich durch Christus —
auch ihr gehoért habt das Wort der Wahrheit, das Evangelium von eurer Seligkeit, durch
welchen ihr auch, da ihr glaubtet, versiegelt worden seid mit dem Heiligen Geiste der
VerheiBung." Da sehen wir es wieder ganz klar, dass man versiegelt wird mit dem Heiligen
Geiste, wenn man glaubt, das heiBt: wenn man gldubig wird.

Epheser 4,30 lesen wir: ,Betrlibt nicht den Heiligen Geist Gottes, damit ihr versiegelt
seid auf den Tag der Erlésung." Die Erlésung, von der hier die Rede ist, ist nicht die
Erlésung der Seele, sondern die Erlésung des Leibes.

Sollen wir noch andere Stellen aufschlagen? 1. Thessalonicher 4,8 heiBt es: ,Wer nun
verachtet, der verachtet nicht Menschen, sondern Gott, der Seinen Heiligen Geist gegeben
hat in euch."

Ebenso steht 2. Timotheus 1,7: ,Gott hat uns nicht gegeben den Geist der Furcht,
sondern der Kraft und der Liebe und der Zucht."

1. Johannes 2,24: ,Und daran erkennen wir, dass Er in uns bleibt, an dem Geiste, den
Er uns gegeben hat."

Endlich noch 1. Johannes 4,13: ,Daran erkennen wir, dass wir in Ihm bleiben und Er
in uns, dass Er uns von Seinem Geiste gegeben hat."

Was geht aus all diesen Stellen deutlich hervor? Dass man den Geist empfangt, wenn
man sein Herz der Predigt vom Glauben o6ffnet. Wenn man glaubig wird, wird man
versiegelt mit dem Heiligen Geiste, dem géttlichen Pfande, auf den Tag der Erlésung.

Niemals sagt ein Apostel zu Kindern Gottes: ,Ihr misst den Heiligen Geist noch
empfangen" oder: ,Ihr habt den Heiligen Geist noch nicht empfangen," sondern es heift
immer: ,Ihr habt den Heiligen Geist empfangen. Denkt doch daran, damit ihr auch
dementsprechend lebt!™

Nach all diesen Stellen ist es klar: kein Kind Gottes ohne den Heiligen Geist.

® Aber nun kann es sein, dass man dem Heiligen Geiste, weil es an der rechten
Belehrung gefehlt hat, nicht die Herrschaft eingeraumt hat. Darum ist das Leben so kraft-
und saftlos geblieben. Darum ist der Dienst so unfruchtbar und ungesegnet gewesen.

Wenn das vielleicht dein Fall war, was soll nun geschehen! Wirst du nun anfangen zu
beten: ,HErr, gib mir mehr von Deinem Geiste!™? Ich glaube nicht, dass das recht gebetet
ist. Nicht wahr, wenn man betet: ,,Gib mir mehr von Deinem Geiste!™ das sieht so aus, als
ware der Heilige Geist eine bloBe Kraft, von der man mehr oder weniger haben kann.
Aber nein, Er ist eine goéttliche Majestat. Er ist eine heilige, lebendige Person. Wenn ich
mehr von Thm haben will, dann wird sich mein Wunsch nur so erfiillen, dass Er mehr von
mir bekommt, dass ich mich Ihm in voélligerem willigerem Gehorsam U(ibergebe. Der
Heilige Geist muss mehr Verfligungsrecht Gber uns bekommen, dann bekommen wir mehr
Kraft. Es ist nicht schriftgemaB, wenn man betet und singt: ,Sende die Kraft doch jetzt!
Sende die Kraft doch jetzt!™™ Auf diese Weise steigert man sich in Geflihlserregungen und



-25 -

Gemutsbewegungen hinein. Der biblische Weg, zu einem gréBeren und reicheren MaBe
des Geistes zu gelangen, ist: vollige, gehorsame Hingabe an Ihn.

Er flllt unser Herz nur so weit aus, als wir Ihm Platz machen.

O gib Ihm dein ganzes Herz! Raume auf und rdume aus, damit Raum wird fir Ihn,
damit Er dich erflillen kann!

Und — betriibe Ihn nicht! Wenn du Seinem zarten Mahnen und Fihren widerstrebst,
wenn du die Sunde tust, vor der Er dich warnt, dann wird Er betriibt, dann zieht Er sich
zurick.

O vergiss es nicht: Willst du mehr vom Heiligen Geiste haben, dann muss Er mehr von
dir haben, dann muss Er dich ganz haben!

Da steht in Epheser 3,17 ein bedeutsames Wort. Die Ubersetzung Luthers sagt: ,Dass
Christus wohne durch den Glauben in euren Herzen und ihr durch die Liebe eingewurzelt
und gegriindet werdet." Wortlich Ubersetzt lautet die Stelle: ,,Dass Christus bewohne durch
den Glauben eure Herzen." Ist denn das ein Unterschied, ob es heit: Er wohnt in meinem
Herzen — oder: Er bewohnt mein Herz! Ja, das ist ein Unterschied. Denke dir, da steht ein
zweistdckiges Haus. Im unteren Stockwerke wohne ich, im oberen du. Kann ich nun
sagen: ich bewohne das Haus? Nein, das kann ich nicht. Kannst du es sagen? Nein, du
kannst es auch nicht. Wir kénnen nur sagen: wir wohnen in dem Hause. Das Haus
bewohnen, das heiBt soviel wie: allein darin wohnen.

Sieh, vielleicht hat der HErr bisher in deinem Herzen gewohnt. Aber auBer Ihm war
noch allerlei anderes in deinem Herzen. O rdume es aus, damit Er dein Herz allein und
ganz bewohnen kann, damit das Kindergebet sich erfiille: ,Soll niemand drin wohnen als
Jesus allein!™

Lass da kein Gebiet sein und bleiben, das Ihm nicht unterworfen ist. Gib Ihm dein
ganzes Leben mit all seinen Beziehungen, ,also, dass sich kein Gebiet Seinem Einfluss
mehr entzieht." Und — du bekommst mehr von Seinem Geiste, weil Er mehr von dir
bekommt, weil Er dich ganz bekommt. So wird dein Wunsch nach mehr Kraft von oben
erflllt. Anders nicht!

,Wenn anders Gottes Geist in euch wohnt." Das ist der groBe Unterschied zwischen
den Frommen des Alten Bundes und den Kindern des Neuen Bundes. Wahrend jene den
Geist nur bekamen zu bestimmten Auftragen und Aufgaben, bekommen wir Ihn zu
bleibender Einwohnung. Wie wird da das ganze Leben umgewandelt und umgestaltet,
wenn der Geist Gottes einzieht! Da wird von innen heraus alles erneuert. Denn Er sitzt
nicht untatig in einem Winkel des Herzens, sondern Er wohnt und wirkt im Herzen, und
vom Herzen aus wirkt Er auf das ganze Leben ein.

~Wer aber Christi Geist nicht hat, der ist nicht Sein." Was macht uns zu Christen!
Christi Geist! Wo der fehlt, da fehlt alles. Der Mangel an Geist kann durch nichts ersetzt
und erganzt werden. Der beste Religionsunterricht, die feierlichste Konfirmation, die
stimmungsvollste Andacht — nichts kann den Mangel des Geistes Christi ersetzen. Ein
Christ sein, das heiBt: ein Gesalbter sein. Wer diese Salbung mit dem Ole des Heiligen
Geistes nicht hat, der mag sich hundertmal einen Christen nennen, in Wahrheit ist er
keiner. Denn das Wort steht klar und deutlich da: ,Wer aber Christi Geist nicht hat, der ist
nicht Sein."



-26 -

Ach, was fir Unklarheiten und Verschwommenheiten der Begriffe gibt es da! Wie
wenige wissen es, dass das zum wirklichen, wahren Christentum gehdrt, mit dem Heiligen
Geiste versiegelt zu sein!

WeiBt du es? Bist du es?

Wohnt Gottes Geist in dir? Das heiBt soviel wie: Bist du wirklich bekehrt? Hast du dem
HErrn die Herrschaft deines Lebens libergeben, dass Er dich nun regiert durch Seinen
Geist! Hast du dein ganzes Herz Thm aus- und eingeraumt, dass Er darin wohnen und
thronen kann?

Oder hast du eingesehen, dass es dir an einer rechten Bekehrung gefehlt hat, dass du
von deinem Ich noch gar nicht losgekommen bist?

O mdchte dann der HErr dir Gnade geben, dass du eine klare Wendung machst — von
der Siinde zur Gnade, vom Fleische zum Geiste, vom Tode zum Leben, vom Ich zu Ihm!

Dass du dich freuen kénntest in Zeit und Ewigkeit: Wer Christi Geist hat — der ist Sein!



-27 -

VI.

(’ﬁerechtigkeit.

Romer 8,10

Wenn aber Christus in euch ist, so ist der Leib tot um der Siinde willen, der Geist aber
Ist das Leben um der Gerechtigkeit willen.

»Gerechtigkeit® meint. Durch die lateinische Wiedergabe dieses Wortes mit justitia

ist die Ansicht aufgekommen, es handle sich hier um strafende Gerechtigkeit. Aber

das ist gar nicht die Bedeutung dieses Wortes. Wenn wir diese Bedeutung —
Strafgerechtigkeit — annehmen, dann koénnen wir manche Stelle der Bibel gar nicht
verstehen.

H m das zu verstehen, mussen wir zunachst erkennen, was die Bibel mit dem Worte

Was ist denn ,Gerechtigkeit?"

Gerechtigkeit ist diejenige Eigenschaft Gottes, nach der Er recht, gut, heilig,
barmherzig, liebevoll, treu ist. Was Er tut, das ist recht, einwandfrei, tadellos. Das
mussen wir einmal erkennen.

Jeremia 23,6 heif3t es von dem Messias: ,,Und dies wird Sein Name sein, dass man Ihn
nennen wird: der HErr unsere Gerechtigkeit." Da sehen wir schon, dass Gerechtigkeit hier
unmdglich im Sinne von Strafgerechtigkeit gebraucht sein kann. Er kommt nicht, um ,das
Gute zu belohnen und das Bose zu bestrafen," sondern Er kommt, um das verlorene und
gefallene Menschengeschlecht zurechtzubringen. Unter ,Gerechtigkeit® haben wir die
zurechtbringende Liebe Gottes zu verstehen.

Dieser Weissagung des Propheten entspricht das Wort des Apostels Paulus, das die
Erflllung enthalt: ,Christus ist uns gemacht von Gott zur Weisheit, zur Gerechtigkeit, zur
Heiligung und zur Erlésung® (1. Kor. 1,30).

Wer sich von der Gerechtigkeit, das heiBt von der zurechtbringenden Liebe und
Freundlichkeit Gottes zurechtbringen l|asst, fir den ist diese Gerechtigkeit etwas
Kostliches und Trostliches, wahrend sie fur den, der sich ihr widersetzt und entzieht, den
Charakter der strafenden Gerechtigkeit annimmt. Aber zundchst hat die Gerechtigkeit
Gottes nichts mit Strafe zu tun, sondern nur mit Seiner Absicht, zurechtzubringen.

Es gibt Stellen, in denen die Gerechtigkeit ganz offenbar den Sinn von Liebe und Giite
hat. Psalm 7,18 z.B. heiBt es: ,Ich danke dem HErrn um Seiner Gerechtigkeit willen."
Kénnte der Psalmist wohl Gott danken um Seiner Strafgerechtigkeit willen? Nein, er dankt
Ihm, dass Er so bereit war, ihn zurechtzubringen.

Psalm 31,2 sagt David: ,HErr, auf Dich traue ich, lass mich nimmermehr zuschanden
werden; errette mich durch Deine Gerechtigkeit!™ Nicht wahr, errettet wird man nicht
durch strafende Gerechtigkeit, sondern durch Gottes erbarmende Liebe.



- 28 -

Ebenso heiBt es Psalm 51,16: ,Errette mich von den Blutschulden, Gott, der Du mein
Gott und Heiland bist, dass meine Zunge Deine Gerechtigkeit riihme.™ Da der Psalmist hier
von Blutschulden redet, die er auf sein Gewissen geladen hat, kann die Gerechtigkeit, an
die er sich wendet, offenbar nur die zurechtbringende Gnade Gottes bezeichnen.

Eine andere Stelle ist Daniel 9,16: ,Ach, HEr, um aller Deiner Gerechtigkeit willen
wende ab Deinen Zorn und Grimm von Deiner Stadt Jerusalem und Deinem heiligen
Berge." Wenn Gott Seinen Zorn abwenden soll um Seiner Gerechtigkeit willen, so kann das
wieder nur so viel heiBen wie: um Deiner Barmherzigkeit willen.

Wir wollen es uns also einpragen, dass Gerechtigkeit das rechte, barmherzige
Verhalten Gottes bezeichnet, mit dem Er uns zurechtzubringen trachtet. Ahnlich ist es nun
auch mit dem Worte , gerecht."

Manche Stelle, namentlich in den Psalmen, kann man gar nicht verstehen, wenn man
diesen Gebrauch von ,Gerechtigkeit" und ,gerecht" nicht kennt. Psalm 116,5 heiBt es z.
B.: ,Der HErr ist gnadig und gerecht, und unser Gott ist barmherzig." Nach der
herkdmmlichen Auffassung von ,Gerechtigkeit," wonach das Wort heiBen soll: Gott lohnt
das Gute und straft das Bdse — ware es doch gar nicht mdglich, die beiden Woérter
»gnadig" und ,gerecht™ mit einem ,,und™ zusammenzubinden. Dann waren es ja
Gegensatze. Gnadig und gerecht, das heiBt: erbarmend und zurechtbringend ist Gott.

Psalm 145,7 sagt David: ,Dass man preise Deine groBe Gite und Deine Gerechtigkeit
rihme." Das Wesen der hebraischen Poesie besteht im sogenannten Parallelismus der
Glieder, d. h. derselbe Gedanke wird in den beiden Satzteilen ausgedriickt, aber mit
andern Worten. Danach heift also der erste Satz: ,Dass man preise Deine groBe Glite"
geradeso viel wie der zweite: ,Dass man Deine Gerechtigkeit rihme." ,Glte" und
~Gerechtigkeit™ sind also véllig gleichgestellt.

Ganz ahnlich ist die Stelle Jesaja 45,21: ,Ein gerechter Gott und Heiland." , Gerechter
Gott" und ,Heiland" sind keine Gegensatze, sondern die beiden Ausdriicke besagen
dasselbe.

Dann die bekannte Stelle Jesaja 41,10: ,Ich starke dich, Ich helfe dir auch, Ich erhalte
dich durch die rechte Hand Meiner Gerechtigkeit." Das heiBt soviel wie: durch die rechte
Hand Meiner Gnade und Liebe. Ahnlich ist auch Jesaja 51,8 zu verstehen, wo es heiBt:
»,Denn die Motten werden sie fressen wie ein Kleid, und Wirmer werden sie fressen wie
wollen Tuch: aber Meine Gerechtigkeit bleibt ewiglich und Mein Heil fir und far."

Auch ,im Neuen" Testament ist die Bedeutung des Wortes ,gerecht” die gleiche. So in
der bekannten Stelle 1. Johannes 1,9: ,So wir aber unsere Stunden bekennen, so ist Er
treu und gerecht, dass Er uns die Siinden vergibt und reinigt uns von aller Untugend.” Da
gehoren die Worte so zusammen: Er ist treu, dass Er uns die Stinden vergibt, und Er ist
gerecht, dass Er uns von aller Untugend reinigt. ,Gerecht" heiBt nicht: Er bestraft uns
um unserer Untugend willen, sondern: Er sucht uns davon zu reinigen, Er sucht uns
zurechtzubringen.

Und 1. Johannes 2,1: ,Meine Kindlein, solches schreibe ich euch, auf dass ihr nicht
sundigt. Und ob jemand sindigte, so haben wir einen Flrsprecher bei dem Vater, Jesus
Christ, der gerecht ist." Wenn der ,Gerechte" die Siinde bestrafte, so ware es kein Trost,
dass wir einen gerechten Flrsprecher haben! Nein, Er verurteilt uns nicht, Er hilft uns,
davon frei zu werden und loszukommen.



-29 -

So behalt denn das Wort ,gerecht" auch seine Bedeutung, wenn es nicht von Gott,
sondern von Menschen gebraucht wird. Gerechtigkeit Gottes ist das rechte, gute,
liebevolle, barmherzige Verhalten Gottes, womit Er uns ,gerecht” machen will, auch recht
und gut zu werden wie Er. Wie Gott uns gegentiber gerecht ist, treu, zuverlassig, so sollen
auch wir Ihm gegenliber werden.

Von Joseph lesen wir Matth. 1,19: ,Joseph aber, ihr Mann, war gerecht." Das heif3t: er
verhielt sich recht; man kénnte das Wort geradezu mit ,,edel"* oder ,vornehm" libersetzen.
Auch von Zacharias und Elisabeth heiBt es: ,Sie wandelten gerecht vor Gott."

Das Hauptwort , Gerechtigkeit" finden wir z. B. Matth. 6,33: ,Trachtet am ersten nach
dem Reiche Gottes und nach Seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches alles zufallen.”
Und 2. Petri 3,13: ,Wir warten aber eines neuen Himmels und einer neuen Erde, auf
welcher Gerechtigkeit wohnt." Matthaus 5,6 sagt Jesus: ,Selig sind, die da hungert und
dirstet nach Gerechtigkeit; denn sie sollen satt werden." Nach Strafgerechtigkeit hungert
niemand. Aber danach hungert ein Kind Gottes, dass es in Sein Bild verwandelt und
gestaltet werde, dass es werde wie Er.

Ich denke, nun ist es uns klargeworden, und nun hat es sich uns eingepragt, was wir
unter Gerechtigkeit zu verstehen haben. Es ist das rechte Verhalten Gottes, womit Er
darauf hinarbeitet, dass auch unser Verhalten Gott und Menschen gegeniiber ein richtiges
Verhalten werden mdchte.

Vielleicht ist es gut, noch hinzuzufligen, dass dasselbe, was Paulus mit dem Worte
~Gerechtigkeit" bezeichnet, von dem Apostel Johannes mit dem Ausdruck ,ewiges Leben®
bezeichnet wird.

Paulus sagt: ,Wer an Ihn glaubt, der ist gerecht" (Rém. 10,4). Johannes sagt: ,Alle,
die an Ihn glauben, haben das ewige Leben" (Joh. 3,16). Ebenso sagt Paulus: ,So man
von Herzen glaubt, so wird man gerecht, und so man mit dem Munde bekennt, so wird
man selig® (Rom. 10,10). Johannes hinwiederum schreibt: ,Wer an den Sohn glaubt, der
hat das ewige Leben" (Joh. 3,36).

So wichtig ist die recht verstandene Gerechtigkeit oder Zurechtbringung, dass das
ganze Christentum, die ganze Nachfolge Jesu geradezu ,Weg der Gerechtigkeit" genannt
wird. 2. Petri 2,21 heiBt es: ,Denn es ware ihnen besser, dass sie den Weg der
Gerechtigkeit nicht erkannt hatten, denn dass sie ihn erkennen und sich kehren von dem
heiligen Gebote, das ihnen gegeben ist." Der ,Weg der Gerechtigkeit" ist der Weg, auf
dem Gott uns durch Seine Gerechtigkeit gerecht macht, uns in das rechte Verhaltnis und in
das rechte Verhalten Gott und Menschen gegeniber hineinbringt.

Dem Ausdrucke: ,Weg der Gerechtigkeit" entspricht der andere: ,Wort der
Gerechtigkeit." Hebrder 5,13 steht: ,Denn wem man noch Milch geben muss, der ist
unerfahren in dem Worte der Gerechtigkeit; denn er ist ein junges Kind."

Die ,Gerechtigkeit Gottes" dndert zundachst unser Verhaltnis, nimmt uns in ein ganz
neues Verhaltnis Gott gegeniber auf. Und wenn dann unser Verhadltnis ein anderes
geworden ist, dann wird auch unser Verhalten ein anderes.

Ich kenne einen Missionar, der in Kamerun arbeitete, der hatte ein kleines, schwarzes,
afrikanisches Kind angenommen. Als das Kind drei Tage alt war, starb die Mutter des
Kindes. Dadurch war das arme, kleine Geschdpf dem Tode verfallen. Da erbarmten sich
der Missionar und seine Frau Uber das Kind. Sie nahmen es als ihr eigenes Kind an.



-30 -

Nicht wahr, dadurch war das Verhaltnis des Kindes ein ganz anderes geworden. Es
war jetzt kein Negerkind mehr; es war ein Missionarskind geworden.

Wie war das gekommen? War es so besonders schon? War es so besonders klug? Von
alledem konnte man nichts sagen. Nein, es war die pure Barmherzigkeit, die sich des
Kindes annahm. Weil es so bedirftig war, darum nahmen die lieben Missionsleute das Kind
an.

Und nun, nachdem das Verhaltnis des Kindes ein anderes geworden war, wurde auch
das Verhalten desselben anders. Es betrug sich nicht wie die andern schwarzen Kinder, wie
die Heidenkinder, o nein, es verhielt sich als ein kleines Missionarskind.

Nicht wahr, das Verhaltnis, in das es eingetreten war, beeinflusste nun auch das
Verhalten des Kindes.

So ist es auch mit uns. Gott rechtfertigt uns. Er stellt uns aus Gnaden in ein neues
Verhaltnis Ihm gegeniber. Er macht uns aus lauter Gnade und Barmherzigkeit zu Kindern
Gottes. Ist aber das Verhdltnis zu Gott ein anderes geworden, dann wird auch unser
Verhalten ein anderes. O da muss viel geandert werden durch Gottes Gerechtigkeit, durch
Seine zurechtbringende Gnade! Aus solchen selbstslichtigen Ichmenschen sollen wir in
Jesu Bild verwandelt werden, das ist das Werk der erziehenden Gnade.

Bist du gerecht geworden? Dann musst du gerecht werden! Das heift: Ist dein
Verhdltnis zu Gott das eines Kindes geworden, dann muss dein Verhalten nun auch mit
diesem Verhaltnis in Ubereinstimmung kommen.

Denke dir — um ein Bild aus unserm friiheren Soldatenleben zu gebrauchen, das uns
allen ja noch bekannt ist — da tritt ein junger Mann beim Militar ein. Was ist er nun? Nun,
du sagst: er ist ein Soldat. Gewiss, so kannst du sagen. Aber eigentlich ist er jetzt erst ein
Zivilist in einer Uniform. Er muss jetzt erst ein Soldat werden. Er darf die ersten Wochen
die Kaserne nicht verlassen. Warum nicht? Weil er sich noch nicht als Soldat zu benehmen
versteht. Er wirde am Ende aus alter Gewohnheit seine Miitze abnehmen beim Gruf,
anstatt militarisch die Hand an dieselbe zu legen. Er ist wohl ein Soldat, gewiss. Und doch
muss er erst einer werden.

So sind wir gerecht durch die Annahme bei Gott. Aber nun gilt es, gerecht zu werden.

Dass wir angenommen worden sind, was war das? Das war Gottes Gerechtigkeit! Und
dass wir in Jesu Bild verwandelt werden, wer wirkt das? Das wirkt — Gottes Gerechtigkeit.

O so lasst sie uns preisen und riihmen, die zurechtbringende Gnade Gottes, Seine —
Gerechtigkeit!



-31-

VII.

%elige gl olgen.

Romer 8,10.11

Wenn aber Christus in euch ist, so ist der Leib tot um der Siinde willen, der Geist aber
st das Leben um der Gerechtigkeit willen. Wenn aber der Geist dessen, der Jesus von den
Toten auferweckt hat, in euch wohnt so wird derselbe, der Christus von den Toten
auferweckt hat, auch eure sterblichen Leiber lebendig machen durch Seinen Geist, der in
euch wohnt.

gesagt. Nun schildert er den Gegensatz, nun zeigt er, was die Folge ist, wenn

m er Christi Geist nicht hat, der ist nicht Sein, hatte der Apostel im vorigen Verse
Christus in uns ist.

Obgleich unser Leib tot ist wegen der Slinde, so ist doch unser Geist Leben wegen der
Gerechtigkeit Und auch den sterblichen Leib wird der, welcher Jesus auferweckt, wieder
beleben, weil Christi Geist in uns wohnt.

Das kann auch bei einem Wiedergeborenen nicht aufgehoben und abgeschafft
werden, dass er sterben muss. Der Leib ist dem Tode verfallen. Hat er doch so lange und
so treu der Siinde gedient. Ist er doch ein so williges Werkzeug der Siinde gewesen. Und
es bleibt dabei, auch wenn jetzt Christus durch Seinen Geist eingekehrt ist und Wohnung
gemacht hat: ,Der Tod ist der Siinde Sold."

JJot" wird hier der Leib genannt, nicht: ,dem Tode verfallen," ,,dem Tode geweiht,"
weil dies das ganz gewisse Ende ist, dem er entgegengeht.

~Aber der Geist — so fahrt Paulus fort — ist Leben wegen der Gerechtigkeit." Was soll
das heiBen? Was ist hier unter ,Geist" zu verstehen? Ist es der Geist Gottes oder ist es
unser Geist? Die Antwort wird nicht schwer sein, wenn wir auf den Zusammenhang
achten. Es soll ja gesagt werden, was die Folgen sein werden, wenn Christi Geist in uns
wohnt. Fir den Leib hat es zunachst keine besondere Folge, der bleibt dem Tode verfallen.
Aber fir den Geist, fir unsern Geist, hat es die Folge, dass derselbe von géttlichem Leben
erflllt wird wegen der Gerechtigkeit. Das ist nicht unsere Gerechtigkeit, nicht eine
Lebensgerechtigkeit, sondern das ist die zurechtbringende Gnade, wie wir im vorigen
Abschnitte gesehen haben.

Dann tritt noch eine spatere Folge ein auch flr den Leib: er wird auferweckt werden.

Leben flllt uns, Leben regiert uns, wenn Christus in uns wohnt. Ja, dann verdient das
Leben Uberhaupt erst diesen Namen. Solange Jesus nicht eingekehrt ist im Herzen, nennt
die Heilige Schrift unser Leben gar kein ,Leben." Sie spricht von ,tot in Slinden und
Ubertretungen." Leben, wahres, volles, ewiges Leben beginnt erst dann, wenn Jesus in
uns Wohnung macht.



-32 -

Gottlich ist dieses Leben. Es ist ein Geschenk Seiner Gnade. Man bekommt es, wenn
man Jesus ausnimmt ins Herz. Er ist das Leben. Und Er gibt das Leben allen, die sich
Ihm anvertrauen.

Dann wird es wahr, was Paulus an die Galater schreibt (2,20): ,Ich lebe aber, doch
nun nicht ich, sondern Christus lebt in mir."

Nicht mehr das Ich bestimmt das Verhalten und regelt das Tun und Lassen, sondern
Christus. Nicht mehr wir fassen die Entschlisse und treffen die Entscheidungen, sondern
Christus in uns.

O das ist ein seliger Zustand, wo das Ich abgedankt hat, wo Jesus auf den Thron
gekommen ist! Das ist Leben.

Und dies Leben ist ewig. Wenn der Leib auch hinfallig und gebrechlich wird — dies
gottliche Leben wird dadurch nicht beeintrachtigt und beeinflusst. Im Gegenteil, es
entfaltet sich nur um so mehr. Wenn unser Leben nur eine Funktion unseres Gehirns ware,
wie uns die Wissenschaft glauben machen will, so wiirde mit dem Verfalle der Kraft des
Leibes auch die Kraft der Seele erléschen. Das wadre selbstverstandlich. Aber nein, wir
kennen genug Beispiele, wo der Geist klar und frisch und freudig blieb bis zum letzten
Atemzuge des zusammenbrechenden Leibes, wo der Geist noch klare Anordnungen traf,
wo er klare Blicke tat in das vergangene Leben und in die Zukunft.

Gerade in der Schwachheit und beim Sterben des Leibes zeigt es sich, dass wie in
diesem irdenen GefdB einen Schatz haben, ein Geschenk aus der Herrlichkeit, das ewige
Leben.

O Gott sei gepriesen fiir diese wunderbare Gabe: ,Der Geist aber ist Leben wegen der
Gerechtigkeit."

Nicht wegen unserer, Gerechtigkeit. Es ist nicht so, dass wir diese Gabe Gottes, das
ewige Leben, bekdmen, weil wir so gerechte Leute waren. O nein, sondern es ist hier
Seine Gerechtigkeit gemeint, Seine zurechtbringende Gnade.

Dass wir Leben haben, wir staubgeborene Kreaturen, dass wir Leben aus Gott haben,
was ist das? Das ist nie und nimmer unser Verdienst, das ist Seine Gnade, die uns
zurechtgebracht hat, die uns dahin gebracht hat, dass wir uns dem Sohne Gottes 6ffneten
und Ihm Einlass gewahrten in unser Herz und Leben.

Wie herrlich ist es schon hier in der Zeit, ein Kind Gottes zu sein, in dem Christus
wohnt! Aber, so herrlich es auch ist, es wird noch schéner werden in der Zukunft, ,wenn
der Geist dessen, der Jesus von den Toten auferweckt hat, auch unsere sterblichen Leiber
lebendig machen wird."

Ja, ,die Gottseligkeit ist zu allen Dingen niitze und hat die VerheiBung dieses und des
zukunftigen Lebens."

Warum betont es der Apostel hier so besonders, dass derselbe, der Christus von den
Toten auferweckt hat, auch uns lebendig machen werde? Warum sagt er das zweimal in
einem Verse: ,der Christus von den Toten auferweckt hat?" Weil ihm das ein so wichtiger
Gedanke ist, weil darin eine so sichere Blrgschaft flr unsere Auferweckung liegt.

Epheser 1,19 und 20 schreibt er von der ,Wirksamkeit der Macht Seiner Starke,
welche Gott wirksam gemacht hat in Christus, da Er Ihn aus den Toten auferweckte.” Was
will uns der Apostel damit sagen! Um Jesus von den Toten aufzuerwecken, bedurfte es der
ganzen Wirksamkeit der Macht der Starke Gottes.



-33 -

Wenn man das Wort, ,tot" steigern kénnte, so mdchte man es bei dem Leichnam Jesu
anwenden in der Steigerung.

Vollig blutleer war der tote Leib Jesu. Wie viel Blut hatte Jesus verloren bei der
entsetzlichen GeiBelung! Wie viel Blut hatten die Dornen Seiner Krone Ihm geraubt! Wie
viel Blut floss aus den Wunden in Seinen Handen und FiBen am Kreuze! Und was dann
noch von Blut in Ihm war, das brachte der SpeerstoB des Kriegsknechtes auch noch
heraus. Voéllig blutleer wurde der Leichnam Jesu ins Grab gelegt.

Wie tdricht sind doch die Redereien, die man bis auf den heutigen Tag hdéren kann,
Jesus sei nur scheintot gewesen. Das kann bei jedem andern Menschen zutreffen, aber
nicht bei Jesus; der war so tot, wie nur einer tot sein kann.

Um diesen toten Leib Jesu aufzuerwecken, dazu bedurfte es der ganzen GroéBe der
Kraft Gottes, da musste der allmachtige Gott auf den Plan treten und ein
Schopfungswunder verrichten. Und Gott hat dies Wunder getan und hat Jesus aus den
Toten auferweckt.

Und dieser selbige Gott, der das getan hat, sagt Paulus, der das gekonnt hat, der wird
auch imstande sein, unsere sterblichen Leiber lebendig zu machen. Darum betont er es so
stark, dass Gott Jesus von den Toten auferweckt hat, um damit alle Zweifel und Bedenken
niederzuschlagen und zu entkraften.

Was fiir ein helles Licht fallt aus diesen Worten in die Graber der Unsrigen, in denen
der Geist Christi gewohnt hat, als sie hienieden weilten! Nun brauchen wir nicht an ihren
Grabern zu stehen und zu trauern wie solche, die keine Hoffnung haben, sondern wir
wissen: ,Derselbe, der Christus von den Toten auferweckt hat, wird auch ihre sterblichen
Leiber lebendig machen." Was wir gesat haben verweslich, das wird auferstehen
unverweslich. Und was da gesat wird in Schwachheit, das wird auferstehen in Kraft.

Ist das nicht ein wunderbarer Gedanke!

O liebes Herz, wenn du am Grabe eines deiner Lieben stehst, trockne die nassen
Augen und lass dir den Strahl der Gnade ins Herz fallen: ,Derselbe, der Jesus von den
Toten auferweckt hat, wird auch ihre sterblichen Leiber lebendig machen!™

Dass Er es kann, das hat Er bewiesen, als Er Jesus auferweckte. Er wird es auch
bei den Leibern der Unsrigen tun. Er wird es tun! Das steht geschrieben.

Und — Er wird es auch uns tun, wenn einst unsere schwache und gebrechliche Hiitte
abgebrochen ist, wenn auch unser Leib als ein Samenkorn in den Acker Gottes hineingesat
worden ist.

O da verliert der Gedanke an Tod und Grab seine Bitterkeit! Da wissen wir: Das Grab
ist nicht das Ende der Wege Gottes mit uns, sondern es geht durch den Tod zum Leben,
es geht durch Nacht zum Licht. Ach, die armen Menschen, die da meinen, mit dem Tode
sei alles aus! Wie dauern sie mich!

Nein, nein, da fangt es erst recht an. So herrlich es hier auf Erden schon ist, mit Gott
in Gemeinschaft stehen zu dirfen durch Jesus Christus, es ist doch nur ein Vorgeschmack.
Die ganze, wunderbare Herrlichkeit und Seligkeit beginnt ja erst dann, wenn wir aus dem
Glauben ins Schauen gelangt sind, und ,wenn einst die Posaune klingt, die auch durch die
Graber dringt."

Liebe Seele, kennst du, hast du dieses ewiges Leben, das das selige Teil derer ist, in
denen Christus wohnt durch Seinen Heiligen Geist! O dann wohl dir in Zeit und Ewigkeit!



-34 -

Aber hast du es noch nicht, dann warte nicht langer, dann zaudere nicht mehr, nimm
Jesus auf in dein Herz! Und wer den Sohn Gottes hat, der hat das Leben, das ewige
Leben!



-35-

VIII.

Keine Schuldner!

Romer 8,12.13

So sind wir also, ihr Brider, dem Fleische nicht schuldig, dass wir leben nach dem
Fleische. Denn wenn ihr nach dem Fleische lebt, so mdisst ihr sterben; wenn ihr aber
aurch den Geist die Geschdfte des Leibes totet, so werdet ihr leben.

ch, dass doch alle Kinder Gottes diese Worte zu Herzen nehmen mochten! Ach,
dass sie doch alle darauf eingehen méchten: Wir sind keine Schuldner mehr dem
Fleische gegentiber! Das Fleisch hat nichts zu fordern. Wir sind ihm keinen
Gehorsam schuldig. Wir brauchen uns seine Tyrannei nicht gefallen zu lassen.

Keine Schuldner mehr!

Und doch, wie viele Schuldner gibt es in den Reihen der Kinder Gottes! Wie viele
lassen sich von ihrem Ich beherrschen! Sie sind so leicht aufgeregt und heftig, so
empfindlich und so eitel, so herrschsiichtig und so ehrgeizig, so ungeduldig und so
unfreundlich, so unrein und so geizig.

Ist das nicht die Regel? Die meisten wissen gar nichts anderes und kennen gar nichts
anderes. Sie meinen, das muss so sein.

Aber nein, das muss nicht so sein. Sagt der Apostel hier denn nicht: Wir sind keine
Schuldner dem Fleische gegentiber!

Wie kann er das sagen? Weil er das Kreuz verstanden hat. Weil ers wusste, was fir
ein wunderbares, umfassendes und tiefgreifendes Heil Jesus auf Golgatha vollbracht hat.

Warum brauchen wir keine Schuldner mehr zu sein dem Fleische gegeniber! Weil wir
erlost sind.

Was heifRt das?

Das heiBt nicht nur, dass wir erlést sind von der Schuld unserer Vergangenheit. Das
heiBt auch, dass wir erldst sind von der Macht der Siinde, dass wir der Siinde nicht mehr
zu dienen brauchen.

Ja, die Erlésung greift noch weiter. Wir sind auch erldst von — uns selber, von unserm
eigenen Ich, von unserm alten Menschen. ,Wir wissen," so steht ja geschrieben, ,dass
unser alter Mensch mit Ihm gekreuzigt ist"® (Rém. 6,6). Wenn wir von unserm eigenen Ich
nicht erlést und geldst werden, dann sind wir noch nicht richtig erlést. Wenn wir noch an
unsern alten Menschen gebunden sind, dann sind wir noch arme Sklaven.

Wir kdnnen nur dann sagen: Wir sind keine Schuldner des Fleisches, wenn wir gel6st
sind von unserm eigenen Ich.

Bist du das?



-36 -

Das Ich tritt mit allerlei Forderungen hervor. Es treibt uns zum Arger und zum Zorn
und zum Ubelnehmen u.s.w. Aber wir kdnnen ihm den Gehorsam versagen. Wir kdnnen
ihm unsere Untertanigkeit aufkiindigen.

Man liest heutzutage so viel von Streiks in den Tageszeitungen. Hier ware ein Streik
so recht am Platze: wenn man dem Ich den Gehorsam aufkiindigte und seine Herrschaft
abschiittelte. Das ware ein gottgewollter, ein gesegneter Streik.

Sieh dir einmal die Worte genauer an, die Paulus Rémer 6,6 geschrieben hat. Er sagt:
Wir wissen, dass unser alter Mensch mit Thm gekreuzigt ist." Wir wissen, sagt er. WeiBt
du es auch? O wenn du das noch nicht weiBt, dann fehlt dir ein sehr wesentliches Stick
von dem, was Kinder Gottes wissen sollen und wissen miissen. Unser alter Mensch, sagt
er weiter. Was meint er damit! Die Zusammenfassung all unserer Fehler und Sinden. Die
hangen alle zusammen wie die Glieder eines Leibes. Darum nennt er sie so. Der alte
Mensch, das ist unsere Empfindlichkeit und unsere Launenhaftigkeit, das ist unsere
Rechthaberei und unser Ehrgeiz, das ist unser Stolz und unser Geiz, das ist unsere
Fleischeslust und unsere Bequemlichkeit. All diese hasslichen Eigenschaften zusammen
bilden den alten Menschen.

Und dieser alte Mensch, sagt Paulus, ist mit Christus gekreuzigt. Das ist eine
Tatsache, die miissen wir glauben. Dann erst werden wir sie erfahren kénnen, wenn wir
sie zuerst glaubend in Besitz genommen haben.

Ob du das verstehst oder nicht, diese Tatsache musst du zuerst glauben, einfach
darum, weil die Schrift sie dir verbiirgt. Dein alter Mensch mit seiner Heftigkeit, mit seiner
Empfindlichkeit und all seinen Untugenden, der ist gekreuzigt worden auf Golgatha, der ist
gerichtet und abgetan worden am Kreuze. Wenn das wahr ist — und das ist wahr, — dann
hat der alte Mensch keine Macht mehr Uber dich. Dann kann er dich nicht mehr
beherrschen. Dann brauchst du dir seine Herrschaft nicht mehr gefallen zu lassen. Du bist
davon — erlost! Glaube es —und du wirst es auch erfahren!

Nimm es jetzt glaubend in Besitz: Mein alter Mensch ist gekreuzigt. Und dann kilindige
ihm den Dienst. Jetzt gleich, sofort!

Wie lange hat der verlorene Sohn Kiindigungsfrist eingehalten, als er sich entschloss,
sich aufzumachen und zu seinem Vater zu gehen? Hat er noch sechs Wochen oder noch
vierzehn Tage bei den Schweinen ausgehalten? Nein, er ist sofort auf und davon
gegangen. So mache du es auch! Du bist erlést von deinem alten Menschen. Warum willst
du ihm dann noch dienen?

Nur musst du nicht denken, wenn du jetzt die Erlésung von deinem Ich ergreifst, dass
du damit Uber alle Berge warst. O nein, das alte Ich wird seine Anspriiche wieder geltend
machen! Wenn deine Kollegen und Mitarbeiter dich wieder verspotten und verachten,
dann wird dein Ich aufs Neue sagen: ,Lass dir das nicht gefallen!™ Aber dann denke daran:
Wir sind keine Schuldner mehr des Fleisches, um nachdem Fleische zu leben. Dann denke
daran: Ich bin erlgst! Ich brauche nicht mehr!

Das ist der Glaubensweg, der auf den Glaubensschritt folgen muss, mit
dem man die Erldsung vom eigenen Ich glaubend in Besitz genommen hat. In jeder
Versuchung, die uns naht, missen wir den Blick aufs Kreuz richten, miissen wir dem HErrn
danken fiir Seine vollbrachte Erlésung. Nur so kommt man durch. Aber so kommt man
durch, wenn man mit der vollbrachten Erlésung rechnet, wenn man mit dem Blick an das
Kreuz seinen Weg geht.



-37 -

Gottlob, wir sind keine Schuldner des Fleisches mehr! Und wenn unser Ich uns hegen
und schiiren will zum Arger und zur Empfindlichkeit, zum Stolz und zum Geiz, dann diirfen
wir mit dem Blick aufs Kreuz die Versuchung abweisen und sagen: Dafir bin ich nicht zu
haben. Dann sprechen wir mit Zinzendorf:

. . zur Lust, zum Stolz, zum Geiz:
daftir hing ja mein HErr am Kreuz.

Bist du ein Schuldner oder bist du kein Schuldner, liebe Seele? Glaube die Erlésung,
das volle, freie, ewige Heil, das Jesus dir gebracht, und du brauchst kein Schuldner mehr
zu sein; du darfst eingehen in die herrliche Freiheit der Kinder Gottes.

Ich bitte dich, tue es! Wenn du es nicht tust, ist der Tod das Ende. Paulus sagt ja hier:
»~Denn wenn ihr nach dem Fleische lebt, so misst ihr sterben." Es handelt sich also nicht
darum, dass dein Leben viel schéner wird, wenn du von Arger und Empfindlichkeit, von
Ungeduld und Rechthaberei erldst wirst, sondern es handelt sich um eine Wahl zwischen
Tod und Leben. Lebst du dem Fleische, bleibst du ein Sklave deines Ichs, dann — musst du
sterben! Totest du aber durch den Geist die Geschafte des Leibes, so wirst du leben.

Da hast du die Wahl. Ist die so schwer? Sollte sie nicht selbstverstandlich sein! Tod
oder Leben hangt davon ab, ob du aufs Kreuz eingehst, ob du dein Ich in den Tod gibst
oder nicht.

Lebst du dem Fleische, lasst du dich von deinem Ich beherrschen, dann lebst du in
der Siinde, und der Tod ist der Sinde Sold.

Gibst du aber dem Geiste Raum, dass die Geschafte des Fleisches getdtet werden,
dass das Fleisch nicht zu seinem Rechte kommt, dann hast du Leben.

Wie oft hast du schon gesungen:

Nicht das Fleisch, der Geist allein
soll in uns der Herrscher sein,
und wir wollen lauschen still,
wenn Er mit uns reden will.

Sieh, wir wollen, HErr, Du weiB3t,
wandeln nur nach Deinem Geist!

Ist das wahr! Willst du das wirklich? Nun, dann geh auf die vollbrachte Erlésung ein.
Dann fasse das Kreuz im Glauben!

O wie wird da das Leben so anders, wenn diese traurige Sklaverei ein Ende hat, wenn
man in die herrliche Freiheit und Ruhe der Kinder Gottes eingegangen ist! Dann erfahrt
man es:

Durch Jesu Kreuz geschieden
von meinem eignen Sinn,
zieh ich in tiefem Frieden
durchs Leben froh dahin!



- 38 -

Ja, das ist Leben, wirkliches Leben, wenn das Kreuz uns von uns selber erlost hat,
wenn Sein Geist uns regiert und leitet und die Geschafte des Leibes totet.

Die ,Geschafte des Leibes" sind an und fur sich nicht stindhaft. Aber alles zieht der
Feind in seinen Dienst. Alles versteht er zu missbrauchen. Essen und Trinken sind
Geschdfte des Leibes, durch die unser Leben erhalten wird. Aber wie benutzt der Feind die
Geschafte des Leibes, um Kinder Gottes zu Fall zu bringen! Wie kann man sich durch
Essen und Trinken verstindigen! Wie viele Beispiele zeigt uns die biblische Geschichte von
Leuten, die die Sinde gegessen und getrunken haben! Und die andern Geschafte des
Leibes! Was hat der Feind aus dem goéttlichen Gebote gemacht: ,Seid fruchtbar und
mehret euch!™

Diese Geschafte des Leibes sollen vom Geiste getétet werden. Das heiBt, wo sie uns
zur Sunde verflihren wollen, sollen sie im Geist (iberwunden und besiegt werden. Unser
ganzes Leibesleben soll unter die Zucht und Leitung des Heiligen Geistes kommen. Das ist
Leben, wahres Leben.

War dein bisheriges Leben so ein wahres Leben, wo der Heilige Geist dich regierte in
all deinem Tun und Lassen? Oder noch nicht?

Denke daran, wie ernst das ist: ,Wenn ihr nach dem Fleische lebt, musst ihr sterben;
wenn ihr aber durch den Geist die Geschéfte des Leibes, totet, werdet ihr leben."



-39 -

IX.

@eistesleitung.

Romer 8,14

Denn alle, die sich vom Geiste Gottes leiten lassen, sind Kinder Gottes (wortlich: sind
Sohne Gottes).

er Luther bei seiner Bibellibersetzung zu groB. Darum schrieb er: ,die sind Gottes
Kinder." Und auch in der Ubersetzung der Miniaturbibel heiBt es: ,die sind Gottes
Kinder." Aber im Griechischen hei3t es hier: ,die sind S6hne Gottes."

% Ohne Gottes? Ist das nicht ein merkwirdiger Ausdruck! Ganz gewiss. Vielleicht war

Wie kommt der Apostel zu diesem Ausdruck? Er braucht doch gleich darauf den
Ausdruck ,Kinder Gottes." Er will hier offenbar daraus hinweisen, dass es uns dem Sohne
Gottes ahnlich macht, wenn wir uns vom Geiste Gottes leiten lassen.

Jesus lieB sich in allen Lagen und Fragen vom Geiste Gottes leiten. Er war der
abhangigste und unselbstandigste Mensch, der je gelebt hat. Der Prophet Jesaja hat von
Ihm geweissagt: ,Wer ist so blind als Mein Knecht, und wer ist so taub wie Mein Bote, den
Ich sende? Wer ist so blind als der Vollkommene und so blind als der Knecht des HErrn?"
(Jes. 42,19) Was soll das heiBen? Das soll heiBen, dass Jesus blind und taub war gegen
alles, was von unten war. Er hatte nur Augen und Ohren flr Seinen Vater.

Das sagt Er selber Johannes 5,19: ,Wahrlich, wahrlich, Ich sage euch, der Sohn kann
nichts von sich selber tun, sondern nur, was Er sieht den Vater tun, das tut gleicherweise
auch der Sohn."

Wenn Jesus etwas mit einem ,wahrlich, wahrlich® bekraftigt, so hat das immer eine
besondere Bedeutung und Wichtigkeit. So auch hier. Es war wirklich so, dass der Sohn
Gottes nichts tun konnte von sich selbst; es war Ihm innerlich unmdglich. Er wartete in
allem auf den Wink und die Weisung des Vaters. Manche Geschichte kénnten wir gar nicht
verstehen, wenn wir dies nicht wissten. Da ist z. B. die Geschichte vom kanaanaischen
Weibe (Matth. 15,21 — 28). Das Weib schrie IThm auf der StraBe nach und sprach: ,Ach,
HErr, Du Sohn Davids, erbarme Dich mein! Meine Tochter wird vom Teufel (ibel geplagt."
Und was antwortete Jesus? Kein Wort. Da — mischten sich Seine Jinger ein und sagten:
»Lass sie doch von Dir; denn sie schreit uns nach!™ Und Jesus — lehnt es rundweg ab, ihr
zu helfen. ,Ich bin nicht gesandt denn nur zu den verlorenen Schafen vom Hause Israel."
Es lasst sich nicht bestreiten, dass das Wort eine klare und scharfe Absage ist. Das Weib
lasst sich nicht abweisen. Es wirft sich vor Ihm nieder. Es versperrt Ihm den Weg und ruft:
»HErr, hilf mir™ Und Jesus: Er spricht sehr scharfe Worte. Er sagt: ,Es ist nicht fein, dass
man den Kindern ihr Brot nehme und werfe es vor die Hunde." War das nicht wieder eine
Absage! Ja, und zwar in der allerscharfsten Form. Scharfer kann man doch einen
Menschen nicht abweisen, als wenn man ihn einen ,Hund" nennt. Und dann — nach dieser
dreimaligen bestimmten Ablehnung — hilft Er dem Weibe doch. Wie ist das zu verstehen?



-40 -

Ist es so, wie man so oft héren und lesen kann, dass das kanaandische Weib das Herz
Jesu erweicht habe? O nein, das Herz Jesu ist nicht hart! Das braucht nicht erweicht zu
werden.

Oder ist es so, dass sie Ihn endlich Uberredet und umgestimmt hat? O nein, auch
nicht!

Die Sache ist einfach die: Jesus war Seines Auftrages bewusst und eingedenk, als Er
die Bitte ablehnte. Seine Sendung ging zunachst nur an das Volk Israel. Erst als Israel
seinen Messias verworfen hatte, kam das Heil von den Juden zu uns, den Heiden. Aber die
Sendung Jesu galt zunachst dem Volke Israel. Und darum handelte Jesus ganz richtig und
Seinem Auftrage gemaB, als Er die Bitte, der Heidin zu helfen, ablehnte mit der
Begriindung, Er sei nur gesandt zu den verlorenen Schafen vom Hause Israel. Er blieb
auch bei dieser Weigerung — bis ein Auftrag vom Vater kam, der Ihm sagte, hier eine
Ausnahme zu machen. Und — sofort tat Er es, unbekiimmert darum, was die Leute dazu
sagen wirden, dass Er erst dreimal eine bestimmte und scharfe Absage gebe und dann
doch die Bitte erfiille. Sobald ein Auftrag vom Vater kam, tat Er ihn unbedingt und sofort.

Ganz ahnlich ist es in Johannes 7, wo Seine Brider Ihn aufforderten, nach Jerusalem
auf das Fest zu kommen. Er lehnt es ab. Und dann, als sie eben fort sind, geht Er doch.
Wollte Er mit Seinen Bridern nicht zusammengehen? O nein, das war der Grund nicht,
sondern Er hatte noch keinen Auftrag. Er sagt: ,Meine Zeit ist noch nicht hier; eure Zeit
aber ist allewege." Das heit: Ihr konnt tun und lassen, was ihr wollt. Ihr kdnnt gehen
nach eurem Belieben. Das kann Ich nicht. Ich muss auf Meine Stunde warten. Ich muss
warten auf die Weisung Meines Vaters.

Ebenso tritt es uns entgegen, als Jesus die Nachricht aus Bethanien gebracht wird:
»HErr, siehe, den Du liebhast, der liegt krank." Wenn es jetzt nach Seinem Herzen
gegangen ware, dann hatte Er sich alsbald aufgemacht, um den Geschwistern in ihrer Not
zu Hilfe zu kommen. HeiBt es doch noch besonders: ,Jesus aber hatte Martha lieb und ihre
Schwester und Lazarus." Aber — obwohl Er sie liebhatte, blieb Er zwei Tage an dem Orte,
da Er war. Warum? Er hatte keinen Auftrag von Seinem Vater. Er lieB sich nicht von Seinem
Herzen leiten, sondern vom Geiste Gottes. Er folgte nicht dem Zuge Seines Herzens,
sondern dem Winke Seines Vaters.

Das war eine Haupteigenschaft des Sohnes Gottes, dass Er so unselbstandig war, dass
Er so abhangig war von Seinem Vater.

Nun verstehen wir, warum Paulus geschrieben hat: ,Denn welche sich vom Geiste
Gottes leiten lassen, die sind S6hne Gottes." Damit will er sagen: die gleichen dem Sohne
Gottes, die machen es wie der Sohn Gottes.

Bist du ein ,Sohn Gottes?" Lasst du dich leiten vom Geiste Gottes? Oder lasst du dich
leiten von deinem eigenen Geist und deinem eigenen Willen?

Hat dich der eigene Geist und der eigene Wille nicht schon oft in Schwierigkeiten
hineingebracht! Hast du es nicht schon manchmal bereut, wenn du selber dein Verhalten
bestimmt hattest? O lass dich leiten vom Geiste Gottes! Er leitet dich recht! Diese
Abhangigkeit in allen Dingen, diese Unselbstandigkeit, das ist Seligkeit und Herrlichkeit.

Ja, aber — so sagst du — ich mdchte mich wohl gerne vom Geiste Gottes leiten lassen;
aber ich weif} nicht, wie ich das machen soll, was dazu gehort.

© Das will ich dir sagen, was unsererseits dazu gehort, dass es zu einer solchen
Geistesleitung komme. Das erste, was wir lernen mussen, ist: Stillesein.



-41 -

Gottes Fuihrung fordert Stille.
Wo der FuB noch selber rauscht,
wird des ewgen Vaters Wille

mit der eignen Wahl vertauscht.

Erst muss es in unserm Herzen stille geworden sein, ehe Gott mit uns reden kann,
ehe wir das Reden und Flistern Seines Heiligen Geistes vernehmen kénnen. Solange
unsere Wiinsche noch durcheinanderschreien in unsern Herzen, solange es noch heiBt: Ich
will es aber so haben! — so, lange gibt es keine Geistesleitung.

Erst muss es stille geworden sein. Erst muss die Seele sagen lernen: ,HErr, wie Du
willst, so schick’s mit mir! Ich weiB, dass Du keine Fehler machst. Ich bin mit allem
einverstanden." Dann kann Gott reden.

Solange es noch heiBt: HErr, nur das nicht! Oder: HErr, das musst Du mir gewahren! —
so lange kann Gott uns nicht leiten. Es ist noch nicht die Stille eingetreten, welche die
Vorbedingung der Geistesleitung ist.

.Meine Seele ist stille zu Gott, der mir hilft," sagt der Psalmist. Und beim Propheten
heiBt es: ,Durch Stillesein und Hoffen werdet ihr stark sein." ,Wenn ihr stille bliebet, so
wirde euch geholfen."

Das ist das erste, was wir zu lernen haben, wenn es zu einer solchen Geistesleitung
kommen soll. Wir missen unsern eigenen Willen dem HErrn hinlegen und in kindlichem
Vertrauen stillen Herzens sprechen: ,HErr, Dein Wille geschehe!™

® Dann kommt das zweite Stlick. Und das heiBt: warten. Ach, unsere Uhr geht
so oft vor! Wir kénnen so schlecht warten, bis die Stunde Gottes gekommen ist. Ein
klassisches Beispiel daflir in der Bibel ist die Geschichte von Rebekka, die auch nicht
warten konnte. Sie horte, dass Isaak den Esau segnen wollte, wahrend Gott doch gesagt
hatte, dass der Altere dem Jiingeren dienen solle. Jakob sollte der Trager des Segens sein,
und nun will Isaak den Esau segnen!

Was hatte nun Rebekka tun sollen? Warten! Was tat sie statt dessen? Sie belog und
betrog ihren Mann. Gewiss, so kam Jakob in den Besitz des Segens, aber auf was flir eine
Weise!

Ja, aber, sagst du vielleicht, wenn Rebekka nicht eingegriffen hatte, dann hatte Isaak
doch den Esau gesegnet! So, ist das ganz sichert? Ich glaube es nicht! Und ich meine
auch, biblischen Grund daflir zu haben.

Erinnere dich einmal an die Geschichte, die Isaak erlebte, als er noch ein Knabe war.
Damals war der, Vater mit ihm nach Morija gewandert. Anfangs war das fiir den Knaben
eine groBe Freude; aber dann erfuhr er, dass er — geopfert werden sollte. Schon war der
Altar errichtet, das Holz darauf gelegt, schon hob Abraham die Hand, um brechenden
Herzens den tddlichen StoB zu fiihren — da — in diesem entscheidenden Augenblicke griff
Gott ein. ,Abraham, Abraham, lege deine Hand nicht an den Knaben!™ Es war der letzte
Augenblick, in dem Gott eingriff, aber es war keinen Augenblick zu spat.

Das hatte Isaak erlebt. Nun war er ein alter Mann geworden. Aber war Gott auch alt
geworden? Nein, Gott war noch heute derselbe. Ich bin gewiss, wenn Isaak seine Absicht,
den Esau zu segnen, ausgeflhrt hatte, wenn er schon die Hand erhoben hatte, um sie
dem Sohn aufs Haupt zu legen, dass dann Gott eingegriffen hatte: ,Isaak, Isaak, lege
deine Hand nicht auf den Knaben!™ Wenn es auch der letzte Augenblick gewesen ware —



-42 -

zu spat ware es nicht gewesen. Und anstatt dieses traurigen Kapitels voll Lug und Trug
hatten wir ein herrliches Kapitel, das von dem wunderbaren Eingreifen Gottes berichtet
hatte.

Wenn Rebekka doch gewartet hatte! Wie viel Kummer und Herzeleid hatte sie sich
ersparen kdnnen, wenn sie gewartet hatte!

Lerne warten, wenn du dich vom Geiste Gottes willst leiten lassen. Wenn Gott dich
auch warten lasst — Er kommt nicht zu spat! Hab nur keine Sorge! Vertraue Ihm getrost
und warte!

©® Und das dritte Stlick heit: gehorchen. Was hétte es flir einen Zweck, dass
Gott uns Auftrage und Weisungen gabe, wenn wir nicht bereit sind, IThm unbedingt zu
gehorchen?

Ob Er dir etwas gebietet oder verbietet, sei gehorsam, sei bereit, den Auftrag
unbedingt und sofort auszufiihren!

Nicht erst dann, wenn es dir passt, sondern sofort. Merke dir daflir die drei Worte:
».ganz, gern, gleich!™ So missen wir gehorchen lernen. Wir miissen ganz gehorchen,
nicht halb. Wir missen gern gehorchen, nicht ungern und widerwillig. Und wir miissen
gleich gehorchen, nicht erst gelegentlich, wenn wir Lust dazu haben.

Sicherlich, wenn du bereit bist, darauf einzugehen und diese Bedingungen zu erfiillen,
dann wird der Geist Gottes die Leitung deines Lebens libernehmen. O das ist Herrlichkeit,
wenn unser Leben aus der eigenen Flhrung in die Fliihrung des HErrn kommt, wenn Er
uns in Seine Hand bekommt, wenn Er volles und ganzes Verfligungsrecht lber uns
bekommt!

Selig, sich ganz hinzugeben! Selig, sich ganz vom HErrn durch Seinen Geist leiten zu
lassen! ,,Denn welche der Geist Gottes treibt, die sind S6hne Gottes."



-43 -

X.

Nicht ¥ urcht, sondern fiebe.

Romer 8,15.16

Denn ihr habt nicht einen Geist der Knechtschaft empfangen, dass ihr euch abermals
furchten mdsstet, sondern ihr habt einen Geist der Kindschaft empfangen, in welchem wir
rufen.: Abba, Vater! Derselbe Geist bezeugt mit unserm Geiste, dass wir Kinder Gottes
sind.

wortlich. Luther Ubersetzt dem Sinne gemaB: ,dass ihr euch abermals firchten

musstet." Darin liegt: Friher haben wir uns geflirchtet. Ja, der natlirliche Mensch

ist ein Sklave der Furcht. Ach, wovor flirchten die Leute sich nicht alles! Vor Gott
firchten sie sich, vor Krankheiten flirchten sie sich, vor dem Tode furchten sie sich. Sie
kommen gar nicht aus der Furcht heraus.

7' hr habt nicht empfangen den Geist der Knechtschaft, wiederum zur Furcht, hei3t es

Sieh dir einmal die armen Sklaven der Furcht an! Wie erschrecken sie, wenn sie etwa
zu dreizehn am Tische sitzen sollen! Warum denn? Sie fiirchten, dann muss bald einer
sterben! In den Hotels findet man gewohnlich kein Zimmer Nummer 13. Darin wirde
niemand wohnen mdgen. Ja, bei Hausnummern sucht man die Nummer 13, wenn
maoglich, zu meiden. Lieber sagt man 1la oder 12a, um nur das Haus nicht mit der
Nummer 13 versehen zu missen.

Ich kenne eine Stadt, in der stehen an einer schonen StraBe sehr oft schdne
Wohnungen leer. Warum? Die StraBe flhrt zum Kirchhof. Da kommen fast taglich
Leichenziige vorbei. Dadurch wird man ja immer an den Tod erinnert. Das will man nicht.
Lieber zieht man aus.

Ach, die armen Sklaven der Furcht!

Der Geist Gottes ist kein Geist der Knechtschaft, der Sklaverei; Er ist kein Geist der
Furcht. Nein, die Furcht muss weichen, wenn Er einkehrt. Sie muss der Liebe Platz
machen. Der Geist Gottes ist ein Geist der Sohnschaft, in dem wir rufen: Abba Vater! Ein
Geist der Sohnschaft, so dass wir nicht mehr, im Verhaltnis eines furchtsamen Sklaven zu
Gott stehen, sondern im Verhaltnis eines geliebten Kindes, so dass wir rufen kénnen:
Abba, Vater!

Abba heiBt eigentlich nicht soviel wie Vater; es ist ein Zartlichkeitsausdruck, es ist ein
Kosewort. Wir kdnnten es mit ,Vaterchen" wiedergeben oder mit ,Papachen.”

Und zu wem dirfen wir dieses Kosewort sagen? Zu dem groBen, herrlichen,
allmachtigen Gott. Zu dem Gott, der die ganze Welt erschaffen hat und das ganze
Weltgebdude in Seinen starken Handen halt. O ist das nicht zum Staunen, zum Anbeten,
dass wir so zu Gott reden dirfen? Beugt dich das nicht in den Staub, dass Gott sich also



-44 -

Uber dich erbarmt hat! O ich verstehe den Dichter; er spricht mir so aus der Seele, wenn
er sagt:

Muss mich weinend beugen,
wenn ich denke dran,

wie Er sich so freundlich

Zu mir neigen kann!

Ja, es ist wahr, was er weiter sagt:

Mir ist’s unbegreiflich

und zu wunderbar,

nein, ich kann's nicht fassen,
wie es mdglich war.

Doch Er hat’s nun einmal
so mit mir gemacht,
mich zum selgen Leben
aus dem Tod gebracht.

Kann nun Abba rufen,
kann nun freudig ruhn
in des Heilands Liebe;
dabei bleibt es nun.

Dabei soll es bleiben,
bis mein Auge bricht,
Amen, Halleluja

Jesus lasst mich nicht!

Ist das nicht eine anbetungswiirdige Gnade, dass wir elenden, staubgeborenen
Kreaturen mit Gott reden diirfen, wie die Kinder mit dem Vater reden! Und dass wir wissen
dirfen: ,Wie sich ein Vater Uber Kinder erbarmt, so erbarmt sich der HErr Uber die, so Ihn
firchten?"

Ja, da hat alle Furcht ein Ende. Unserm Vater im Himmel dirfen wir mit vdlligem
Vertrauen und mit herzlicher Liebe begegnen. Unsere Zeit steht in Seinen Handen. Wir
firchten uns nicht vor Zahlen und vor Tagen. Wir wissen uns in Seiner Hand. Und wir
sprechen getrost:

Es kann mir nichts geschehen,
als was Er hat ersehen
und was mir selig ist.

Und wenn uns irgend etwas beschweren und bedriicken will, dann gehen wir damit zu
unserm Vater. Wir wissen ja:



-45 -

Der Vater in der Hohe,
der weiB3 zu allen Sachen Rat.

O wie haben wir es doch gut, wenn wir den Geist der Sohnschaft empfangen haben!
Wie haben wir es doch gut, dass wir uns in allem an unsern Vater wenden dirfen, der alle
unsere Bedurfnisse weiB und kennt!

Was hort dann auf! Dann hoért das Sorgen auf. Kinder Gottes machen sich keine
Sorgen mehr. Wie toricht ware das, wenn ein Kind Gottes sich Sorgen machte! Es ist doch
eine kdstliche Wahrheit:

Der Wolken, Lust und Winden
gibt Wege, Lauf und Bahn,
der wird auch Wege finden,
wo dein FuB gehen kann!

Ja, aber, sagst du, es gibt doch Dinge, die sich uns schwer aufs Herz legen, die uns
Sorgen machen wollen! Gewiss gibt es solche Dinge. Aber wenn solche Dinge sich uns
aufs Herz legen wollen, was diirfen wir dann tun? Dann dirfen wir nur nach dem Worte
handeln: , Alle eure Sorgen werft auf Ihn; denn Er sorgt flir euch." Ja, wir diirfen aus jeder
Sorge ein Gebet machen. Wir dirfen mit mutigem Entschluss alles, was uns das Herz
beschweren will, auf Ihn werfen. Und Er hat die Zusage gegeben — Er wird sie auch
halten! — Er sorgt flir uns.

Wie herrlich ist es so, ein Kind Gottes zu sein!

Und es ist keine Phantasie, keine Einbildung, keine Gefiihlsschwarmerei, dass wir uns
Kinder Gottes nennen, das ruht aus festem Grunde.

Paulus schreibt davon: ,Dieser Geist bezeugt mit unserm Geiste, dass wir Kinder
Gottes sind." Der Geist Gottes wirkt mit unserm Geiste dahin zusammen, dass wir diese
selige Gewissheit erlangen. Wie ist das zu verstehen?

Der Geist Gottes sagt mir:

Wer Jesus am Kreuze im Glauben erblickt,
wird heil zu derselbigen Stund!

Und mein Geist antwortet: Ich habe diesen Glaubensblick auf den Gekreuzigten
getan.

Der Geist Gottes sagt mir: Jeder, der das tut, wird heil, ist gerettet.
Und mein Geist antwortet: Wenn jeder gerettet ist, dann bin ich auch gerettet.

So wirkt der Geist Gottes mit unserm Geiste zusammen. So gibt der Geist Gottes die
Bedingungen der Errettung an. Und mein Geist erklart sich bereit, diese Bedingungen zu
erfillen.

Der Geist Gottes sagt: Wer zu IThm kommt, wird nicht hinausgestoBen.



-46 -

Mein Geist antwortet: Ich bin zu Thm gekommen.
Der Geist Gottes sagt mir: Dann bist du angenommen.

O ein seliges Zeugnis, o eine herrliche Gewissheit! Sie ruht nicht auf dem Sandgrunde
frommer Geflihle und andachtiger Stimmungen, sondern auf dem Felsenboden des Wortes
Gottes. Denn das Zeugnis des Geistes Gottes besteht darin, dass Er mich auf das Wort
Gottes hinweist, dass Er es mir klar und lebendig macht. Und ich nehme dieses Wort
Gottes an; ich gehe den Weg, den es zeigt; ich tue das, was es fordert. So ruht meine
Gewissheit auf dem durch den Heiligen Geist mir lebendig und klargemachten Worte
Gottes. Das ist Felsenboden. Denn Jesus hat gesagt: ,,Himmel und Erde werden vergehen,
aber Meine Worte werden nicht vergehen."

Du nennst dich ein Kind Gottes. Worauf griindest du diesen herrlichen Titel? Weil du
mal zu irgendeiner Zeit so selige Geflihle hattest! Weil dir einmal wahrend einer Predigt so
leicht ums Herz geworden ist? Weil dich ein Wort, ein Buch, ein Blatt einmal so ergriffen
hatte!

Das alles halt nicht stand. Dein Glaube muss ruhen auf dem ewigen, lauteren Worte
Gottes, lebendig gemacht und aufgeschlossen durch den Heiligen Geist.

Es wird dir nichts helfen, wenn du dich ,als Kind Gottes fihlst." Die
Gotteskindschaft ist nicht eine Sache des Geflhls, sondern des Gehorsams gegen
das Wort und den Geist Gottes.

Ein Kind Gottes! Welch eine Ehre, welch eine Wiirde ist das! Denkst du auch daran?
WeiBt du auch, dass es nun gilt:

Auserkorne, Hochgeborne,
standsgemaB man wandeln muss!

Vergiss das nicht, dass du nun schuldig bist, es der Welt zu zeigen und zu beweisen:
ein Kind Gottes! Da gibt es viele Dinge, die sich Weltkinder ganz ruhig gestatten kdnnen.
Man findet nichts dabei, wenn sie dies oder das tun. Aber wenn Gotteskinder das tun,
dann gibt es AnstoB. Das weiBt du wohl.

Auf einer Konferenz hérte ich vor Jahren einmal einen Redner sagen: ,Niemand kann
bestreiten, dass es ein ganz ehrenwertes Gewerbe ist, Schuhe zu machen und Schuhe zu
verkaufen. Aber wenn der Reichskanzler des Deutschen Reiches in der Leipziger StraBe in
Berlin einen Schuhladen eréffnen und Schuhe verkaufen wiirde, so wiirde alle Welt sagen:
»S0 etwas schickt sich doch nicht!"

Ja, ein Kind Gottes muss wissen, was es ist und was sich schickt. Es muss
~SstandesgemaB" handeln und wandeln. Das ist es seinem Vater schuldig, den es vertritt
vor der Welt.

Kind Gottes, hast du daran immer gedacht! Wandelst du wiurdiglich, dem HErrn zu
allem Gefallen?

Wenn nicht, dann lass dich heute erinnern und mahnen: Vergiss es nicht, was die
Gnade aus dir gemacht hat! Vergiss es nicht, was du deinem Vater im Himmel schuldig
bist! Denke daran, was das heift: ein Kind Gottes!



-47 -

XI.

rben.

Romer 8,17

Sind wir aber Kinder, so sind wir auch Erben, namlich Gottes Erben und Miterben
Christi, wenn wir anders mit leiden, auf dass wir auch mit verherrlicht werden.

man es — erbt. Man braucht sich nicht darum zu plagen und zu mihen; man
braucht nichts zu erwerben und zu verdienen; man braucht nur ein Kind zu sein,
dann wird man auch ein Erbe.

E ie aller leichteste Art, um in den Besitz eines Vermbgens zu kommen, ist die, dass

So gilt es auch von den Kindern Gottes: ,Sind wir! denn Kinder, so sind wir auch
Erben."

Der Apostel Petrus sagt uns, was es fiir ein Erbe ist, das unser wartet. Es ist ein
unvergangliches und unbeflecktes und unverwelkliches Erbe, das behalten wird im Himmel
(1. Petri 1,4).

» Unverganglich ist es. Es hat ewige Dauer. Alles Irdische vergeht und verweht.
Dieses Erbe besteht.

> Esistunbefleckt. Ach, wie ist so manches Erbe, das vom Vater auf den Sohn
vermacht wird, so arg befleckt! Daran kleben die blutigen Tranen der Armen, denen man
mit Wucherzinsen Hab und Gut genommen hat. Daran klebt der saure SchweiB von
Arbeitern und Arbeiterinnen, die ausgebeutet worden sind, die sich plagen mussten um
kargen Lohn. Ach, wie ist manches Erbe so befleckt! Aber das Erbe, das unser wird, ist
unbefleckt, vollig unbefleckt. Keine Klagen und keine Verwiinschungen haften daran.

> Und es ist unverwelklich. Es ist nicht dem Wechsel unterworfen, wie die
Natur da drauBen. Es ist immerdar dasselbe, in strahlender Herrlichkeit.

> Und — das ist das beste — dieses Erbe wird uns behalten, wird uns bewahrt im
Himmel. Wenn es irgendwo bewahrt wiirde auf Erden, dann waren wir nie sicher. Wie oft
liest man von ungetreuen Kassierern, die mit dem anvertrauten Gelde durchgehen! Wie oft
liest man von Bankinstituten, die verkrachen, wobei zahllose Existenzen mit zugrunde
gerichtet werden! Das kann unserm Erbe nicht geschehen. Es liegt ganz sicher im Himmel.
Gott selber bewahrt es uns. Da fiirchte ich mich nicht. Er bewahrt mir mein Erbe.

Und — wir haben eine doppelte Sicherheit. Wir brauchen auch eine doppelte
Sicherheit. Wenn das Erbe mir bewahrt wird im Himmel — ja, werde aber auch ich bewahrt
bleiben bis zum Himmel! Ja, ,wir werden durch den Glauben aus Gottes Macht bewahrt zu
Seligkeit." O nun hat es keine Not! Gott bewahrt das Erbe flir mich. Und Er bewahrt mich
fur das Erbe. Das ist die doppelte Sicherheit. Nun bin ich getrost. Nun ist mir das Erbe
sicher.



-48 -

Aber was heit das nun, wenn der Apostel sagt, wir wiirden ,Gottes Erben" sein? Ja,
das kann ich nicht erklaren. Das hat ja kein Auge gesehen und kein Ohr gehort und ist in
keines Menschen Herz je gekommen, was Gott denen bereitet hat, die Ihn lieben. Das
kann kein Menschenmund aussagen, was das heiBt, ,Gottes Erbe"™ zu sein. Ich wenigstens
vermag es nicht. Wenn ich daran denke, was das bedeuten mag, Gottes Erbe zu sein,
dann kommen mir die Worte des Liedes in den Sinn: ,HErr, mein Gott, ich kann’s nicht
fassen, was das wird flir Wonne sein!™

Aber was das andere Wort umschlieBt: ,Miterben Christi," davon kann ich etwas
ahnen. Denn was Christus bekommen hat, als Er heimkehrte aus der Schlacht von
Golgatha, das sagt uns ja die Schrift.

Was bekam Er denn?

» Er bekam den Platz auf dem Throne. Gott hat Ihn gesetzt, so lesen wir
Epheser 1, zu Seiner Rechten im Himmel, Uber alle Firstentiimer, Gewalt, Macht,
Herrschaft und alles, was genannt mag werden.

> Und ferner wissen wir, dass der Vater dem Sohne die Herrschaft
Ubergeben hat, so dass Jesus nun sagen kann: ,Mir ist gegeben alle Gewalt im
Himmel und auf Erden." Die Zigel des Weltregiments liegen nun in den durchgrabenen
Handen Jesu.

» Und noch etwas wissen wir: dass der Vater dem Sohne auch das Gericht
Ubertragen hat, dass der HErr die Welt richten wird.

Das alles hat Christus als Erbteil angetreten. Und wenn wir ,Miterben Christi® sein
sollen, dann werden wir an alledem Anteil haben, was Jesus hat.

Dann werden wir also Anteil haben an dem Platz auf dem Throne. Wie! Ist das
maoglich! Ist das denkbar! Nein, denkbar ist das nicht. Aber es steht geschrieben! An die
Gemeinde in Laodizea schreibt der erhéhte HErr — und diese Gemeinde ist so recht ein Bild
unserer Tage —: ,Wer Uberwindet, dem will Ich geben mit Mir auf Meinem Throne zu
sitzen, wie Ich Uiberwunden habe und bin gesessen mit Meinem Vater auf Seinem Thron."

O wenn das nicht geschrieben stédnde, wiirde ich es nicht fir mdglich halten, dass das
unser Ziel einmal sein konnte! Auf dem Throne zu sitzen, mit der Krone des Lebens
gekrdont zu werden, welch ein Ziel! Das hatte keine menschliche Phantasie erdacht, das
hatte kein Dichter ertraumt, was der HErr flr Absichten mit uns hat!

Und wenn wir ,Miterben Christi* sein werden, dann werden wir auch Anteil am
Regiment der Welt haben; wir sollen ,mit herrschen." Wir!

Und immer wunderbarer wird es. Immer herrlicher wird die Hohe, auf die wir geflihrt
werden. Wir sollen Anteil haben am Weltgericht. An die Korinther schreibt Paulus: ,Wisset
ihr nicht, dass die Heiligen die Welt richten werden!™ (1. Kor. 6,2) Die ,Heiligen," das sind
die Glaubigen, wie wir aus 1. Korinther 1,2 und andern Stellen wissen. Und diese
verachteten und verspotteten Glaubigen sollen einmal die Welt richten! O das wird
Uberraschungen geben, wenn die; welche uns hienieden so iiber die Schulter angesehen
haben, die uns als ,zuriickgeblieben®™ und ,rlickstandig" bedauert haben, oder die uns als
~Schwarmer® und ,Sektierer" verfolgt und bekampft haben, wenn die vor dem Throne des
Richters stehen, und — wir helfen Thm, Gericht zu halten. Wie beschamend ist doch diese
Gnade! Wie beugt uns doch dies UbermaB. Seiner Giite und Barmherzigkeit!



-49 -

Und immer noch wunderbarer wird es! Wir sollen sogar das Gericht Gber die Engel
halten! Paulus sagt: ,Wisset ihr nicht, dass wir liber die Engel richten werden!™ (1. Kor.
6,3) Damit sind die gefallenen Engel gemeint, die waren einst reine, heilige, selige Geister,
und dann haben sie sich aufgelehnt gegen Gott und sind in die Siinde gestlirzt. Und wir!
Wir waren silindige, verlorene Menschen und sind durch die Gnade Gottes ,Heilige und
Geliebte" geworden; wir haben gerade den umgekehrten Weg zurlickgelegt. Wenn der
HErr das Gericht (iber die abgefallenen Engel geretteten Siindern Ubertragt, was will Er
damit zum Ausdrucke bringen? Damit will Er sagen: Seht, wenn aus verlorenen, tief
gefallenen Slindern gerettete Gotteskinder werden konnten durch die Gnade Gottes, hatte
euch, ihr abgefallenen Engel, dann nicht die Gnade Gottes bewahren kdénnen?

O dann werden die abgefallenen Engel ihr Urteil empfangen aus der Hand geretteter
Sinder! Ist das nicht zum Staunen und zum Anbeten?

»Miterben Christi." Was flir hohe Ziele, was fur herrliche Plane Gott doch mit uns hat!

Aber wenn wir auf den Thron wollen, dann missen wir uns auch die Erziehung
gefallen lassen, die uns dazu tlichtig macht und zubereitet. Und was ist das fir ein Weg,
der zum Throne flihrt! Der Apostel sagt es hier: ,wenn anders wir mit leiden, auf dass wir
auch mit verherrlicht werden."

Wollen wir mit ,zur Herrlichkeit erhoben werden," dann missen wir uns die Schule
des Leidens gefallen lassen. Hat Gott den ,Herzog unserer Seligkeit," wie der Hebraerbrief
sagt, durch Leiden vollkommen gemacht, so gibt es auch fiir uns keinen andern Weg. Es
geht nur durchs Kreuz zur Krone.

Willst du dir diesen Weg gefallen lassen! Ach, wir sind so leidensscheu! Wir mochten
den Leiden am liebsten aus dem Wege gehen. Und doch gehéren die Leiden so notwendig
mit dazu. Wenn die Leiden fehlten, wiirde Gott mit uns nicht zum Ziele kommen. Die
Leiden und Tribsale des Lebens sind die MeiBelschldge, durch die Gott alles das
herunterarbeitet, was nicht flir den Thron passt. Da muss alles Eigene in den Tod, damit
Sein Bild in die Erscheinung trete.

Wenn du dich den Leiden entziehst, beraubst du dich selbst deiner kiinftigen
Herrlichkeit. Lass dich behauen, lass dich bearbeiten, damit der Plan Gottes bei dir zur
Erflllung komme.

Gott hat allerlei Mittel und allerlei MeiBel, um uns zu bearbeiten und zuzubereiten.
Manchmal kommen die Leiden direkt aus Seiner Hand. — Manchmal sind es Tribsale und
Krankheiten, die Er braucht zu unserer Erziehung. Aber manchmal werden uns die Leiden
auch von Menschen zugefligt. Das ist oft schwerer zu ertragen, als wenn die Leiden direkt
aus der Hand Gottes kommen. Und doch dienen auch die Widerwartigkeiten und
VerdrieBlichkeiten im taglichen Leben nur dem einen Zweck, uns passend zu machen flr
den Thron.

Was ist das fur eine Herrlichkeit, die Jesus auf dem Throne hat? Es ist die Herrlichkeit
des Lammes. Dem geschlachteten und erwirgten Lamme gilt der Lobpreis der Ewigkeit.
Wenn Seine Herrlichkeit aber von uns geteilt werden soll, dann missen auch wir Ldmmer
werden, dann muss auch in uns das Bild des Lammes je langer je besser in die
Erscheinung treten.

Und siehe, darauf arbeitet Gott zielbewusst hin bei allem, was Er tut und schickt. Jede
Unannehmlichkeit, die uns von Menschen zugefligt wird, jede Beleidigung, die wir
erfahren, jede Zuriicksetzung, jede ungerechte Behandlung soll dazu dienen, uns in das



- 50 -
Bild des Lammes zu verwandeln und zu gestalten, damit wir einst mit ,zur Herrlichkeit

erhoben werden™ kdnnen, zur Herrlichkeit des Lammes.

Darum, willst du einmal auf den Thron, liebe Seele, lass dir den Wegs gefallen, der
dahin fihrt: es ist der Kreuzesweg, es ist die LeidensstraBBe, es ist der Weg: ,,dem Lamme
nach."

Willst du ihn gehen? Willst du sagen:

Wohlan, so fuhr uns allzugleich
zum Teil am Leiden und am Reich.

Willst du einverstanden sein mit der Leidensschule Gottes! Nun, dann sei liberzeugt:
~Wenn wir mit leiden, werden wir auch mit zur Herrlichkeit erhoben werden."



-51 -

XII.

(lﬁesegnetes #eiden.

Romer 8,18

Denn ich halte dafir dass die Leiden der jetzigen Zeit nicht in Betracht kommen
gegentdiber der Herrlichkeit, die an uns soll geoffenbart werden.

Wir wirden sagen: Der kennt das Leben nicht: der wei3 nicht, wie viel Leiden und
Tribsale es in sich schlieBt. Wenn der einmal dlter geworden ist, wird er nicht mehr
so leichtfertig Uiber die Leiden des Lebens reden.

m enn das ein junger Mensch gesagt hétte, dann wiirden wir iber dies Wort lachen.

Aber nun hat der Apostel Paulus das Wort gesagt: Wenn einer wusste, was Leiden
sind, dann war es der Apostel Paulus. Was ist das flir eine Liste, die er uns 2. Korinther 11
aufzahlt! Da sagt er: ,Sie sind Diener Christi. Ich rede toéricht: Ich bin’s noch viel mehr; ich
habe weit mehr Mihsale, Uber die MaBen viele Streiche ausgestanden, war weit mehr in
Gefangnissen, ofters in Todesgefahren. Von den Juden habe ich fiinfmal empfangen 40
Streiche weniger einen; dreimal bin ich mit Ruten geschlagen, einmal gesteinigt worden;
dreimal habe ich Schiffbruch gelitten; einen Tag und eine Nacht habe ich in der Tiefe
zugebracht. Ich bin 6fters auf Reisen gewesen, in Gefahren auf Fliissen, in Gefahren durch
Morder, in Gefahren von meinem Volke, in Gefahren von Heiden, in Gefahren in Stadten, in
Gefahren in der Wiste, in Gefahren auf dem Meere, in Gefahren unter falschen Briidern;
in Arbeit und Miihe, 6fters in Nachtwachen, in Hunger und Durst; 6fters in Fasten, in Kalte
und BI6Be; zu alledem mein taglicher Zulauf, die Sorge flir alle Gemeinden." (2. Kor. 11,23
—28)

Was fir eine Liste ist das! Wie reich an Entbehrungen, an Mihe und Arbeit, an
Gefahren und Tribsalen war das Leben des Apostels Paulus! Er sagt einmal, dass er die
Malzeichen Jesu an seinem Leibe mit sich herumtrage. Was war das? Das waren die
Narben und Wunden, die er in diesen Leiden und Gefahren davongetragen hatte. Als er
gesteinigt wurde in Lystra, wurde er ja fur tot vom Platze getragen. Gewiss haben die
Steinwiirfe, unter denen er bewusstlos zusammenbrach, ihm manche Wunde beigebracht
und manche Narbe zurtickgelassen.

Wenn man nun Paulus gefragt hatte: Sag einmal, lieber Paulus, wenn du das alles
gewusst hattest, was dir bevorstand, wenn dir das damals in Damaskus alles gesagt
worden ware, warst du dann auch ein Jinger Jesu geworden, oder hattest du dann lieber
auf Seine Nachfolge verzichtet?

Was hatte darauf Paulus wohl geantwortet? Wir haben eine Antwort auf eine solche
Frage in Philipper 3. Dort sagt er Vers 7: ,Was mir Gewinn war, das habe ich um Christi
willen flir Schaden geachtet."

Jawohl, Paulus, damals hast du alles fiir Schaden geachtet. Aber damals wusstest du
noch nicht, was deiner wartete. Wie hast du spater dariiber gedacht!



-52 -

Und er antwortet darauf im achten Verse: ,Ja, ich achte es noch alles flir Schaden
gegen die Uberschwangliche Erkenntnis Jesu Christi, meines HErrn, um welches willen ich
alles habe flir Schaden gerechnet und achte es flir Kot, auf dass ich Christus
gewinne."

Das ist eine klare Antwort. Er hat es nicht nur damals flir Schaden gerechnet, er
rechnet es jetzt noch daflir. Jesus zu erkennen — das war diesen Preis wohl wert.

Ja, er freut sich, wenn er Jesus immer besser kennenlernen kann, und wenn er Ihn
auch in Verfolgungen und Angsten kennenlernt. 2. Korinther 12,10 sagt er: ,Darum bin ich
gutes Mutes — wortlich: habe ich Wohlgefallen — in Schwachheiten, in Schmachen, in
Noéten, in Verfolgungen, in Angsten um Christi willen; denn wenn ich schwach bin, so bin
ich stark." Warum hat er Wohlgefallen auch an solchen Leiden und Tribsalen? Weil er
gerade da Jesus kennenlernt und erfahrt, wie Seine Kraft in der Schwachheit sich
verherrlicht.

Ein Leiden aber hatte der Apostel, das ware er gerne los gewesen. IThm war gegeben
ein Pfahl ins Fleisch, namlich des Satans Engel, der ihn mit Fausten schlug. Das war ihm
sehr driickend. Das hinderte ihn sehr. Darum bat Er den HErrn, Er moége ihm doch diesen
Pfahl im Fleische wegnehmen. Aber — der HErr antwortete nicht. Da betete Paulus zum
zweiten Male. Und wieder kam keine Antwort. Zum dritten Male betete Paulus. Da kam die
Antwort. Und die lautete: ,,Meine Gnade reicht aus flr dich: denn Meine Kraft vollendet
sich in der Schwachheit."

Warum wollte Paulus gerne seinen Pfahl im Fleische los sein? Weil er sich dadurch in
seiner Arbeit behindert flihlte. Er dachte, er kdnne dem HErrn besser dienen, wenn er den
Pfahl nicht hatte.

Und der HErr — lieB ihm den Pfahl. Warum? Paulus war ein so besonders gesegneter
Zeuge. Hoher Offenbarungen war er gewdrdigt. Reiche Segnungen folgten seinem
Dienste. Da war die Gefahr vorhanden, dass er sich dieser hohen Offenbarungen, dieser
reichen Segnungen lberhdbe. Damit Paulus ein brauchbares Werkzeug bliebe, lieB ihm der
HErr den Pfahl.

Also aus demselben Grunde, aus dem Paulus um Wegnahme des Pfahles bat, aus
demselben Grunde lieB ihm der HErr denselben.

Wenn wir nachstens in der Herrlichkeit den Apostel Paulus treffen und ihn fragen:
Paulus, war es dir nicht doch sehr schwer, dass du den Pfahl im Fleische hattest und
behieltest? — dann bin ich gewiss, dass er antworten wird: O der teure Pfahl! Der
gesegnete Pfahl! Dass ich bis zum letzten Atemzug ein brauchbarer Knecht des HErrn
habe sein und bleiben kénnen, das danke ich nachst der Gnade Gottes, die mich bewahrt
hat, diesem Pfahl. Ohne denselben ware ich gewiss hochmiitig geworden, und dann hatte
der HErr mich in die Ecke stellen miissen!

So glaube ich, dass wir in der Herrlichkeit besonders dankbar sein werden — fir die
Leiden der jetzigen Zeit, durch die uns der HErr bearbeitet und erzogen hat. Ja, Tribsal ist
Segen. Je mehr Triibsal, um so mehr Segen und Herrlichkeit.

Da wird eine Kirche gebaut. Etliche Steine, die ihren Platz in der Mauer finden sollen,
brauchen nur viereckig zu sein, die haben nicht viel zu leiden. Ihre Bearbeitung dauert
nicht sehr lange. Aber da sind auch Steine, aus denen sollen die Spitzbogen der gotischen
Fenster oder die Kreuzblume oben auf dem Turme gemacht werden. O wie manchen



-53 -

MeiBelschlag missen sich diese Steine gefallen lassen! Von allen Seiten kommt der MeiBel
und bearbeitet sie, dass die Stiicke springen. Aber das Ende — ist Herrlichkeit.

O liebes Herz, warst du bisher auch so leidensscheu! Suchtest du dich auch dem
Leiden zu entziehen! Tu es nicht mehr!

Unter Leiden pragt der Meister

in die Herzen, in die Geister

Sein allgeltend Bildnis ein.

Wie Er dieses Leibes Topfer,

will Er auch des kinftgen Schopfer
auf dem Weg der Leiden sein.

Ja, wir brauchen das Leiden, die Krankheiten und die Tribsale, die Schwierigkeiten
und die Unannehmlichkeiten, die Verfolgungen und die Verleumdungen um Jesu willen.

Je mehr wir hier durchzumachen gehabt, um so mehr wird einmal unsere Krone
leuchten und strahlen in der Herrlichkeit. Denn durch all die Verfolgungen wird sie poliert.

O gesegnetes Leiden! Es ist so wahr, was Hartmann singt:

Leiden sammelt unsre Sinne,
dass die Seele nicht zerrinne
in den Bildern dieser Welt,
ist wie eine Engelswache,
die im innersten Gemache
des Gemutes Ordnung halt.

Leiden stimmt des Herzens Saiten
fir den Psalm der Ewigkeiten,
lehrt mit Sehnsucht dorthin sehen,
wo die selgen Palmentrager

mit dem Chor der Harfenschlager
preisend vor dem Throne stehn.

Leiden macht im Glauben grundlich,
macht gebeugt, barmherzig, kindlich,
Leiden, wer ist deiner wert?

Hier heiBt man dich eine Blrde,
droben bist du eine Wirde,

die nicht jedem widerfahrt.

Ja, was das Leben uns auch an Leiden bringen mag, wir wollen mit Paulus sprechen:
»Ich bin der Uberzeugung, dass die Leiden dieser Zeit nicht wert sind, verglichen zu
werden mit der kiinftigen Herrlichkeit, die an uns soll geoffenbart werden."

Dann sind die Leiden vergessen. ,Dann liegt Schwachheit und Verdruss ewig unter
unserm FuB."

O wie werden wir dann dankbar sein flir die Leiden, die uns fir diese
Uberschwangliche Herrlichkeit erzogen und zubereitet haben! Wie werden wir dann aus
Herzensgrund bekennen: Gesegnetes Leiden!



-54 -

XIII.

ie Dehnsucht der Kreatur.

Romer 8,19 — 22

Denn die gespannte Erwartung der Kreatur sehnt das Offenbarwerden der Kinder
Gottes herbei. Die Kreatur ist namliich der Verganglichkeit unterworfen, nicht freiwillig,
sondern durch den, der sie unterworfen hat, auf Hoffnung hin, dass auch sie, die Kreatur,
befreit werden soll von der Knechtschaft der Stocklichkeit zur Freiheit der Herrlichkeit der
Kinder Gottes. Denn wir wissen, dass die ganze Schopfung mitseurzt und in Wehen liegt
bis jetzt.

achdem der Apostel von den Leiden der Menschen geredet hat, lasst er seinen Blick
Uber die ganze Schoépfung dahingleiten. Und da sieht er, wie die ganze Schdpfung
mitleidet, durch den Fall des Menschen mit in seinen Fluch, in seinen Jammer
hineingezogen.

Was fiir ein Elend ist doch durch den Fall des Menschen auch Uber die Tierwelt
hereingebrochen! Der Dichter hat recht, wenn er sagt:

Es geht ein allgemeines Weinen,
soweit die lichten Sterne scheinen,
durch alle Adern der Natur.

Was fir ein Sklavenjoch ist es doch, das der Mensch, der Herr der Schdpfung, der
Tierwelt auf den Nacken zwingt! Wie zwingt er die Tierwelt, seinem Willen zu gehorchen
und schwere Arbeit zu leisten!

Sieh dir einmal so ein armes Pferd an vor einer zu schwer beladenen Karre! Wie
unbarmherzig schlagt der Fuhrmann drauf, wenn es nicht mehr weiter kann!

Wie zittert das Tier unter den Misshandlungen seines rohen und grausamen Herrn!
Wie oft kann man solche Szenen auf der StraBe sehen, wo doch die Obrigkeit und die
Polizei sich des Schutzes der Tiere annimmt, wo doch die Tierschutzvereine flir gute
Behandlung der Tiere eintreten! Wie ganz anders geht es noch in Landern zu, wo die
Obrigkeit kein Herz fir die Tiere hat, wo keine Tierschutzvereine fiir dieselben Sorge
tragen! Ach, was hat die arme, unverniinftige Kreatur zu leiden unter der Grausamkeit und
Rohheit der Menschen!

Und — was flir Stréme von Blut flieBen alle Tage um des Menschen willen! Wie viel
Tiere mussen taglich ihr Leben lassen, damit der Mensch sich von ihrem Fleische nahren
kann! Ich sah einmal Abbildungen einer GroBschlachterei in Chikago, wo das
amerikanische Bichsenfleisch hergestellt wird. Wenn ich nicht irre, hieB es in dem



-55-

begleitenden Artikel, dass jeden Tag 40.000 Ochsen geschlachtet wiirden, deren Fleisch
verarbeitet wrde.

O wenn man Uber die Fischmarkte geht und sieht, was flir Qualen die Fische leiden,
bis sie verenden, oder wenn man sieht, wie vielerorts die Hiihner auf den Markt gebracht
werden, wie man da mit ihnen umgeht, sie hin und her wirft, sie an den
zusammengebundenen FluBen tragt, den Kopf nach unten — was ist das doch fiir eine
tyrannische Herrschaft, die der Mensch lber die Tierwelt austibt!

Geh einmal durch den Wald zur Frihlingszeit. Wie schallt es da von allen Zweigen!
Wie kostlich ist das Konzert der gefiederten Sanger! Hast du dir schon einmal Uberlegt,
wovon diese Singvdgel leben? Vom Massenmord. Zahllose Insekten missen ihnen zur
Nahrung dienen. Und je mehr sie vertilgen, um so nttzlicher sind sie uns, so sagen wir.

O was geht fir ein furchtbares Morden durch die ganze Welt! Was flr ein Kampf und
Krieg herrscht in der Welt!

Das war nicht immer so. Im Paradiese war das anders. Als die Schopfung aus der
Hand Gottes hervorging, da war alles ,sehr gut." Da gab es noch kein Morden in der Welt.
Da fraB ein Tier das andere noch nicht. Das ist erst gekommen, als der Mensch gefallen
war, als er gesuindigt hatte. Als Gott den Fluch iber den Menschen sprach, da wurde auch
die Erde mit verflucht, da wurde auch die Erde mit hineingezogen in das Elend des
Menschen.

Und es wird auch wieder anders werden. Es wird einmal eine Zeit kommen, da
werden Wolf und Lamm zugleich weiden, da wird der Léwe Gras fressen wie ein Rind (Jes.
65,25). Da wird es wahr werden: ,Die Woélfe werden bei den Lammern wohnen und die
Panther bei den Bocken liegen. Und ein kleiner Knabe wird Kalber und junge Léwen und
Mastvieh miteinander treiben. Kihe und Baren werden an der Weide gehen, dass ihre
Jungen beieinander liegen, und Léwen werden Stroh essen wie die Ochsen" (Jes. 11,6.7).

Nach diesem Zustand sehnt sich die Schépfung. Sie hat einen Vorgeschmack von
dieser herrlichen Freiheit, von dieser Wiederkehr paradiesischer Zustande, wenn der
Mensch unter die Herrschaft der Gnade kommt. Wenn sich ein Bauersmann bekehrt, dann
merkt es selbst der Ochse im Stalle. Denn , der Gerechte erbarmt sich auch seines Viehs."
Wie ganz anders wird die Behandlung, welche die Tiere erfahren, wenn ihr Herr sich
bekehrt!

Darum geht ein angstliches Harren durch die ganze Schépfung. Sie sehnt das
Offenbarwerden der Sohne Gottes herbei. Sie sehnt sich danach, dass die Gemeinde
Gottes endlich das Kommen des HErrn beschleunigen méchte, nachdem sie es so lange
gehindert und zurtickgehalten hat.

Die Kreatur wartet darauf, der Kreatur sind wir es schuldig, dass wir endlich
heranreifen zu Séhnen Gottes. Wie lange wird die Kreatur darauf noch warten missen?

Ihr ganzer Dienst, den sie tut, ist ein Dienst der Nichtigkeit, der Verganglichkeit. Alles,
was die Tiere erarbeiten und schaffen mussen, vergeht. Ich sah, was fir ungeheure
Lasten von Steinen die Pferde herbeizogen zum Bau des Voélkerschlachtdenkmals bei
Leipzig. Was fir ein steinerner Berg ist da aufgebaut! Figuren aus Granit sitzen in der
gewaltigen kuppelartigen Halle, die sind sitzend Uber neun Meter hoch! Der Finger einer
solchen gigantischen Steinfigur misst einen Meter! Es sah aus, als ob dieser gewaltige und
massive Bau fur die Ewigkeit errichtet wiirde — und doch, auch er wird zusammenkrachen,
und kein Stein wird auf dem andern bleiben. Alles ist verganglich.



- 56 -

Ja, die Kreatur ist der Nichtigkeit unterworfen. Und daran tragt sie keine Schuld,
sondern der Mensch, dessen Fall auch ihr so viel Elend gebracht hat, der zwingt sie in
seinen Dienst. Aber einst wird die Stunde kommen, wo die Kreatur frei werden wird von
dieser Knechtschaft des Verderbens, wo sie Anteil haben wird an der herrlichen Freiheit
der Kinder Gottes, wo kein Tier mehr verblutet unter dem modrderischen Beil des
Menschen und wo kein tddliches Blei mehr das fliehende Tier ereilt und niederstreckt.

Und danach sehnt sich seufzend die Kreatur. Es ist, als ob sie in Geburtswehen lage,
sagt der Apostel, um eine neue Zeit hervorbringen zu helfen, wo Friede und Eintracht, wo
Liebe und Gerechtigkeit herrschen.

O dass uns der Blick und das Ohr ausgehen mdchten flir dieses Seufzen und Sehnen
der Kreatur! Hast du schon einmal in das Auge eines sterbenden Tieres geblickt, eines
wund geschossenen Rehes oder eines zum Tode getroffenen Kalbes! Was fiir eine stumme
und doch so beredte Anklage liegt in so einem Blick! O ihr Menschen, so scheint er zu
sagen, wie lange sollen wir denn noch schmachten unter dieser Sklaverei! Wie lange sollen
wir uns noch hinmorden lassen, euch zur Lust oder zur Nahrung! Warum geht ihr denn
nicht auf die Gedanken Gottes ein? Warum treten denn die Séhne Gottes noch nicht
hervor, auf die wir warten! Wisst ihr nicht, dass ihr Gott warten lasst! Dass Gott sich
sehnt, mit Seiner Gemeinde zum Ziele zu kommen? Und ihr hindert Ihn und haltet Ihn
auf? Wie lange soll das noch dauern? Wie lange soll Gott noch auf euch warten und wir,
Seine Schopfung, mit Ihm?

Horst du diese Predigt, liebes Herz? O dass du sie hortest mit deinem Herzen! Dass
das angstliche Harren der Kreatur dich aufweckte aus dem Schlafe der
Selbstgenligsamkeit und Selbstzufriedenheit, dass auch durch dein Herz ein Sehnen gehen
mochte nach dem Offenbarwerden der Séhne Gottes!



-57 -

XIV.

flas Sehnen der (hemeinde.

Romer 8,23

Und nicht nur sie, sondern auch wir selbst, die wir des Geistes Erstlingsgabe haben,
auch wir erwarten seurzend die Sohnesstellung, die Erlosung unseres Leibes.

durch Dein Blut!" Sie sind gliicklich in dem Bewusstsein: ,Du bist mein, und ich bin

Dein, und niemand kann uns scheiden! Und doch, bei aller Freude am HErrn und

bei allem Glick, erlést zu sein, geht doch durch das Herz der Kinder Gottes ein
tiefes Weh. Was ist es doch fiir eine Siindenlast, die auf der Welt liegt! Wie ist doch dies
Welt so voll Elend und Jammer! Die groBen Krankenhduser und Hospitaler, was bergen sie
in ihren Mauern fir Schmerzen und No6te! Die Irrenhduser, die Gefangnisse, die
Zuchthauser! Die Anstalten flir Verwahrloste und Gefahrdete, fiir Kriippel und Sieche! Ach,
was ist doch die Welt fir ein Haus des Elends! Und das alles ist eine Folge der Slinde! Das
alles brauchte nicht zu sein, wenn die Siinde nicht in die Welt gekommen ware, wenn der
Mensch nicht gefallen ware.

Wer einen Blick hat flir die Welt, die ihn umgibt, der sehnt die Zeit herbei, wo es
einen neuen Himmel und eine neue Erde geben wird, auf der Gerechtigkeit wohnt. Ja, der
Apostel hat recht, wenn er sagt: ,Auch wir selbst, die wir die Erstlingsgabe des Geistes
haben, sehnen uns bei uns selbst, die Sohnschaft erwartend, die Erlésung unseres
Leibes."

‘i’l( inder Gottes singen und sagen so gern: ,Welch Gllick ist’s, erlést zu sein, HErr,
-~

Aber freilich, dieses Sehnen geht langst nicht durch alle Herzen. Die Sohnschaft
erwarten langst nicht alle Kinder Gottes. Das ist eine traurige Tatsache.

Es gibt ein Lied, das kann man kaum in den Versammlungen der Kinder Gottes singen
lassen. Es ist das Lied:

Es harrt die Braut so lange schon,

o HErr, auf Dein Erscheinen.

Wann wirst Du kommen, Gottessohn,
zu stillen all ihr Weinen?

Ach, wenn das doch wahr waret Aber kann man das in Wirklichkeit sagen, dass die
Braut, die Gemeinde, mit Weinen das Erscheinen des Gottessohnes herbeisehnte? Ach
nein! Ich habe mich schon manchmal versucht geflihlt, die ersten Worte des Liedes
umzudichten:

Es harrt der HErr so lange schon
auf Seiner Braut Erscheinen.



- 58 -

Das wirde eher die gegenwartige Stellung der Gemeinde beschreiben. Ach, wie viele
stehen auf dem Standpunkte der Gemeinde in Laodizea: ,Ich bin reich und habe gar satt
und bedarf nichts." Man meint, alles zu haben: man ist ganz gut mit sich selbst zufrieden.

Etliche haben sich nach der Sohnschaft gesehnt; sie sind ungeduldig vorwartsgeeilt
und haben die Fihlung mit der Gesamtgemeinde verloren. Sie sind in allerlei
Schwarmereien hineingeraten. Und die andern? Aus lauter Furcht, auch in Schwarmereien
hineinzugeraten, sind sie Schritt um Schritt zurlickgewichen. Sie wagen nicht mehr, von
einem Siegesleben zu sprechen. Sie wagen nicht mehr, an ein volles Heil zu glauben. Und
nun erwarten sie die Sohnschaft und das Offenbarwerden der S6hne Gottes nicht mehr.

Wie steht es mit dir, mein Bruder? Bist du auch unter denen, die vorgeeilt, oder unter
denen, die zurlickgewichen sind? Zu beiden Parteien wollen wir nicht gehéren. Gerade der
Blick auf die traurige Zerrissenheit des Volkes Gottes soll uns dahin treiben, sehnsilichtiger
als je zuvor die Sohnschaft zu erwarten. Was ist das fur ein trauriger Streit im Volke
Gottes! Der eine schreibt gegen den andern! Der eine beschuldigt den andern — was flir
ein Jammer!

Sollte da nicht ein tiefes Weh unser Herz durchziehen und ein heiBes Sehnen uns
erflllen, dass endlich die S6hne Gottes offenbar werden mdchten, dass endlich der HErr
mit Seiner Gemeinde zum Ziele kommen mochte?

Ich meine, wer die Erstlingsgabe des Geistes hat, wer durch den Geist Gottes bekehrt
und wiedergeboren ist, der kénnte nicht anders, als danach Verlangen tragen, dass der
HErr voll und ganz zu Seinem Rechte kommen mdchte in Seiner Gemeinde, der ersehnt
und erwartet die Erldsung des Leibes, die endliche Vollendung und Verkldrung in Jesu Bild.

Aber wenn es mit der Gemeinde dahin kommen soll, dann muss es mit dem
einzelnen dahin kommen, dass der HErr bei ihm zu Seinem Rechte kommt. Solange wir
uns dem HErrn noch nicht ganz zur Verfligung gestellt haben, solange wir noch an dieser
und jener erkannten Sinde festhalten, ist es Lug und Trug, von dem Erwarten der
Sohnschaft zu reden. Solange wir nicht entschlossen sind, mit der Siinde in jeder Art und
Gestalt entschieden zu brechen, beschleunigen wir die Wiederkunft des HErrn nicht,
sondern wir verhindern sie und halten sie zurick.

Als vor Jahren die Erweckungsbewegung durch die Welt ging, da haben viele gebetet:
»HErr, schenke uns eine Erweckung und fange bei mir an!™ So missen wir auch jetzt
beten. Wenn wir Leid tragen um den Zustand der Gemeinde Gottes, wenn uns das Herz
schwer ist bei all dem Kampf, den wir entbrannt sehen, dann wollen wir um so mehr
beten, dass der HErr mit uns zu Seinem Rechte kommen mdchte. Wir wollen Ihm all
unsere Lieblosigkeit und Bitterkeit bekennen, deren wir uns schuldig gemacht haben. Wir
wollen Thn um eine neue Taufe mit Liebe zu allen Heiligen bitten, dass wir auch die Briider
lieben kdnnen von ganzem Herzen, die andere Ansichten haben als wir.

Willst du dich dem HErrn so zu einem lebendigen Opfer hergeben, dass Er alles
Eigene verzehren kdénne und dich fillen mit Seinem Heiligen Geiste!

Komm, mein Bruder, wenn auch die Gemeinde Gottes widerhallt von Kampfgetose und
Feldgeschrei, wir wollen nicht mitstreiten und mitschreien, wir wollen solche sein und
bleiben, die sich sehnen im Herzen, die Sohnschaft erwartend, die Erlésung unseres
Leibes. Wir wollen uns nicht beirren lassen, zu bitten und zu flehen:

Amen, ja komm, HErr Jesus!™



- 50 -

XV.
s geht empor!
Romer 8,24

Denn auf Hoffnung sind wir errettet worden, eine Hoffnung aber, die man sieht, ist
keine Hoffnung. Denn was einer sieht, das hofft er doch nicht mehr! Wenn wir aber auf
das hoffen, was wir nicht sehen, so warten wir es ab in Geduld.

uf Hoffnung sind wir errettet worden. Was soll das heiBen! Zunachst muss das
einmal klar und fest sein: Wir sind errettet worden.

Ach, dass es noch immer solche gibt, die Christen sein wollen, und sagen: Das
kann kein Mensch wissen! Wer das sagt, der ist hochmlitig, der bildet sich etwas ein. Nein,
nein! Wir missen es wissen! Wir sind, errettet worden. Das ist keine Sache, lber die Gott
uns im unklaren und im ungewissen lieBe. Dartber dirfen wir vollige Gewissheit haben.

Man darf auch nicht denken, die Errettung ware das Ende der Wege Gottes mit uns: o
nein, die Errettung ist der Anfang. Damit fangt wirkliches Christentum erst an. Damit
beginnt die wunderbare Geschichte géttlicher Erziehung erst recht. Denn ,auf Hoffnung
sind wir errettet worden."

Wenn man errettet wird, dann denkt man: ,Nun kenne ich den HErrn." Und gewiss
kennt man Ihn. Man kennt Ihn als den, der uns alle unsere Siinden vergibt. Und das ist
etwas GroBes und Herrliches, Vergebung der Siinden zu empfangen. Aber damit sind wir
nicht am Ende.

Es heiBt in den Spriichen (4,18): ,,Aber der Gerechten Pfad gléanzt wie das Licht, das
immer heller leuchtet bis auf den vollen Tag." Das soll heiBen: Der Weg der Gerechten
geht empor, der immer héher steigenden Sonne vergleichbar.

Es ist nicht so, als ob die Bekehrung ein Hohepunkt wdre, von dem man dann
langsam, aber sicher wieder in das Tal der Alltaglichkeit hinabstiege, sondern die
Bekehrung ist ein Punkt, von dem an das Leben des Kindes Gottes aufwarts geht und
immer aufwarts.

Was einst Jesus zu Nathanael gesagt hat: ,Du wirst noch GroBeres denn dass sehen,"
das gilt auch jedem Glaubigen. Wohl ist es etwas GroBes, die Rechtfertigung durch den
Glauben zu erfahren und seines Heils gewiss zu werden, aber wir sollen GréBeres denn
das sehen. ,Denn aus Hoffnung sind wir errettet worden."

Wenn jemand zehn Jahre lang bekehrt ist, dann denkt er: ,Ach, damals habe ich
gedacht, ich kenne Jesus! Wie wenig habe ich Thn doch gekannt! Ich kannte doch nur
Seine slindenvergebende Gnade. Jetzt kann ich sagen: ich kenne Ihn. In diesen zehn
Jahren habe ich Ihn kennengelernt in so mancher Lebenslage, in Gliick und Unglick, in
guten Tagen und in boésen Zeiten. Jetzt weil} ich, was ich an Ihm habe. Jetzt kann ich erst
sagen: ich kenne Jesus."



-60 -

Und wenn wieder ein Jahrzehnt oder zwei vergangen sind — dann wird es wieder so
heiBen. Dann hat man in der langen Zeit wieder neue Erfahrungen gemacht von der
Herrlichkeit des HErrn, dann hat man Ihn wieder in neuen Lagen treu erprobt. Und wieder
hat man GroBeres gesehen.

Dabei bleibt es. Und wenn wir einst bei IThm sind in der Herrlichkeit, wenn wir Ihn
sehen werden, wie Er ist, wenn wir Ihm gleich sein,werden, wie der Apostel Johannes
sagt, dann — werden wir wieder denken: ,Ach, auf Erden kannte ich doch Jesus noch so
wenig; jetzt fange ich erst recht an, Ihn kennenzulernen."

Und durch die Ewigkeiten der Ewigkeiten werden wir nicht aufhdren, immer neue
Blicke zu tun in Seine Herrlichkeit, Thn von immer neuen Seiten kennen zu lernen. ,Denn
auf Hoffnung sind wir errettet worden."

Ja, es geht empor, immer bisher hinauf, immer tiefer hinein in Seine wunderbare,
anbetungswiurdige Gnade.

».Denn eine Hoffnung, die man sieht, ist nicht Hoffnung," sondern Wirklichkeit und
Gegenwart. Hoffnung hat es immer mit zukinftigen Dingen zu tun. Das, was wir jetzt in
der Gegenwart erleben im Umgange mit dem HErrn, das hofft man nicht mehr. Das besitzt
man, das erfahrt man. Und was man hat, das hofft man nicht mehr.

So herrlich das auch ist, was wir haben, was wir sehen und schmecken von der
Freundlichkeit des HErrn, es ist doch nur ein Vorgeschmack. Wie wird es einst sein, wenn
wir am Ziele sind!

Wenn nun vom Aug des Glaubens lichte Hiille
wie Ubel vor der Morgensonne fallt

und wir den Sohn in Seiner Gottesfllle
erblicken auf dem Thron als Herrn der Welt!

O was fur eine herrliche Zukunft eréffnet uns Gottes Wort! Was flir wunderbare Ziele
hat Gott mit den Seinen! Was haben Kinder Gottes fiir eine lebendige Hoffnung!

,Wenn wir aber das hoffen, was wir nicht sehen, so erwarten wir’s in Geduld."

In Geduld! Das griechische Wort dafir heiBt eigentlich ,,Drunterbleiben.™ Wir erwarten
das Offenbarwerden der Sohne Gottes, das Hervortreten der Uberwinder mit
Drunterbleiben, indem wir unter den Verhaltnissen bleiben, die uns niederbeugen und
niederdrlicken.

Man kann sich nicht mit Halleluja Gber die Néte der Zeit hinwegsetzen, und man soll
es auch nicht. Wir sollen drunterbleiben und unsere Schultern dazu hergeben, die Lasten
der Gemeinde priesterlich mitzutragen. So geht! man dem ersehnten und erwiinschten Ziel
entgegen, auf Gottes Stunde wartend.

Manche haben dies Drunterbleiben vergessen. Sie haben die Offenbarung der Séhne
Gottes beschleunigen wollen. Das gibt Treibereien und Machereien. Da geht Gott nicht mit.
Wir wollen nichts machen und erzwingen; wir wollen in Geduld warten auf die
Verwirklichung unserer Hoffnung. Und das Drunterbleiben soll uns um so mehr ins Gebet
treiben, dass der Her zu Seinem Ziele kommen mochte. Wir wollen das Joch schwerer
Verhadltnisse nicht abschiitteln, wir wollen es tragen; wir wollen uns nicht Uber die Not der
Zeit hinwegsetzen, wir wollen drunterbleiben.



-61 -

So korrigiert der Apostel den Ubereifer ungeduldiger Gotteskinder, die nicht warten
kdnnen, bis die Stunde Gottes geschlagen hat, sondern die ausrufen: Jetzt ist es Zeit!

Wir haben eine lebendige Hoffhung, ein herrliches Ziel. Wir sehnen uns danach,
dass es verwirklicht werde. Aber wir machen es nicht und wollen es nicht machen,
sondern ,wir erwarten’s in Geduld."

So bleiben wir in gdttlichen Linien, hoffnungsvoll, erwartungsvoll, aber nicht
ungeduldig. Gott bewahre uns alle in diesen Linien und bringe uns alle endlich ans Ziel
nach gehorsamem Drunterbleiben!



-62 -

XVI.

Wir wissen nicht.

Romer 8,26.27

Desgleichen kommt aber auch der Geist unsern Schwachheiten zu Hilfe, denn wir
wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt; aber der Geist selbst tritt fir uns
ein mit unausgesprochenen Seufzern. Der aber die Herzen erforscht, wei3, was des
Geistes Sinn sei; denn Er vertritt die Heiligen so, wie es Gott angemessen Ist.

des Herrn. Wenn wir uns nach Ihm ausstrecken, so kommt Er auch uns entgegen

m enn durch die Gemeinde ein Sehnen geht, so geht auch ein Sehnen durch das Herz
durch den Heiligen Geist.

Wir erwarten die Sohnschaft, so hat der Apostel vorher geschrieben; aber wir
erwarten das Ziel unserer Hoffnung mit Geduld. Da ist es nun nicht immer leicht, zu
erkennen, wie wir uns in jedem Falle zu verhalten haben. ,Wir wissen nicht, was wir beten
sollen, wie sich's gebuhrt."

Da liegt ein Mensch auf dem Krankenbette, den wir liebhaben. Es ist die teure Frau,
die Mutter der Kinder. Es ist das geliebte Kind, vielleicht das einzige. Wie gern wiirden wir
haben, wenn der Her Hilfe und Besserung schenkte, wenn der Kranke wieder gesund
wirde, uns zur Freude! Aber wdre das dem Kranken gut? Jetzt hat er ein solches
Verhaltnis zum HErrn, dass sein Sterben ein Erben ware. Aber wie wird es sein, wenn Gott
noch etliche Jahre zulegt! Hat man nicht schon erschitternde Geschichten gehért, dass
Leute ein Kind von Gott im Gebet ertrotzt haben, das nachher ihnen zur Schande und zum
Kummer gereichte! Ich vergesse nie, wie meine Frau eines Abends von dem Krankenbett
unseres Altesten zu mir kam und mir sagte: ,Wenn jetzt der Her Jesus zu mir trate und
mich fragte: ,Was willst du, dass Ich tun soll?* Soll Ich ihn euch nehmen, oder soll Ich ihn
euch lassen!™ dann kdnnte ich doch nur sagen: ,HErr, wahle Du fir mich!"™* Gewiss hat eine
Mutter ihren Erstgeborenen lieb, gewiss mdchte sie ihn von Herzen gern behalten, und
doch — diurfen wir nach den Winschen unseres Herzens beten in so einem Falle! Wir
wissen nicht, was wir beten sollen.

Vor Jahren las ich einen Artikel in der Zeitung, der von einem Lehrer verfasst war.
Darin sprach sich derselbe Uber die biblischen Geschichten aus, die zwischen Ostern und
Pfingsten in der Schule durchgenommen werden missten. Es waren die Geschichten von
der Bedriickung Israels in Agypten, von den zehn Plagen, durch die Gott Pharao
veranlasste, das Volk Israel endlich ziehen zu lassen, dann die Geschichten von der
Wistenwanderung. Dazu fragte der Verfasser des Artikels: ,Kann mir einer der Leser einen
Schundroman nennen, in dem auch nur annahernd soviel Menschen auf grauenvolle Art
ums Leben kommen, wie aus den wenigen Seiten, deren Inhalt vorstehend wiedergegeben
ist?" Ist das nicht entsetzlich, dass ein Lehrer die Bibel mit einem Schundroman vergleicht,
ja, dass er sie fur schlimmer als einen solchen erklart? Und zu so einem Lehrer mussten



-63 -

damals Eltern ihre Kinder in die Schule schicken! Heute kann man ja die Kinder aus dem
Religionsunterrichte herausnehmen; aber damals ging das noch nicht.

Wie soll man denn nun beten? so fragte ich mich, als ich das gelesen hatte. Ich
musste mir sagen: Ich weiB3 nicht, wie ich beten soll einem solchen Jammer gegentiber.
Am liebsten hdtte man ja gebetet: HErr, bessere Du es! Siehe in Gnaden darein! Aber nun
zeigt uns die Heilige Schrift, dass am Ende der Zeit der Abfall und die Gottlosigkeit immer
mehr zunehmen. Es wird noch schlimmer kommen, als es jetzt schon ist. Immer dreister
und frecher wird der Unglaube sein Haupt erheben. Wie sollen wir da beten angesichts
des Jammers in unserm Volke? O da kann man nur vor Gott liegen mit einem schweren
Herzen voll Weh (iber diesen Grauel der Verwistung, Gber die Gefahren, denen unsere
Jugend ausgesetzt ist. Da kann man nur seufzen und weinen Uber die Not der Zeit. Aber
das Gebet in Worte kleiden, das kann man nicht immer.

Oder es trocknet eine anhaltende Dirre die Felder aus, dass die Ernte verdirbt — wie
sollen wir dann beten! Sollen wir einfach um Regen beten! Wie gern taten wir das! Aber
nun steht geschrieben: ,Werdet ihr aber Mir nicht gehorchen und nicht tun diese Gebote
alle, und werdet Meine Satzungen verachten und eure Seele Meine Rechte verwerfen, dass
ihr nicht tut alle Meine Gebote, und werdet Meinen Bund brechen, so will Ich euch auch
solches tun: Ich will euch heimsuchen mit Schrecken, Dirre und Fieber und will euren
Himmel wie Eisen und eure Erde wie Erz machen. Und eure Miihe und Arbeit soll verloren
sein, dass euer Land sein Gewachs nicht gebe und die Bdume im Lande ihre Friichte nicht
bringen.

Geht es nicht so, dass man die Gebote Gottes verachtet, dass man sich frech und
frevelhaft darliber hinwegsetzt! Ist nicht die Zeit géttlicher Strafgerichte gekommen!
Kénnen wir da einfach beten: ,HErr, schenke uns Regen?"! Oder missen wir nicht
vielmehr beten, wie Elias einst betete, dass Gott den Himmel verschlieBen und Jammer
und Not herabsenden mdchte auf die Erde! Wir wissen nicht, wie wir beten sollen.

Unser Volk liegt zertreten am Boden. Die Feinde haben uns den FuB auf den Nacken
gesetzt. Sie erdrosseln unser wirtschaftliches Leben; sie Iahmen Handel und Wandel. Einst
waren wir ein Volk, das eine Machtstellung in der Welt einnahm, dessen Wort etwas galt
im Rate der Volker. Nun sind wir ein ehrloses und wehrloses Volk, ein Gespétt der Feinde.
Wer wiinschte nicht, dass unser Volk noch einmal einen Aufstieg machen mdchte aus
diesem Elend! Wer wiinschte nicht, dass es gehen méchte wie vor hundert Jahren, wo auf
die traurige Zeit der napoleonischen Knechtschaft die herrliche Erhebung der
Freiheitskriege folgte? Aber dirfen wir darum beten! Sehen wir nicht in der Bibel, dass es
mit schnellen Schritten dem Ende dieses Weltlaufs entgegengeht! Dirfen wir da noch um
eine neue Blite unseres Volkes beten! So gern wir es taten; denn wir haben unser Volk
lieb aus einem briinstigen Herzen — wir wissen nicht, was wir beten sollen.

Je verworrener die Zeitverhaltnisse werden, um so weniger Durchblick haben wir, um
SO weniger wissen wir, wie wir beten sollen. ,Aber der Geist tritt flr uns ein mit
unausgesprochenen Seufzern. Und der, welcher die Herzen erforscht, der wei3, was der
Sinn des Geistes ist; denn Er vertritt die Heiligen so, wie es Gott angemessen ist."

Der Geist tritt fir uns ein. Er hilft uns, wenn auch nur mit unausgesprochenen
Seufzern. Und wenn wir auch nicht imstande sind, unsere Gebete in Worte zu fassen und
klar formulierte Bitten vor den Thron der Gnade zu bringen —: der die Herzen erforscht,
der versteht auch dies unausgesprochene Flehen, dieses wortlose Seufzen aus der Not
unserer Seele, aus dem Weh (ber den Jammer, den wir sehen. Und Er wird auch dies



-64 -

Seufzen héren und erhdren. Auch diese Seufzer werden vor Gott gebracht und in
gottlicher Weise erhort werden. Auch diese Seufzer werden mit dazu dienen, dass Gottes
heiliger und herrlicher Wille geschehe, ob nun Gott noch Gnadenzeit gibt oder ob Er Seine
Gerichte hereinbrechen lasst.

Wir wissen nicht, was wir beten sollen. Wir sind Gottes Kinder, aber nicht Gottes
geheime Rate, wie Tersteegen einmal gesagt hat. Wir kénnen Ihm nicht sagen, wie Er es
machen soll in Gegenwart und Zukunft. Wir kénnen nur seufzen vor Ihm im Blick auf
unsere Zeitlage. Aber wir sind Uberzeugt, ,der die Herzen erforscht, der weiB3, was des
Geistes Sinn ist; denn Er vertritt die Heiligen so, wie es Gott gefallt."



- 65 -

XVII.

mir wissen aber.

Romer 8,28.29

Wir wissen abel, dass denen, die Gott lieben, alles zum Besten mitwirkt, denen, die
nach dem \Vorsatz berufen sind. Denn welche Er zuvor ersah, die hat Er auch
vorherbestimmt, gleichgestaltet zu werden dem Ebenbilde Seines Sohnes, auf dass
derselbe der Erstgeborene sei unter vielen Briidern.

em ,Wir wissen nicht" stellt hier der Apostel ein herrliches ,Wir wissen aber"
4 entgegen.

SWir wissen nicht, was wir beten sollen," denn wir kénnen nicht in allen
Sachen recht durchblicken. , Aber wir wissen," dass alles, was geschieht, denen zum Guten
zusammenwirkt, die Gott lieben und die nach dem Vorsatz Gottes berufen sind.

Das ist ein kostliches und trostliches Wissen, das hier der Apostel ausspricht. Wer
dieses Wissen hat, dessen Herz kommt zur Ruhe, dessen Leben wird froh und frei. Es
kommt nur darauf an, dass es kein Wissen unseres Kopfes ist und bleibt, sondern dass es
ein Wissen des Glaubens und danach ein Wissen der Erfahrung wird.

~Denen, die Gott lieben," schreibt Paulus. Das ist eine notwendige Beschrankung. Wir
kdnnen uns am besten klarmachen, was Paulus damit sagen will, wenn wir hier drei Worte
zur Erklarung einschieben, namlich die Worte: ,und nicht sich." Nur denen wirkt alles zum
Guten zusammen, die Gott lieben und nicht sich. Wer sich selber liebt und sich selber lebt,
dem dient nicht alles zum Besten, sondern dem dient alles zum Bdsen. Wenn einer sich
selbst liebt, dann ist er mit den Flihrungen Gottes, die seine Winsche und Plane
durchkreuzen, sehr unzufrieden. Dann sagt er murrend: ,Das soll Liebe sein? Ich danke
fur solche Liebe!™ Wie oft kann man es erfahren, dass sich Menschen verharten und
verbittern gegen Gottes Walten, weil es ihren Wiinschen nicht entspricht!™

Darum ist es eine notwendige Beschrankung, die Paulus hier in den Worten gibt: ,Die
Gott lieben." Wer unter der Herrschaft seines Ichs steht, dem dienen alle Dinge zum
Bosen, der muss sich Uber jede Beleidigung argern, der muss immer tUbelnehmen und
empfindlich sein. Aber wer Gott liebt, wer mit Gott einverstanden ist, dem dienen alle
Dinge zum Besten.

Was ist das flr ein ,Bestes," wie Luther Ubersetzt hat? Eigentlich heifft es ja ,,zum
Guten." Dies ,Gute" ist keiner Steigerung in ein ,Besseres" und ,Bestes" mehr fahig. Was
dieses ,Gute" ist, sagt der folgende Vers: ,Dass wir gleichgestaltet werden dem Bilde
Seines Sohnes."

Das ist das Ziel, zu dem alles zusammenwirken muss. Wir sollen gleichgestaltet
werden dem Bilde Jesu. Und dies Bild Jesu kann man gar nicht treffender zeichnen, als es
die Bibel tut im Alten und im Neuen Testament. Der Prophet Jesaja nennt Jesus das



- 66 -

Lamm, das zur Schlachtbank geflihrt wurde und vor seinem Scherer verstummte und
den Mund nicht auftat. Und Johannes der Taufer hat dieses Wort aufgenommen, als er
Jesus wandeln sah, und gesagt: ,Das ist Gottes Lamm, das der Welt Siinde tragt." Nicht
wahr, man kann das Wesen Jesu gar nicht besser bezeichnen als mit diesem Worte und
mit diesem Bilde? Er war das Lamm, das schweigende, duldende, tragende, leidende
Lamm.

Und wenn wir gleichgestaltet werden sollen dem Bilde Jesu, dann sollen wir also dem
Bilde des Lammes ahnlich werden, dann soll das Lammesbild und der Lammessinn bei uns
immer mehr hervortreten.

Diesem Ziele soll alles dienen, auf dieses Ziel hin wirkt alles zusammen, dass wir
Lammer werden, dem Lamme Gottes ahnlich.

Man pflegt sonst wohl zu sagen: ,Keine Regel ohne Ausnahme." Das trifft in diesem
Falle nicht zu. Hier heiBt es einmal: ,Eine Regel ohne Ausnahme.”™ Denn diesem géttlichen
Ziele dienen ,alle Dinge," dazu muss ,alles" ohne Unterschied und ohne Ausnahme
zusammenwirken. Es mag nun sein, was es will, es dient alles zum Besten; es wirkt alles
zum Guten zusammen. Alles!

Auch Krankheiten? Ganz gewiss! Wer hatte es noch nicht erfahren, dass
Krankheitszeiten Segenszeiten sind? In gesunden Tagen nimmt man sich vielleicht nicht
recht die Zeit, an seine Seele zu denken. In der Arbeit des Berufes und in der
Geschaftigkeit des Lebens kommt man innerlich in Gefahr, lau und lahm zu werden. Da
schickt Gott eine Krankheitszeit: da schlieBt Er die Tir der Welt zu, um mit der Seele in
der Stille zu reden. Wie viele haben das schon erlebt und beim Rickblick auf solche Zeit
gesagt: Tribsal ist Segen!

Ja, wie weiB3 der HErr gerade in der Stille mit der Seele zu reden! Wie tritt Er uns da
so ganz besonders nahe! Wie lernt man Seine zartliche und besorgte Liebe da so
besonders kennen!

Es ist kein Zweifel, dass Krankheitsnéte und Triibsalszeiten uns zum Besten dienen,
wenn wir Gott lieben, d. h. wenn wir uns nicht gegen Sein Walten empdren, sondern wenn
wir uns still und getrost in Seine Hand geben.

Ja, nachtraglich haben wir es schon erfahren und ausgesprochen, dass Tribsal Segen
ist; aber wenn die Tribsal kam, haben wir sie dann nicht vielleicht als einen ungebetenen
Gast angesehen und nichts von ihr wissen wollen! Ich meine, das kdnnten wir doch gar
nicht tun, wenn wir die Triibsal fragen, woher sie komme, und sie antwortet: ,von Gott,"
und wenn wir sie fragen, was sie wolle, und sie antwortet: ,zum Besten dienen." Ich
meine, einen Boten, der von Gott kommt und zu unserm Besten dienen will, den miisste
man doch herzlich willkommen heiBen! Meinst du nicht auch! Hast du das bisher getan?
Nein! Nun, aber du willst das doch in Zukunft tun, nicht wahr, nachdem du die Lektion
gelernt hast, dass alle Dinge ohne Ausnahme zum Besten dienen, wenn man Gott liebt.

Solange die Not und Tribsal aus Gottes Hand direkt kommt, so lange geht es noch
an. Da bekommt man es wohl noch fertig, zu singen:

Was Gott tut, das ist wohlgetan,
es bleibt gerecht Sein Wille;

wie Er fangt meine Sachen an,
will ich Ihm halten stille.



-67 -

Aber ,die Sache wird kritischer und schwieriger, wenn die Triibsal nicht aus Gottes
Hand, sondern von Menschen kommt. Und das geschieht sehr oft im Leben, ja, ich méchte
fast sagen: das geschient alle Tage. Wie viel Krankungen, Beleidigungen,
Zuricksetzungen, Verstimmungen, VerdrieBlichkeiten, Widerwartigkeiten,
Unannehmlichkeiten gibt es im taglichen Leben, im Hause und im Beruf, in der Familie und
mit den Kollegen, mit den Vorgesetzten und mit den Untergebenen, mit den Verwandten
und Bekannten, mit Nachbarn und Miteinwohnern u.s.w.!

Wer diesem Heere von Widerwartigkeiten gegenliber sich selber lebt und sich selber
liebt, der kommt aus dem Arger gar nicht heraus, der wird seines Lebens nie froh. Wer
aber die Lektion lernt, dass denen, die Gott lieben, alles zum Guten zusammenwirkt, der
hat damit viel gewonnen und gelernt, der kann in Friede und Ruhe des Herzens auch
durch die kleinen Schwierigkeiten des taglichen Lebens gehen.

Alles wirkt zum Guten zusammen, der ungerechte Vorgesetzte und der unangenehme
Untergebene, der bose Nachbar und die zankische Nachbarin. Gott braucht alle diese
Leute — uns zum Guten, damit das Bild des Lammes bei uns ausgestaltet wird.

Wie oft hast du geseufzt Gber den Bruder Grobian oder Uber die Schwester
Empfindlich! Wie oft hast du gesagt, der Nachbar Heftig sei dir so unsympathisch und
Fraulein Eitel konnest du gar nicht leiden! Und du hast gar nicht bedacht, dass Gott diese
Personen braucht, notwendig braucht, um das Bild des Lammes bei dir herauszugestalten.

Wenn diese unangenehmen und unsympathischen Personen aus deinem Leben
beseitigt wiirden — hattest du dann wohl Gelegenheit, dich in der Sanftmut und in der
Demut, in der Freundlichkeit und in der Geduld auszubilden? Nicht wahr, diese
Eigenschaften wirden sich bei dir nicht entwickeln kénnen, weil es dir an der Gelegenheit
fehlt, dich darin zu tben! Nun, das sind aber Ziige aus dem Bilde des Lammes! Wenn du
dem Bilde des Lammes einmal gleichgestaltet werden willst, dann musst du dir auch die
Mittel gefallen lassen, die dich in dies Lammesbild hinein verwandeln. Und dazu gebraucht
Gott gerade diese Menschen, die dir so unangenehm sind. Ohne ihren Dienst wird das
Lamm nie bei dir zutage kommen.

Alle Dinge dienen zum Besten. Dazu gehdren auch die VerdrieBlichkeiten und
Schwierigkeiten des taglichen Lebens. Alle Dinge ohne Ausnahme!

O da lernt man die Widerwartigkeiten des Alltags mit ganz andern Augen ansehen! Da
argert man sich nicht mehr darliber; denn man erkennt: Diese Dinge gebraucht Gott zu
meiner Erziehung und Umgestaltung in das Bild des Lammes. Und wenn man das erkannt
hat, dann ist man auch damit einverstanden, ja, man wird auch dafiir dankbar.

Wie kommt doch ein Herz so zur Ruhe, wenn es diese Lektion gelernt hat! Hast du sie
schon gelernt? O ich bitte dich, lerne sie inwendig, und dein Leben wird so ganz anders
werden! Du wirst dich nicht mehr argern und aufregen Uber diesen und jenen Menschen,
der dir unangenehm ist, sondern du wirst hinter ihm den HErrn sehen, der dich dadurch
erziechen will. Du hast es dann nicht mehr mit den Menschen zu tun, die dich schlecht
behandeln, sondern mit dem HErrn, der dein Bestes will, der dein Heil und Wohl im Auge
hat.

Was auch geschieht, es geschieht mit Gottes Willen und Wissen. Auch die
Unannehmlichkeiten, die Menschen uns bereiten, nehmen wir aus Gottes Hand und
danken Ihm dafr.



- 68 -

Damit verlernen wir dann auch zweierlei, was uns so oft um die Ruhe gebracht hat:
das leidenschaftliche Wiinschen und das leidenschaftliche Fiirchten. Wir legen die Zukunft
vertrauensvoll in Gottes Hand und wissen, was sie uns auch bringt, es ist nur Gutes, es
dient nur zu unserm Heil.

Ich darf es bezeugen, dass mein Herz zur Ruhe gekommen ist, zur Ruhe in Gott, als
ich diese Lektion inwendig gelernt hatte. Und darum winschte ich, du lerntest sie auch,
diese befreiende und beruhigende Lektion:

»dass denen, die Gott lieben, alles zum Guten zusammenwirkt!™



- 69 -

XVIII.

Zine wunderbare (heschichte.

Romer 8,29.30

Denn welche Er zuvor ersah, die hat Er auch vorher bestimmt, gleichgestaltet zu
werden dem Ebenbilde Seines Sohnes, auf dass derselbe der Erstgeborene sei unter vielen
Briidern. Welche Er aber vorher bestimmt hat, die hat Er auch berufen; welche Er aber
berufen hat, die hat Er auch gerechtfertigt. Welche Er aber gerechtfertigt hat, die hat Er
auch verherrlicht.

noch ohne Erkldrung geblieben. Es sind die Worte: ,die nach dem Vorsatz berufen
sind." Die bediirfen noch einer naheren Erklarung. Diese gibt nun Paulus in den
beiden folgenden Versen.

‘7' n dem Verse, den wir im vorigen Abschnitt besprochen haben, sind ein paar Worte

Es sind funf Worte, die wir uns hier unterstreichen miissen, welche flnf Taten Gottes
bezeichnen. Das erste Wort heiBt: ,zuvor erkannt.“ Damit fangt die goéttliche
Gnadengeschichte an. Darauf folgt: ,zuvor bestimmt,™ gleichgestaltet zu werden
dem Bilde Jesu. Dann kommt: ,berufen,™ dann: ,gerechtfertigt™ und endlich
das Ziel: ,verherrlicht."

Die Geschichte, die in diesen flinf Worten beschrieben wird, fangt an vor Grundlegung
der Welt und hort auf in der Herrlichkeit. Eine wunderbare Geschichte!

©® ,Welche Er zuvor erkannt hat." Das ist der Anfang. Dieser Anfang geht
zurtick vor die Grundlegung der Welt.

Was heit das: ,welche Er zuvor erkannt hat?"

Wenn mir ein Begriff, ein Wort der Bibel unverstandlich ist, dann bitte ich den HErrn,
Er mbge mir doch durch ein Bild oder durch eine Geschichte diesen Begriff klarmachen. So
habe ich es einst auch mit diesem Worte gemacht. Und Gott gab mir eine Geschichte, um
mir diese Sache verstandlich zu machen.

Ich machte eine Reise, um irgendwo eine Versammlung zu halten. Unterwegs musste
ich die Bahn verlassen, um eine andere Bahnlinie zu erreichen, die etwa eine Stunde
entfernt lag. Als ich das Stadtchen verlassen hatte, um meine Wanderung anzutreten, sah
ich, dass die LandstraBe einen sehr groBen Bogen machte, um die Hohe des Berges zu
erreichen. Ich dachte: Gibt es denn hier keinen FuBweg, der diesen groBen Bogen
abschneidet? Da war wohl einer: aber ich sah nicht, ob er wirklich zu der Héhe des Berges
emporfihrte. Ich konnte nur ein kurzes Stlick dieses FuBweges lberblicken, dann senkte
er sich und entzog sich meinen Augen. Wie sehr ich auch den Berg anschaute, ich konnte
nicht entdecken, wo dieser Weg auf die Héhe kam und auf die LandstraBe miindete.
Vielleicht flihrte er nur zu einer Sandgrube oder zu einem Steinbruch. Ich Gberlegte, was
ich tun sollte. Wenn ich den FuBweg einschlug und er flihrte nicht zum Ziele, den Berg



-70 -

hinan, so dass ich wieder umkehren musste, dann verlor ich Zeit und versaumte vielleicht
meinen Zug. Darum entschloss ich mich, lieber auf der LandstraBe zu bleiben und den
weiten Bogen zu machen.

Nach einer Weile hatte ich die Hohe erreicht. Da — lag der FuBweg vor mir in seiner
ganzen Ausdehnung. Ich sah, dass ich ihn ganz gut hatte benutzen kénnen. Von unten
hatte ich ihn nur zu einem kleinen Teil (ibersehen kénnen, von oben (ibersah ich den
ganzen Weg: ich sah, wo er unten von der LandstraBe abbog, wie er sich durch Felder und
Wiesen schlangelte und endlich sich den Berg hinaufwand.

Da sagte ich mir: so sehen wir Menschen immer nur ein kleines Stlick unseres
Lebensweges vor uns. Es entzieht sich unsern Blicken und unserer Kenntnis, wie der Weg
weiter verlauft. Aber Gott sieht von Seiner hoheren Warte auf unser Leben herab. Er
sieht den ganzen Weg, den wir wandern, vom Anfang bis zum Ende. Er sieht jeden
Umweg, den wir einschlagen, und jede Wendung, die wir machen. Wir missen den Weg
Schritt furs Schritt zuriicklegen. Er steht an der H6he und sieht uns zu. Und Er sieht
voraus, wenn Er so die Wege der Menschen Uiberblickt, wer sich flir Jesus entscheiden
wird, wer den Ruf der Gnade annehmen wird, wer das Ziel erreichen wird und wer nicht.

Er hat uns zuvor erkannt, sagt Paulus. Verstehst du das Wort nun? Oder soll ich es dir
noch an einem andern Gleichnis klarmachen? Denke dir einen Lehrer. Was weiB3 der schon
zu Weihnachten? Welcher von den Schiilern zu Ostern das Ziel der Klasse erreichen und
versetzt werden wird, und welcher von ihnen sitzenbleibt, das sieht er vorher. Er kennt die
Schiler und ihre Fahigkeiten. Da sieht er voraus, wer ans Ziel kommen wird und wer nicht.
Wirdest du ihn fragen, dann kdnnte er dir schon zu Weihnachten eine Liste derer geben,
die versetzt werden, und derer, die sitzenbleiben.

Aber wenn er auch vorher sieht, der Karl und der Fritz bleiben sitzen, lasst er diese
Schuler nun links liegen? Er ware kein guter Lehrer, wenn er das tate. Im Gegenteil, er
wird sich auch um die bemihen, von denen er vorher sieht; dass sie sitzenbleiben, ja, er
wird sich ganz besonders um sie bemihen, ob er sie nicht doch vielleicht noch
mitbekommen konnte.

So macht es Gott auch. Wenn Er auch vorher sieht, wer sich dem Zuge der Gnade
widersetzt, so lasst Er solche Seelen doch nicht links liegen, o nein, Er bemiht sich in
groBer Liebe und Treue auch um sie, ob es Ihm nicht gelingt, sie auch noch zu erretten.
»Solches tut der HErr an einem jeglichen zweimal oder dreimal, dass Er seine Seele
herumhole vom Verderben," so steht geschrieben.

So ist es kein Widerspruch, dass Gott etliche ,zuvor erkannt™ hat, und dass Er will,
dass allen Menschen geholfen werde. Nein, so reimt sich beides gut zusammen. Es bleibt
Wahrheit: ,Gott will, dass allen Menschen geholfen werde." Aber nicht alle Menschen
wollen sich helfen und erretten lassen. Und das sieht Gott vorher.

® Bei wem nun Gott das vorausgesehen hat, dass er sich von der Gnade Gottes
ziehen lassen wird, den hat Er — und das ist das zweite — ,zuvor bestimmt," und
zwar zu einem herrlichen Ziele, namlich: gleichgestaltet zu werden dem Bilde Jesu Christi,
des Lammes Gottes.

Wir haben bei der Betrachtung des 28. Verses dieses Ziel schon betrachtet und
gesehen, wie alle Dinge zusammenwirken in unserm Leben, damit dies goéttliche und
herrliche Ziel erreicht wird.



-71 -

Wir sollen gleichgestaltet werden dem Bilde Jesu, damit Er der Erstgeborene sei unter
vielen Brldern. Er will Seine Herrlichkeit nicht allein haben, Er will sie mit den Seinen
teilen, die der Vater Ihm gegeben hat. Er ist der Erstgeborene, aber sie sind Seine Brider,
ebenbiirtig und ebenbildlich dem Sohne Gottes.

Welch eine anbetungswiirdige Gnade! Das ist nie in eines Menschen Gedanken
gekommen, was Gott fur die bestimmt hat, die sich Ihm hingeben. Aber es steht
geschrieben, und darum dirfen wir es glauben und Gott dafiir danken, dass Er uns zuvor
bestimmt hat, gleichgestaltet zu werden dem Bilde Seines Sohnes, auf dass Er der
Erstgeborene sei unter vielen Bridern.

©® Dann das dritte Wort. Nachdem Gott von Ewigkeit her uns zuvor ersehen und
zuvor bestimmt hat flir dies hohe, herrliche Ziel, hat Er uns auch berufen. Das geschieht
in der Zeit unseres Lebens.

Auf den Irrpfaden und Siindenwegen trat Er uns entgegen mit dem Ruf der Gnade.

Haben wir ihn gleich gehdrt und befolgt? Oder haben wir den HErrn warten lassen?
Hat Er wieder und wieder rufen missen? O die Langmut und Geduld Gottes, die sich so
treu um einen siindigen Menschen bemiiht, der kein Ohr fiir den Ruf der Gnade hat! Nicht
wahr, Er hat auch dich wieder und wieder gerufen, bis du endlich auf Seinen Ruf
eingegangen bist? O ein treuer Gott!

Bald ergeht der Ruf der Gnade an uns, wenn wir unter dem Schalle des Wortes Gottes
sitzen, bald, wenn wir ein christliches Buch oder Blatt in der Hand halten, bald auf dem
Krankenlager, bald an einem Sarg und Grab — alle Gelegenheiten benutzt der HErr, um den
Ruf der Gnade an uns ergehen zu lassen, bis wir endlich sagen: ,Jesus, sieh her, ich
komme!™

® Und dann? O dann folgt etwas Wunderbares! ,Welche Er berufen hat, die hat Er
auch gerechtfertigt."

Was hatte man denken sollen? Nicht wahr, man hatte denken sollen, Er wiirde uns
unser ganzes Siindenregister vorhalten, Er wiirde uns eine Strafpredigt halten und uns
erinnern an alles, was wir getan, womit wir Ihn betrlibt und bekiimmert hatten. Aber nein,
Er hat uns nicht gescholten und gestraft, Er hat uns — gerechtfertigt, d. h. Er hat uns
freigesprochen von unserer Schuld; Er hat uns unsere Slinde vergeben und uns zu Kindern
Gottes angenommen.

Ist das nicht eine wunderbare Geschichte? O wenn Gott unser Leben mit uns
durchgegangen ware, wenn Er uns Vorhaltungen und Vorwiirfe gemacht hatte: , Aber wie
konntest du nur das tun!™ Das hatten wir wirklich verdient gehabt. Wir kdnnten uns
wahrlich nicht beschweren. Aber nein, Gott empfangt uns, wie der Vater den verlorenen
Sohn, mit vergebender Gnade, mit herzlicher Liebe; Er nimmt uns, die Rebellen und
Emporer gegen Seinen heiligen Willen, als — Seine Kinder an, denen Er Seine Gnade
erzeigt und Sein Vaterherz offenbart.

Gerechtfertigt! Die Schuld vergeben! An Kindes Statt angenommen! Gnade Uber
Gnade!

©® Und noch etwas kommt! Noch ist diese wunderbare Geschichte der Gnade Gottes
nicht zu Ende. ,Welche Er aber gerechtfertigt hat, die hat Er auch herrlich
gemacht."



-72 -

Wie? Die hat Er auch herrlich gemacht? Muss das nicht besser heiBen: Die wird Er
auch herrlich machen! Herrlich machen ist doch das Ziel, und das liegt doch in der
Zukunft! Gewiss, das ist unser Ziel. Aber so gewiss sieht Gott dies Ziel voraus, dass es
schon heiBt: ,Die hat Er auch herrlich gemacht." Wenn unsere Zubereitung und
Vollendung unsere Sache ware, dann kdnnte es hier nicht heiBen: ,Die hat Er auch
herrlich gemacht." Aber unsere Heiligung ist Gottes Werk. Und davon steht
geschrieben: ,Der in euch angefangen hat das gute Werk, der wird es auch vollenden bis
an den Tag Jesu Christi." So wie der HErr der Anfanger des Glaubens ist, so ist Er auch der
Vollender desselben. Er wird zum Ziele kommen mit allen, die sich Ihm hingeben. Das ist
so sicher und gewiss, dass es hier heit: ,Welche Er gerechtfertigt hat, die hat Er auch
herrlich gemacht."

Ist das nicht eine anbetungswiirdige Geschichte, was die Gnade Gottes an uns tut, die
uns zuvor ersehen hat vor Grundlegung der Welt, die uns zuvor bestimmt hat,
gleichgestaltet zu werden dem Bilde Jesu Christi, die uns herausgerufen hat aus der Welt
und ihrer Lust, die uns gerechtfertigt und zu Gotteskindern gemacht hat und so gewiss mit
uns zu dem Ziele der Herrlichkeit kommen wird, dass der Apostel im Heiligen Geiste die
Zukunft schon als Gegenwart, ja als Vergangenheit ansieht — ist das nicht eine
anbetungswiirdige Geschichte!

O so lasst uns doch dieser Gnade Gottes uns hingeben, dass sie auch mit uns
weiterkommen kann, dass wir verwandelt werden von Herrlichkeit zu Herrlichkeit in
dasselbe Bild als durch den HErrn, den Geist!



-73 -

XIX.

fas Kreuz - die Iﬁiirgschaft unserer ]Hollendung.

Roémer 8,31.32

Was wollen wir nun hierzu sagen? Ist Gott fir uns, wer mag wider uns sein! Welcher
sogar Seines eigenen Sohnes nicht verschont, sondern Ihn fir uns alle dahingegeben hat!
Wie sollte Er uns mit Ihm nicht auch alles schenken?

as wollen wir nun hierzu sagen? Wozu? Zu dem, was der Apostel im

vorhergehenden ausgefiihrt hat, dass wir zuvor ersehen und zuvor bestimmt sind,

gleichgestaltet zu werden dem Bilde Jesu Christi, damit Er der Erstgeborene sei

unter vielen Bridern. Was wollen wir nun dazu sagen? Wir missen doch etwas
dazu sagen. Wir mussen doch irgendwie Stellung dazu nehmen!

Es ist merkwirdig, wie interesselos viele Menschen, auch Kinder Gottes, sich dem
Worte Gottes gegenliber verhalten. Sie héren es an; sie lesen es — aber sie sagen nichts
dazu; sie nehmen keine Stellung zu dem, was sie héren und lesen.

Das ist ungehdrig. Wenn Gott mit uns redet in Seinem Worte, miissen wir doch etwas
darauf antworten. Wir missen doch ja oder nein sagen, ob wir es tun oder ob wir es nicht
tun wollen.

Was wollen wir nun dazu sagen, dass Gott uns zuvor bestimmt hat, gleichgestaltet zu
werden dem Bilde Seines Sohnes, dass wir ebenbiirtige und ebenbildliche Séhne Gottes
werden sollen!

Die einen sagen, wenn sie so gefragt werden: ,Nun, das mag wohl etwas flir andere
sein; aber fir mich ist das nichts. Ich bin so oft untreu und ungehorsam gewesen, dass ich
diese Worte nicht fur mich in Anspruch nehmen kann. Das mag wohl etwas flir den und
fir die sein; aber flir mich ist das nichts." So reden viele, und sie meinen, das sei
Demut. Aber nein, das ist gerade das Gegenteil von Demut, das ist der Hochmut, der alles
besser wissen will, sogar besser als Gott.

So wollen wir es nicht machen. Wir wollen das Wort Gottes nicht meistern. Wenn Gott
uns in Seinem Worte sagt, Er habe uns bestimmt, gleichgestaltet zu werden dem Bilde
Seines Sohnes, dann — wollen wir Seinem Worte glauben! Dann wollen wir sagen: ,,O HErr,
verstehen kann ich das nicht, und begreifen kann ich das nicht, dass aus mir das werden
soll, was Dein Wort sagt: aber ich glaube es, denn: Du hast es gesagt!™

Und es gibt noch eine andere Biirgschaft daflir, dass Gott mit uns zu Seinem Ziele
kommen wird. Das ist das Kreuz. Das Kreuz verblirgt uns: Hat Gott Seines eigenen Sohnes
nicht verschont, sondern Ihn flir uns alle dahingegeben, wie sollte Er uns mit Ihm nicht
alles schenken?! Das Kreuz sagt es uns, dass die ganze Liebe und Gnade Gottes fiir uns da
ist.



-74 -

Nun, dann wollen wir nicht mehr zweifeln, ob Gott mit uns zu Seinem Ziele kommen
werde, sondern glauben und (iberzeugt sein: was Er zusagt, das halt Er gewiss.

~Wenn Gott fur uns ist, wer ist wider uns?" Das heif3t: wenn Gott solche Plane mit uns
hat, wer kann sie dann durchkreuzen? ,Wer?" fragen manche. ,Der Feind!™ sagen sie.

Gewiss, das ist wahr, was Luther gesungen hat: ,GroB Macht und viel List sein
grausam RUstung ist, auf Erd'n ist nicht seinsgleichen." Aber das ist doch auch wahr, dass
Christus dem Teufel die Macht genommen hat, dass Er der alten Schlange auf Golgatha
den Kopf zertreten hat. Der Feind hat nicht mehr Macht Uber uns, als wir selbst ihm
einraumen.

So groB seine Macht und seine List auch ist, wir brauchen ihn nicht zu flirchten, denn:
»1st Gott flir uns, wer mag wider uns sein?"

Das muss allerdings sicher sein, dass Gott fur uns ist. Wenn Gott nicht flir uns ist,
dann hat der Feind gewonnenes Spiel. Und wann ist Gott fir uns? Wenn wir flir Gott sind,
wenn wir ungeteilten Herzens fir Ihn sind, wenn wir uns als ein lebendiges Opfer Ihm
ubergeben haben.

Bist du fiur Gott? Dann ist Gott auch fir dich! Und wovor brauchtest du dich dann
noch zu fiirchten?

In Johannes 10 hat Jesus uns zugesagt, niemand solle die Seinen aus Seiner Hand
reiBen.

Und wenn das einer Seele noch nicht Bilirgschaft und Sicherheit genug ist, dann fiigt
Er hinzu, dass sie niemand aus Seines Vaters Hand reiBen solle. Ist das nicht Sicherheit
genug? Wenn dich Gott der Vater und wenn dich der Sohn Gottes in die Hand genommen
haben, dann brauchst du dich doch nicht mehr zu furchten!

Unsere Blirgschaft ist nicht unsere Treue, unsere Gerechtigkeit, unser Glaube, unser
Gehorsam, sondern der lebendige und allmachtige Gott.

Wenn Gott flr uns ist, wer ist dann wider uns?

Ach, manche Kinder Gottes werfen einen angstvollen Blick auf die Lage, in der sie sich
befinden, und sagen kleinlaut: ,Die Verhaltnisse!"™ Sie meinen: ,Ja, der hat gut reden, der
lebt auch in ganz andern Verhaltnissen! Aber in meinen Verhéltnissen geht das nicht!™

Wirklich nicht!

Im letzten Kapitel des Philipperbriefes steht ein merkwirdiges Wort, Gber das man
leicht hinweg liest. Es heiBt: ,Es griiBen euch die Heiligen in des Kaisers Hause." Der
Kaiser, von dem da die Rede ist, hieB Nero, dieser grausame, blutdiirstige Mensch. Und in
seinem Hause, an seinem Hofe gab es Glaubige! Wenn das mdglich war, dann bin ich
Uberzeugt, dass es in deinen Verhaltnissen auch geht. Schlimmer als die Verhaltnisse
am Hofe Neros sind deine Verhaltnisse doch gewiss nicht!

Nein, nein, es gibt nichts, was die Plane Gottes durchkreuzen kénnte! ,Ist Gott flr
uns, wer mag wider uns sein?"

Wie fest wir uns auf Gott verlassen kdnnen, das predigt uns Seine Liebe, die Er uns
bewiesen hat, als Er Seinen Sohn fiir uns dahingab. ,Welcher Seines eigenen Sohnes nicht
verschont hat, sondern hat Ihn fir uns alle dahingegeben, wie sollte Er uns mit IThm nicht
alles schenken?"



-75 -

Wenn man von der Erlésung spricht, die auf Golgatha vollbracht worden ist, dann
denkt man gewohnlich nur an das Opfer, das der HErr Jesus gebracht hat, als Er Sein
Leben flr uns lieB. Von dem Opfer, das der Vater im Himmel brachte zu unserer Errettung,
wird so wenig gesprochen, daran wird so wenig gedacht.

Vor Jahren stand ich vor der Aufgabe, meinen erstgeborenen Sohn dem HErrn
zurickzugeben. Ich wusste, ich gab ihn in die besten Hande, die es nur geben kann, in die
treuen Hande des guten Hirten. Ich wusste, dass der HErr ihn nun in Seine Pflege und
Erziehung nehmen wirde, dass er beim HErrn gut aufgehoben sei und fir uns bewahrt
werde — und doch, was war es flir ein Schmerz, das hoffnungsvolle und geliebte Kind
hinzugeben! Was war es flir ein Riss, der da durchs Herz ging!

Als ich das erfuhr, da ist es mir deutlicher geworden als je zuvor, was es doch fir ein
Opfer war, das der Vater flr uns brachte, als Er Seinen eingeborenen und geliebten Sohn
dahingab. Er gab Ihn nicht in gute und treue Hande, Er gab Ihn in die Hande von
Menschen, von denen Er zuvor wusste, dass sie IThn martern und foltern, dass sie Ihn
kreuzigen und hinrichten wirden. Und obwohl Er das wusste, hat Er das groBe Opfer doch
gebracht.

O was liegt doch in den Worten: ,Hat Gott Seines eigenen Sohnes nicht verschont —I"
Was fiir eine Liebe muss doch Gott zu der verlorenen Welt gehabt haben, dass Er dieses
Opfer brachte! Wir werden es nie ganz verstehen kénnen, das wunderbare ,Also" in dem
Worte: ,Also hat Gott die Welt geliebt, dass Er Seinen eingeborenen Sohn gab!™

Wenn dir je Zweifel kommen wollen, liebe Seele, wenn je Gedanken in dir aufsteigen,
ob Gott dich liebhabe, wenn du in Tribsalen und Dunkelheiten Gott nicht verstehst und
bange fragst: ,Warum tut das Gott?" — dann blicke auf das Kreuz von Golgatha! Da hat
Gott ein fur allemal in durchschlagender Weise bewiesen, dass Er die Liebe ist, dass Er die
Menschen lieb hat! Wenn Gott uns nicht lieb hatte, dann hatte Er dieses Opfer nicht
gebracht! Dann hatte Er Seinen Sohn nicht flir uns dahingegeben!

Ja, das Kreuz von Golgatha predigt uns laut und vernehmlich: Gott ist die Liebe! Gott
hat uns lieb!

Und wenn Gott dieses Opfer bringen konnte, wenn Gott Seinen Sohn dahingehen
konnte — wie sollte Er uns mit Ihm nicht alles schenken? Was sollte Ihm dann zu schwer
und zu groB sein?

Das Kreuz von Golgatha verbirgt es uns, dass Gott in allem Liebesgedanken mit uns
hat, dass Er mit uns zu Seinem Ziele kommen wird, dass Er bereit ist, zu segnen und zu
geben, wenn wir nur nehmen wollen.

Das ist die groBe Bedingung, auf die alles ankommt. Wenn Gott schenkt, dann
missen Leute da sein, die sich schenken lassen wollen, die bereit sind, Seine Gaben
anzunehmen. Bist du bereit, dir von Ihm schenken zu lassen?

Das ist gar nicht so leicht. Das will erst gelernt sein. Von Natur ist es vielen Menschen
viel leichter, andern zu schenken, andern Dienste zu leisten, als sich von andern dienen
und schenken zu lassen.

Dieser Hochmut, der sich nichts schenken lassen will, der steckt uns auch Gott
gegenuber sehr im Blute. O was geben sich die Menschen Miihe, Gott mit ihren Leistungen
und Bemuhungen zufrieden zu stellen! Sie wollen ihrem Gott etwas geben. Sie wollen ihre
Jreligiésen Pflichten erflllen.™ Ach, was kdnnen wir denn dem groBen Gott schenken?



-76 -

Wir mussen uns von Ihm schenken lassen. Wir nhehmen Seine Geschenke aber erst
dann, wenn wir erkannt haben, dass wir sie brauchen. Daran liegt es, dass Gott fir
Seine Gaben so wenig Abnehmer findet. Wir meinen so gern, wir kénnten mit eigenen
Anstrengungen und Vorsatzen uns helfen. Wir erwarten noch etwas von unserer eigenen
Kraft und Tlchtigkeit. Und solange wir das tun, nehmen wir nicht aus der Hand unseres
Gottes. Erst wenn wir erkannt haben, dass wir in uns selber nichts haben und nichts sind,
nichts wissen und nichts kdnnen, erst dann freuen wir uns, dass wir nehmen diirfen.

Das ist die Hauptsache im Glaubensleben. Ja, so sehr ist das Nehmen die Hauptsache,
dass man geradezu sagen kann: Das Wesen wahren Christentums heiBt: Nimm!

Leben und volle Geniige haben wir in IThm, wir brauchen nur zu kommen und aus
Seiner Fllle zu nehmen. Was du brauchst — Jesus hat! Quale dich nicht, etwas aus dir
heraus zu produzieren: Jesus hat! Brauchst du Weisheit zur Erziehung deiner Kinder?
~Wem Weisheit mangelt, der bitte von Gott," sagt Jakobus, ,und sie wird ihm gegeben
werden." Brauchst du Trost? ,Ich will euch trésten, wie einen seine Mutter trostet," spricht
der HErr. Brauchst du Mut, den Namen des HErrn zu bekennen? Jesus hat bekannt ein
gutes Bekenntnis in schwerer Stunde! Und Er hat versprochen, uns zur Stunde zu geben,
was wir sagen sollen. Brauchst du Kraft? Er ist der Kraftheld, wie Jesaja Ihn genannt hat.
Brauchst du Rat, wie du dich entscheiden sollst! Er hat gesagt: ,Ich will dir den Weg
zeigen, den du wandeln sollst: Ich will dich mit Meinen Augen leiten." Ja, was du
brauchst — Jesus hat! ,Wie sollte Gott uns mit Ihm nicht alles schenken?"

Und wenn das Ziel, das Gott uns gesteckt hat, herrlich ist, groBartig, wunderbar — Er
stellt uns die Fille der Gnade in Jesus zur Verfigung. Wir kénnen es erreichen, und wir
werden es erreichen, wenn wir nur, ,anstatt an uns zu denken, ins Meer der Gnade uns
versenken."

Gott ist bereit, zu geben, immer, immer. Wenn wir zu kurz gekommen sind, wenn wir
Mangel an Gnade gehabt haben, wenn wir hinter dem Willen Gottes zurlickblieben —
woher kam es? Kam es nicht daher, dass wir nicht den rechten Gebrauch von der Gnade
gemacht haben? Dass wir nicht mit allen Bedlirfnissen zum HErrn gegangen sind?

Lasst uns doch lernen: Der Gott und Vater, der die Gabe Seines Sohnes gegeben hat,
der will uns mit Ihm alles schenken, volle Genlige! Und wir haben nichts zu tun als nur —
zu nehmen.

Willst du deinem Gott Freude machen? Dann komm und nimm! Und je ofter du
kommst, um so mehr ehrst und erfreust du Ihn! Ganz gewiss, so wirst du es auch
erfahren: ,Hat Gott Seines eigenen Sohnes nicht verschont, sondern Ihn flir uns alle
dahingegeben, wie sollte Er uns mit Ihm nicht alles schenken?"



-77 -

XX.

Wnser Rechtsanwalt.

Romer 8,33.34

Wer will gegen die Auserwdéhlten Gottes Anklage erheben? Gott, der sie rechtfertigt?
Wer will verdammen? Christus, der gestorben ist, ja vielmehr, der auch auferweckt ist, der
auch zur Rechten Gottes ist, der uns auch vertritt!

m er will gegen die Auserwahlten Gottes Anklage erheben?

Gott nicht, Er hat sie ja auserwahlt. Er hat sie ja aus der Welt herausgerufen
und zu Seinem Eigentum gemacht. Gott ist es, der sie fort und fort rechtfertigt.

Christus auch nicht, Er hat ja Sein Leben fir sie gelassen. Er hat ja Sein Blut fir
sie vergossen. Nein, Christus verklagt die Auserwahlten Gottes nicht.

Wer kénnte es denn tun? Nur einer, der das Verklagen der Briider so sehr als
seinen Beruf, als seine Aufgabe ansieht, dass er davon in der Bibel den Namen bekommen
hat: ,der Verklager der Bruder." O wie ist der Feind darauf aus, bei den Kindern Gottes
irgend etwas ausfindig zu machen, weshalb er sie verklagen kénnte!

Zuerst sagt er uns: , O das ist doch keine Sinde! Der Bruder Soundso tut das auch,
und Pastor Soundso hat auch gesagt, so tragisch misse man das nicht nehmen! Was ist
denn weiter dabei? Und auBerdem, wer sieht es denn, und wer weiB denn etwas davon?"
So sucht er die Slinde so harmlos wie moglich darzustellen, ja, es sei eigentlich gar keine
Sinde.

Und wenn es ihm dann gegliickt ist; und er hat ein Kind Gottes zu Fall gebracht, dann
— geht er hin und verklagt es. Dann sagt er: ,0 der will so fromm sein, der sagt, er sei
bekehrt — und der hat das gesagt und das getan!®

Ist es so noch nicht gegangen in deinem Leben? Hat er es bei dir noch nicht so
gemacht! Dass er erst dich mit allerlei Schmeichelworten zu fangen wusste und dann
hinging, um dich zu verklagen?

O es ist ein listiger Feind! Es gilt, vor ihm auf der Hut zu sein! Zwei groBe Absichten
hat er, die er um jeden Preis auszufiihren sucht. Die erste ist die: er tut, was er kann, um
eine Seele zu hindern, die dem Herrn nachfolgen mdchte. Was fiir Schwierigkeiten legt er
ihr in den Weg! Immer neue Hindernisse weiB er ihr zu bereiten. Jedes Mittel der List, der
Gewalt, der Lige, der Drohung, der Einschiichterung ist ihm recht, wenn er nur damit sein
Ziel erreichen kann, die Seelen zurickzuhalten, dass sie sich dem Herrn nicht hingeben
sollen.

Und wenn eine Seele dann doch durchgebrochen ist durch alles, was ihr der Feind
vorredete und in den Weg stellte, wenn sie doch in Verbindung mit Jesus gekommen ist,
dann tut er, was er kann, um diese Verbindung wieder auseinander zu reiBen. Er droht, er



-78 -

schreckt, er lockt, er schmeichelt, er lasst nichts unversucht, um eine glaubige Seele zu
Fall zu bringen.

Und dies Hohnlachen der Holle, wenn es ihm gelungen ist! Wie weill er dann die
Geschichte an die Offentlichkeit zu bringen! Wie bietet er dann alles auf, um die Sache
Jesu durch diesen Fall in Misskredit zu bringen bei der Welt!

Und — wie setzt er dann der armen Seele zu! Vorher hat er ihr die Stinde so harmlos,
so geringfligig darzustellen gewusst; nun kommt er mit ganz andern Worten. Nun malt er
mit den schwarzesten Farben. Nun sagt er, die Siinde sei groBer, als dass sie vergeben
werden kénne.

Wer kennt sie nicht, die Taktik des Feindes! Wer hatte nicht schon seine
schmerzlichen Erfahrungen mit ihm gemacht!

Daran denkt der Apostel hier. Aber er spricht nicht von ihm, dass wir uns vor ihm
firchten sollen, sondern dass wir den Blick von ihm abwenden und ihn vertrauensvoll auf
den HErrn richten sollen.

Als Gott uns als Seine Kinder annahm, will Paulus sagen, da wusste Er, was Er tat. Er
kannte uns. Er wusste, was flr ein Gemachte wir seien. Er wusste, dass wir Staub seien.
Damit hat Er von vornherein gerechnet. Und trotzdem hat Er uns angenommen. Nun ware
es ja ein Triumph des Feindes, wenn es ihm geldange, das Werk der Gnade zu zerstdren
und die Absichten Gottes zu verhindern. Nein, das wird ihm nicht gelingen. ,Gott ist es,
der sie rechtfertigt." Dass ist etwas Fortgehendes und Dauerndes. Er hat uns nicht nur
einmal gerechtfertigt, Er tut es fort und fort, wenn wir uns haben vom Feind libervorteilen
lassen.

Und Jesus? O der tritt flir uns ein, der ist unser Rechtsanwalt, ,wenn der Klager uns
verklagt."

Er ist gestorben, ja vielmehr, Er ist auch auferweckt. Er ist ein Mensch geworden wie
wir. Er kennt unsere Verhaltnisse, unsere Note, unsere Schwierigkeiten. Er hat selbst in
unsern Verhaltnissen gestanden; Er ist selbst allenthalben versucht worden, gleichwie wir.
Er weiB, wie es einem armen Menschenkind in den verschiedensten Lebenslagen zumute
ist. Er hatte Brlder, die nicht an Seine goéttliche Sendung glaubten. Er hatte eine Mutter,
die jahrelang Ihn nicht verstand. Ja, Seine Angehdrigen sagten eine Zeitlang von Ihm, Er
sei ,von Sinnen!™ Er hatte Jinger, die Seine Geduld auf harte Proben stellten. Er hatte
Feinde, die Thm nach dem Leben trachteten. Ja, in leibhaftiger Gestalt trat Ihm der
Versucher entgegen. O Jesus kennt uns und unsere Néte! Sie sind Ihm nicht fremd. Er hat
sie selbst durchlebt.

Und nun hat Er sich gesetzt zur Rechten Gottes. Und was tut Er dort? Er tritt fir uns
ein. Er ist unser Rechtsanwalt. Wie kostbar ist es, das zu wissen! ,Wir haben nicht einen
Hohenpriester, der nicht kdnnte Mitleiden haben mit unsern Schwachheiten, sondern der
versucht ist allenthalben, gleichwie wir, nur ohne Slinde." Wie trostlich ist das!

Da ist eine Mutter im Kreise ihrer Kinder. Es sind lebhafte Kinder, die der Mutter den
Kopf warm machen. Endlich reiBt der Mutter die Geduld, und mit scharfen, scheltenden
Worten fahrt sie dazwischen, vielleicht mit zornigen, aufgeregten Schlagen.

Der Feind gebt hin und verklagt sie. Nicht wahr, Mutter, das hast du schon erlebt?
Dein Gewissen hat dir schon gesagt, es war nicht recht, nicht wahr?



-79 -

Aber was sagt der HErr Jesus, wenn der Verklager kommt? Er sagt: ,Ja gewiss, es
war nicht recht, dass sie so die Geduld verlor, dass sie so aufgeregt wurde und so
ungerecht strafte und schalt — aber was hatten die Kinder auch fir einen Larm gemacht,
und wie angegriffen war die arme Mutter von der schlechten Nacht, die sie gehabt hatte!™

Er nennt Siinde Siinde, ja; aber Er weif3 die mildernden Umsténde ins Licht zu rlicken.
Er ist ein Rechtsanwalt, der nichts vergisst, was zugunsten des Angeklagten sprechen
kdnnte.

Mutter, ist das nicht zum Danken und Anbeten, dass Jesus so ein Rechtsanwalt ist?
Wenn dir diese Gnade und Liebe recht klar und recht groB wird, dann bin ich lberzeugt,
du wirst nicht leichtfertig und mutwillig siindigen in dem Gedanken: Nun, dann ist es ja
nicht so schlimm, wenn Jesus flir mich eintritt, sondern ich denke, du wirst sagen: Wenn
Jesus so lieb und gut ist, dann will ich Thm aber doch den Schmerz nicht machen, dass Er
so oft fur mich eintreten muss. Denn es ist doch jedes Mal ein Schmerz fir den Heiland,
wenn der Teufel einen Seiner Jinger oder eine Seiner Jiingerinnen verklagt.

Da ist ein Arbeiter in der Fabrik. Er ist ein Bekenner Jesu Christi. Seine Kameraden
sind Spotter und Lasterer. Jetzt geben sie sich alle erdenkliche Mihe, um den treuen
Bekenner in Wut zu bringen. Allerlei Schabernack tun sie ihm. Allerlei Spottworte fliegen
zu ihm hintber. Bald reden sie fromm, bald gottlos, um ihn zu reizen. Endlich ist es ihnen
gelungen. Er wird zornig. Er wird aufgeregt. Das war es, was sie wollten. Jetzt stehen sie
da und héhnen: ,Ha, hort mal den Betbruder! Wie der schimpfen kann! Ein elender
Heuchler ist er, weiter nichts."

Und der Verklager — verklagt ihn. O wie liegt der Bruder drunter! Wie schwer tragt er
an der Last, seinen geliebten HErrn so verunehrt zu haben! Der Teufel sagt ihm: ,Nun sei
du nur stille, halt du nur den Mund!™ Und er denkt, jetzt sei es aus mit ihm, er dlrfe nie
mehr ein Zeugnis und Bekenntnis ablegen.

Bruder, es war ja schlimm, dass du dich so hinreien lieBest. Du hast der Sache des
HErrn einen groBen Schaden zugefligt. Aber — verzage nicht! Hbre einmal, was dein
Rechtsanwalt Jesus dem Verklager antwortet: ,Gewiss, er hat sich hinreiBen lassen, und er
hat Worte gesagt, die waren unrecht. Es hat Mir auch sehr weh getan. Aber man muss das
auch in Betracht ziehen, wie seine Kollegen ihn gepeinigt hatten mit ihren Redensarten!™

Da sitzt eine Diakonisse in ihrem Kammerchen und weint. Der Feind sagt ihr: ,Du
taugst Uberhaupt nicht flr solchen Dienst. Du solltest austreten, das ware am besten!™
Ach, du arme Schwester, blicke einmal auf! Blicke einmal auf den HErrn; Er ist auch dein
Rechtsanwalt. Horch! Er sagt: ,Gewiss, es ist sehr unrecht, dass sie sich so hat
niederdrlicken lassen, dass sie so der Verzagtheit Raum gegeben hat: aber diese Kranke
ist auch wirklich sehr schwierig. Man kann es ihr auch wirklich nicht recht machen."

Liebe Schwester, trockne deine Tranen. Sie verunehren den HErrn, der so freundlich
acht hat auf dich und dein Werk. Und dann, anstatt dich vom Feind einschiichtern zu
lassen, blicke auf Jesus und mach von Seiner Gnade Gebrauch zur rechtzeitigen Hilfe,
damit du dem Feinde nicht wieder Grund gibst, dich zu verklagen.

O wir haben einen Rechtsanwalt, der fir uns eintritt! Ist das nicht ein herrlicher
Gedanke? Nicht wahr, wenn du das bedenkst, dann fiirchtest du dich nicht mehr vor dem
Feinde? Dann wendest du dich um so mehr deinem Heiland zu in herzlicher Liebe und
Dankbarkeit, nicht wahr? Denn wenn Er auch fir dich eintritt — ein Schmerz ist es doch
immer flr das liebevolle Heilandsherz wenn der Verklager auftritt und Anklage erhebt
gegen ein Kind Gottes!



-80 -

Darum Ubergib dich der Gnade Gottes, die imstande ist, dich zu bewahren, dass der
Verklager keinen Anlass findet, gegen dich aufzutreten.

Und wenn es dem Feinde gelungen ist, dich aus der Verbindung mit Jesus
herauszubringen, auch dann ist noch kein Grund vorhanden, zu verzagen und zu
verzweifeln! Dann wisse:

Wenn der Klager mich verklagt,
Christus hat mich schon vertreten;
wenn er gar zu sichten wagt,
Christus hat fur mich gebeten.
Dass mein Mittler flr mich spricht,
das ist meine Zuversicht!

Ja, Gott sei gelobt fir Seine Gnade!

~Wer will die Auserwahlten Gottes beschuldigen? Gott ist hier, der gerecht macht! Wer
will verdammen? Christus ist hier, der gestorben ist, ja vielmehr, der auch auferweckt ist,
welcher ist zur Rechten Gottes und vertritt uns!™



-81 -

XXI.

ZusammengeschweiBt.

Romer 8,35 - 37

Wer will uns scheiden von der Liebe Christi? Tribsal oder Angst oder Verfolgung oder
Hunger oder BloBe oder Gefahr oder Schwert? Wie geschrieben steht: Um Deinetwillen
werden wir getotet den ganzen Tag, wir sind geachtet wie Schlachtschafe. Aber in dem
allen dberwinden wir weit durch den, der uns geliebt hat!

An Versuchen dazu lasst es der Feind nicht fehlen. Das hat Paulus in seinem

Leben zur Genlige erfahren. Was hat er alles durchzumachen gehabt! Aber anstatt

dass ihn die Leiden und Note seines Lebens von Jesus getrennt hatten, haben sie seine

Verbindung mit IThm nur noch fester und inniger gemacht. Er hat sich nur um so mehr an
seinen HErrn angeklammert. Darum kann er hier wieder aus reichster Erfahrung reden.

m er will uns scheiden von der Liebe Christi, des Gesalbten Gottes?

O Triubsal ist ein sehr beliebtes Mittel in der Hand des Feindes, um Seelen aus
der Verbindung mit Gott herauszubringen. Bei mancher Seele ist ihm das schon gelungen.
Wie mancher ist schon durch die Triibsal irre geworden an Gottes Liebe, an Gottes
Gerechtigkeit und hat dem HErrn den Ricken zugekehrt! Dieselbe Sonne, welche die
Butter erweicht und schmilzt, macht den Schmutz auf der StraBe hart. So kann auch die
Trubsal das eine Herz weich machen, zerschmelzen, und das andere wird verhartet.

Was hat bei dir die Tribsal ausgerichtet! Hat sie dich deinem HErrn ndhergebracht?
Hat sie dich enger mit Ihm verbunden? Oder hat sie bei dir auch Fragezeichen hinter die
Liebe Gottes gemacht?

Wenn wir in der rechten Verbindung mit dem HErrn stehen, dann kdnnen uns die
Trlibsale nicht schaden, uns nicht von Ihm trennen, im Gegenteil, sie missen uns nur
noch mehr mit Ihm verbinden.

Ich kannte eine liebe Seele, die seit Jahren und Jahrzehnten schwer litt an einem
Kopfleiden. Dieses Leiden machte sie so empfindlich gegen Licht, dass sie immer in einem
dunklen Zimmer liegen musste. So lag sie 30 Jahre lang im dunklen Zimmer — 30 Jahre,
was flr eine lange Zeit, was flir eine Tribsal! Und sie war nicht nur krank, sie war auch
sehr arm. Sie wohnte bei ihrer Schwester, welche die Witwe eines Webers war und am
Webstuhl ein kiimmerliches Brot verdiente. Das ist Triibsal, so krank und so arm zu sein,
und zwar durch ein ganzes Menschenalter hindurch.

Von dieser Kranken sah ich einen Brief, den sie durch ihre Schwester hatte schreiben
lassen. Darin heiBt es unter anderm:



-82 -

Die Sonne, die mir scheinet hell,
mir Lebenswonne beut,

ist Jesus, mein Immanuel,

nur Er zu aller Zeit!

Bei ihr hatte die Trlibsal es nicht vermocht, sie von Jesus zu trennen; sie hatte sie
vielmehr nur noch inniger mit Ihm verbunden.

Oder soll ich an die berihmt gewordene Schwester Lenchen im Diakonissenhause in
Kassel erinnern, der infolge von Gelenktuberkulose beide Arme und beide Beine amputiert
wurden? Nicht wahr, das ist Tribsal, eine Uberaus schwere Tribsal! Und doch war
Schwester Lenchen der Sonnenschein des ganzen Hauses. Sie hatte gebeten, ihr Bett auf
die Kinderstation zu stellen, weil sie die Kinder so sehr liebte. Nun konnte sie doch den
Kindern noch Lieder singen und Geschichten vom Heiland erzdhlen. Einst besuchte unsere
verstorbene Kaiserin die arme Kranke. Da stand sie an ihrem Bett und fragte: ,Schwester
Lenchen, haben Sie gar keinen Wunsch! Ich mdchte Ihnen so gern mal eine Freude
machen!™ Da schaute Schwester Lenchen die Kaiserin mit leuchtenden Augen an und
sagte: ,Ich habe gar keinen Wunsch; ich bin vollkommen glticklich!™

Wie viele solcher Geschichten kdnnte ich erzahlen, um zu beweisen, wie oft die
Triibsal dazu gesegnet ist, das Band der Liebe zum HErrn nur noch fester zu knipfen! Ja,
Trlbsal ist Segen, das haben schon manche erfahren und bezeugt.

O dass auch uns die Triibsale unseres Lebens dazu gesegnet sein mdchten, uns noch
inniger mit dem HErrn zu verbinden!

® Das zweite Wort, das Paulus hier schreibt, heiBt: Angst. Das griechische Wort
heiBt eigentlich: enger Platz. Es ist ein Platz, wo man von allen Seiten eingeengt ist, so
dass man keinen Ausweg mehr weiB. Aber wenn man uns auch von allen Seiten den Weg
versperren kann — einen Weg kann man uns doch nicht versperren. Das ist der Weg
hinauf, zu unserm Gott. Wenn wir keinen Ausweg mehr sehen nach rechts und nach links,
den Ausblick nach oben kann man uns nicht nehmen.

Mdgen auch Berge von Schwierigkeiten uns umgeben, wir wollen unsere Blicke nicht
auf diese Berge richten, sondern wir wollen unsere Augen aufheben zu den Bergen, von
denen uns Hilfe kommt. Wir brauchen uns auch vor den Bergen nicht zu flrchten, die uns
einengen und beklemmen; denn Gott hat gesagt: ,Ich will dich tber die H6hen auf Erden
schweben lassen" (Jes. 58,14). Und David hat bezeugt: ,Mit meinem Gott kann ich tber
die Mauern springen."

Aber vielleicht hat die Angst gerade den entgegengesetzten Grund. Der Platz ist nicht
zu enge, sondern zu weit. Es gibt Leute, die an einer merkwirdigen ,Platzangst" leiden.
Wenn sie einen groBen, freien Platz Uberschreiten sollen, bekommen sie plétzlich die
Angst. Zitternd stehen sie da und kdénnen nicht weiter. Da muss einer kommen und sie
fuhren, dann geht es.

Vielleicht ist das dein Fall, liebe Seele. Das Leben liegt vor dir wie ein weiter Platz. Da
uberféllt dich die Angst, wie du durchkommen sollst. Ist da nicht einer, den du um Sein
Geleit bitten darfst? Ist da nicht einer, der dir Seine treue und starke Hand bietet, um dich
zu flihren!

Ja, liebe Seele, du brauchst gar keine Angst zu haben. Ob du eingeengt und
eingezwangt wirst von Widerwartigkeiten und Schwierigkeiten, oder ob du vor dem



-83 -

uferlosen Meere von Mdglichkeiten stehst, oder ob es gilt, den FuB in den Todesjordan
hinabzutauchen, du brauchst keine Angst zu haben; Jesus hat uns ja versprochen, bei den
Seinen zu sein alle Tage bis an der Welt Ende. Und Seine Gnade reicht aus fiir uns in allen
Lagen des Lebens — und auch des Sterbens.

Keine Angst! —

©® Der Apostel fahrt in seiner Aufzahlung fort und nennt weiter die Verfolgung.
Auch davon sagt er, dass sie uns nicht trennen kdnne von der Liebe Christi.

Wenn einer wusste, was Verfolgung war, so war es der Apostel Paulus. In Jerusalem
haben 40 Mann sich verschworen, nicht eher zu essen, bis sie Paulus umgebracht hatten.
So fanatisch war der Hass der Juden gegen ihn.

Gott fligte es, dass der Schwestersohn des Paulus von dem Anschlag hérte. Er
meldete ihn dem Oberhauptmann, der noch in derselben Nacht Paulus nach Casarea
bringen lieB.

Nach langer Gefangenschaft wird Paulus nach Rom geschickt, weil er sich auf den
Kaiser berufen hat. Unterwegs kam das Schiff wiederholt in groBe Gefahr. Die Bemannung
wollte das Schiff verlassen, um das eigene Leben zu retten. Paulus vereitelte diesen
meuterischen Plan.

Dann strandete das Schiff. An Planken und Schiffstrimmern sich klammernd,
gelangten die Schiffbriichigen ans Land. Halb erfroren von der Kalte des Wassers,
machten sie ein Feuer an, um sich zu erwarmen. Paulus raffte Reisig zusammen, um das
Feuer zu schiren. Da Plétzlich fuhr aus dem Reisig eine Schlange heraus, die ihn in die
Hand biss. Er blieb aber unversehrt.

Das sind nur so ein paar Proben, aus denen hervorgeht, wie der Feind den Apostel
verfolgte. Was hat er getan, um ihn umzubringen, um ihn zu beseitigen! Verschwérung,
Seesturm, Schiffbruch, Meuterei, Schlangenbiss — alles hetzt er auf den Apostel, um ihn
aus dem Wege zu rdumen.

Aber all diese Verfolgung hat es nicht vermocht, den Apostel von seinem Wege
abzubringen. Fest und unerschitterlich hat er an seinem Heiland gehangen, Ihm treu bis
in den Tod.

Und wir? Ach, wie wenig ist das, was die meisten Christen von Verfolgung wissen!
Und davor sind sie schon so bange. Ein wenig ausgelacht zu werden, das ist ihnen schon
zu viel. Oder flr ,borniert und rlickstandig" gehalten zu werden, davor fiirchten sie sich.
Ach, wie viele sind so leidensscheu! Wenn wir das jetzt schon sind, wie soll es dann erst
gehen, wenn die Verfolgung schlimmer wird? Und die Bibel sagt, dass die Verfolgung
schlimmer wird. Hier und da erfahrt schon ein Kind Gottes etwas davon. Etwa eine Frau,
die einen ungldubigen Mann hat, der Uber heilige und géttliche Dinge lastert und flucht,
der sie schilt und misshandelt um ihres Glaubens willen. Das ist Verfolgung. Oder auch ein
Arbeiter, der in unglaubiger Umgebung dasteht, was hat der auszuhalten! Es gibt auch
heute schon Verfolgung. Aber es wird noch ganz andere Verfolgungen geben, wenn der
Antichrist sich erhebt, wenn er alle Heiligen verfolgt und bekriegt.

Wie sollen wir die Verfolgungen der Zukunft bestehen, wenn wir uns vor den
Verfolgungen der Gegenwart flirchten? Gott helfe uns, treu und tapfer auf der Seite Jesu
zu verharren, was auch kommen mdge, und eher zu sterben, als Ihn zu verleugnen!



-84 -

O Der nachste Punkt, den der Apostel nennt, ist der Hunger. Wie wenige wissen,
was Hunger eigentlich ist! Wer hatte denn schon mal Hunger gelitten? Das kommt ja in
unserm Lande kaum vor. Aber der Apostel hat den Hunger gekannt. Und vielleicht werden
wir ihn auch noch kennenlernen, wenn allen denen das Kaufen und das Verkaufen
verboten wird, die das Zeichen des Antichristen nicht an Stirn und Hand tragen (Offb. 13,
16.17). Dann gilt es, Hunger zu leiden, ja, Hungers zu sterben — um Jesu willen.

® Und Bl6Be und Gefahr und Schwert nennt der Apostel weiter. Das sind
keine Redensarten in seinem Munde. Das sind keine angenommenen und erdachten
Geschichten und Begriffe. Das sind Tatsachen seines Lebens, an die der Apostel hier
denkt. Er hat es durchgekostet, was es an Néten und Drangsalen und Gefahren gibt. Aber
das alles hat ihn nicht von Jesus zu trennen vermocht! Und wenn er auch im Gefdngnis
lag, mit dem taglichen Gedanken: Dieser Tag kann mein letzter sein; heute kann der
Henker kommen — er wich und wankte nicht. Er dachte nicht daran, Jesus zu verleugnen,
Ihm untreu zu werden. Dieser Gedanke kam ihm Uberhaupt nicht. Denn in allen Néten und
Gefahren trug und bewahrte ihn die Gnade. Ja, so Uberstromend war die Gnade, dass er
bezeugen kann: ,Aber in dem allen Uberwinden wir weit durch den, der uns geliebt hat."
Mehr als Uberwinder, so kann man auch iibersetzen. Welch ein Wort! Kein Gedanke an
Niederlage, an Verleugnung! Nicht nur ausreichende Gnade, nein, UberflieBende Gnade
war da und trug ihn hindurch. Keine Klage kam Uber seine Lippen; kein Schmerz war in
seiner Seele, nur groBe, groBe Freude an seinem Uber alles geliebten HErrn.

Je mehr er durchzumachen hatte, um so mehr erfuhr er es: ,Selig seid ihr." Ja, er war
selig, auch etwas von den Leiden und Triibsalen Jesu durchkosten zu diirfen, auch darin
seinem HErrn und Meister folgen zu dirfen.

O der HErr helfe uns, dass auch wir in Schwierigkeiten und Verfolgungen, in Néten
und Gefahren uns nicht flirchten, sondern unwandelbar dem HErrn vertrauen, der uns
bewahrt bis ans Ende, dass auch wir bekennen kdnnen: ,Aber in dem allen Gberwinden
wir weit durch den, der uns geliebt hat!

Mdchte so alles dazu dienen, dass wir dadurch zusammengeschweiBt wiirden mit
unserm hochgelobten und geliebten HErrn! Ja, zusammengeschweiBBt, wie zwei Stlicke
Eisen zusammengeschweiBt werden im Feuer der Schmiede. Was zusammengeleimt
wird, das halt im Wasser nicht stand. Was zusammengeldtet wird, besteht die
Feuerprobe nicht. Aber was zusammengeschweiBt ist, das halt zusammen. Da kann
Feuer und Wasser nichts ausrichten.

Bist du zusammengeschweiBt mit dem HErr? Oder nur zusammengeleimt? Oder
vielleicht zusammengel6tet? Bruder, das reicht nicht aus, wenn die Proben kommen, wenn
wir durch Triibsal, Angst, Verfolgung, Hunger, BI6Be, Gefahr, Schwert hindurch miissen.
Wir missen zusammengeschweiBt werden mit Jesus im Feuer der Liebe. Bist du das?

Dann hat es keine Not! Dann wird auch dein Leben den Beweis erbringen: Mehr als
ein Uberwinder durch den, der uns geliebt hat!



-85 -

XXII.

iEwig DSein!

Romer 8,38.39

Denn ich bin dberzeugt, dass weder Tod noch Leben, weder Engel noch Flirstentimer
noch Gewalten, weder Gegenwartiges noch Zuktnftiges, weder Hohes noch Tiefes noch
irgendein anderes Geschopf uns zu scheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Christus
Jesus ist, unserm HErm.

ehr als ein Uberwinder__! So bezeugt Paulus beim Riickblick auf all das Schwere in
seiner Vergangenheit. UberflieBende Gnade hat er erfahren.

Das war die Vergangenheit. Aber wie wird es in der Zukunft gehen? Wenn die
Vergangenheit ihn nicht von der Liebe Christi hat trennen kénnen, wer kann sagen, was
die Zukunft noch alles bringt? Und ob es der Zukunft nicht noch gelingt, was der
Vergangenheit nicht gegliickt ist?

Paulus verschlieBt sich diesem Gedanken nicht. Er weiB, dass die Zukunft noch
Schweres bringen kann. Aber — er flrchtet sich vor der Zukunft nicht. Nach alledem, was
er in der Vergangenheit erlebt hat von der Uberstrémenden, Gberschwanglichen Gnade,
ware es fir ihn ein Unrecht und eine Siinde, wollte er nicht auch im Blick auf die Zukunft
dem HErrn frohlich und getrost vertrauen.

,Ich bin (berzeugt," so sagt er. Diese Uberzeugung ruht auf der so mannigfach
erfahrenen Gnade Gottes in der Vergangenheit und auf dem Bewusstsein: ,Jesus Christus
gestern und heute und derselbe auch in Ewigkeit."

»1ch bin Uberzeugt, dass weder Tod noch Leben uns von der Liebe Gottes scheiden
kann."

Was konnte diese Trennung bewirken? Uberlegt Paulus. Vielleicht der Tod? Nein, der
Tod ist dazu doch nicht imstande. Und wenn es auch der Tod ware durch Henkershand,
das bringt er doch nicht fertig. Denn wenn ich zum Tode geflihrt werde, so weiB ich
doch: es geht heim! Sterb ich, dann erb ich! Nein, der Tod kann mich nicht von Jesus
trennen!

Aber vielleicht das Leben? Gewiss, das Leben hat schon manche von dem HErrn
getrennt. Das Leben hat ja so viele Gefahren, hat so viele Reize. Es kann wohl jemand
vom HErrn trennen. Ist nicht Demas auch durch das Leben, das reizvolle Leben, vom
HErrn getrennt worden? Vielleicht geht es mir auch so!

Nein, antwortet er. Das ist nicht mdglich. Denn fir mich gibt es gar kein Leben
auBerhalb des HErrn. ,Christus ist mein Leben." ,Es sei aber ferne von mir, zu rlihmen,
denn allein von dem Kreuze Jesu Christi, durch welchen mir die Welt gekreuzigt ist und ich
der Welt."



- 86 -

Tod und Leben waren fur den Apostel keine Gefahren. Sind sie es vielleicht fur dich!
Flirchtest du dich noch vor dem Tode? O dann denke daran, dass die dunkle Pforte des
Todes uns in die Gemeinschaft des HErrn bringt, dass wir durch die Tlr des Todes aus
dem Lande des Glaubens in das Reich des Schauens gelangen, wo wir Ihn sehen, wie Er
ist. Kannst du dich dann noch fiirchten? Geht dann nicht vielmehr ein Sehnen durch dein
Herz, ein Himmelsheimweh nach diesem seligen Daheimsein beim HErrn? Sprichst du dann
nicht mit Paulus: ,Ich habe Lust, abzuscheiden und bei Christus zu sein!™?

Aber das Leben! Manche firchten sich mehr vor dem Leben als vor dem Tode. In
heroischer Entschlossenheit das Haupt auf den Block legen und als Martyrer sterben, das
ist oft auch viel leichter, als die téglichen Nadelstiche des Lebens auszuhalten. Und doch
hat uns der HErr verheiBen, dass es nie Uber unsere Kraft gehen soll, dass unsere Kraft
wie unser Tag sein soll.

Nein, wir brauchen uns auch vor dem Leben nicht zu firchten. Auch das Leben kann
uns nicht vom HErrn trennen, wenn wir von Ihm die Kraft und die Gnade nehmen, die wir
brauchen.

Weder Engel noch Flirstentimer," fahrt Paulus fort. Das Vorhandensein von
Engeln war dem Apostel viel wirklicher als uns. Er wusste sich umgeben von Machten der
Finsternis. Er wusste, dass es Firsten und Gewaltige gebe, namlich die ,Herren der Welt,
die in der Finsternis dieser Welt herrschen,” bdse Geister unter dem Himmel (Eph. 6,12).
Er kannte ihre Macht, war ihm doch selbst ein Satansengel beigegeben, der ihn mit
Fausten schlug.

Ja, er kannte die Macht dieser bdosen Geister; aber er wusste auch, dass Christus
gesetzt sei vom Vater ,Uber alle Firstentiimer, Gewalt, Macht, Herrschaft und alles, was
genannt mag werden." Darum firchtete er sich auch vor der Macht der Damonen nicht;
denn er wusste: Der HErr steht tber ihnen, und sie dirfen mir nichts anhaben, wenn es
der HErr nicht erlaubt.

Gilt die VerheiBung nicht auch uns: ,Ich gebe ihnen das ewige Leben, und sie werden
nimmermehr umkommen, und niemand soll sie Mir aus Meiner Hand reiBen?" Wir wollen
die Macht der Finsternis nicht unterschatzen; wir sehen ja in unsern Tagen, wie groB ihre
Macht ist. Aber wir wollen sie auch nicht (iberschitzen. Uber ihnen steht der HErr, dem alle
Gewalt gegeben ist im Himmel und auf Erden. Wir sind in Seiner Hand, und Er ist
imstande, uns zu bewahren!

Weder Gegenwartiges noch Zukiinftiges." Die Gegenwart kennen wir. Die
Zukunft kennen wir nicht. Aber wir kennen den HErrn, ohne dessen Willen kein Haar von
unserm Haupte fallt. Wir wissen, was die Zukunft auch bringen mag — sie bringt das, was
Gott uns schickt. Und alles dient denen, die Gott lieben, wie wir gelernt haben, zum
Guten.

Darum brauchen wir auch die Zukunft nicht zu flrchten. Wir legen sie getrost und
vertrauensvoll in Gottes Hand und nehmen sie getrost aus Seiner Hand. Ob es durch
Freuden geht oder durch Leiden, durch Gesundheit oder durch Krankheit, durch Leben
oder durch Tod — es bleibt dabei:

Es kann mir nichts geschehen,
als was Er hat ersehen
und was mir selig ist.



-87 -

+Noch Gewalten." In der Ubersetzung Luthers steht ,noch Gewalten" bei den
Worten: ,weder Engel noch Firstentlimer;" in guten griechischen Handschriften steht
dieses Wort erst hinter den Worten: ,,weder Gegenwartiges noch Zukinftiges." So kommt
noch ein neuer Gedanke in die Aufzahlung des Apostels hinein. HeiBt es: ,weder Engel
noch Firstentimer noch Gewalten," so ist nur an die Engelsmachte zu denken, bei denen
es auch Abstufungen der Macht gibt, wie bei den Behdrden und Obrigkeiten auf Erden.
Steht das Wort aber fiir sich allein, so haben wir bei diesen ,Gewalten®™ wohl an die
Gewalten irdischer Obrigkeiten zu denken.

Was hatte Paulus mit diesen ,Gewalten" zu tun? Nachdem der Landpfleger Felix ihn
einmal reden gehort hatte iber die Gerechtigkeit und die Keuschheit und das zukiinftige
Gericht, lieB er ihn nicht wieder vor sich kommen. Zwei Jahre lag Paulus im Gefangnis
ohne Verhor und ohne Urteil.

Und als Festus kam,'wurde es auch nicht besser, so dass ihm nichts anderes
ubrigblieb, als sich auf den Kaiser zu berufen.

Und dann der Konig Agrippa mit seinen verlegenen Worten: ,Es fehlt nicht viel, du
Uberredest mich, dass ich ein Christ wirde!™ Ja, Paulus kannte die Machthaber der Erde.
Was hatte er von ihnen zu leiden gehabt in seinem Leben! Er wusste, wie viel
Ungerechtigkeit sie austiben. Aber sich darum verbittern und vom HErrn abbringen lassen?
Nein, der Gedanke kam ihm gar nicht.

Und wir? Wie viel besser haben wir es doch heute noch! Wohl weif3 ich, dass Kinder
Gottes manchmal allerlei zu leiden haben von ihren Vorgesetzten und ihrer Obrigkeit, dass
es manche Zurticksetzung gibt um des Glaubens willen und manche Ungerechtigkeit. Aber
ein Kind Gottes vergisst es nicht, dass es keine Obrigkeit gibt ohne von Gott, und dass
Gott verlangt; dass wir untertan seien der Obrigkeit, die Gewalt lber uns hat. Wir wissen
ja, dass wir berufen sind, das Unrecht zu leiden (1. Petri 2,21); da kdnnen wir doch nicht
bitter werden gegen Menschen, die nicht wissen, was sie tun!

~Weder Hohe noch Tiefe." Was ist damit gemeint? Ich denke; das ist HOhe
und Tiefe vor Menschen, das ist Ruhm und Ehre an der einen, Verachtung und
Verkennung auf der andern Seite.

Die H6he, das ist etwas ganz Gefahrliches. Davor missen wir auf der Hut sein. Wie
mancher ist schon vom HErrn abgekommen, wenn er in die Héhe kam, wenn er reich
wurde, wenn er beriihmt und geehrt wurde! Wie manchmal hat Rom einem unbequemen
Moénch schon einen Kardinalshut geboten, um ihn dadurch zum Schweigen zu bringen! Wie
manchmal hat der Feind schon einen Menschen beliebt und beriihmt gemacht, um ihn
dadurch zu fallen, auch Prediger des Evangeliums!

Es ist etwas sehr Gefahrliches um die Hohe. Darum hat Paulus den Pfahl im Fleisch
gehabt und — behalten, weil ihm sonst die Hohe der Erfolge und Segnungen gefahrlich
geworden ware.

Luther hat einmal gesagt, der weiBe Teufel sei viel schlimmer als der schwarze Teufel.
Damit meinte er, es sei lange nicht so schlimm, wenn der Teufel schrecke und drohe, als
wenn er schmeichle und locke. Das ist sicherlich wahr. Darum lasst uns auf der Hut sein,
wenn der Feind uns auf die Héhen flhrt. Da kann man leicht abstiirzen. Da bedarf man
besonders der bewahrenden Gnade. Aber Gott sei Dank! ,Auf Gnade darf man trauen;
man traut ihr ohne Reu!™ Die Gnade hat Paulus bewahrt. Sie wird auch uns bewahren,
wenn wir uns bewahren lassen!



- 88 -

Und: die Tiefe! Das ist Verachtung und Schande, das ist Elend und Kerker. O, wie oft
hat die Macht der Welt und auch die Macht einer verweltlichten Kirche dadurch die Kinder
Gottes vom HErrn abzubringen gesucht, dass sie dieselben in die Tiefe flhrte! Da 6ffnen
sich vor unserm geistigen Auge die schauerlichen unterirdischen Kerker, in die man die
eingesperrt hatte, welche dem Verbote zuwider die Bibel gelesen hatten. Da schauen wir
in die entsetzlichen Folterkammern, in denen die armen Opfer der Inquisition zum
Widerruf gebracht werden sollten. Da rauchen und lodern die Scheiterhaufen vor uns auf.
Aber hat ,die Tiefe" die treuen Bekenner von ihrem Glauben abwendig gemacht? Nein! Sie
haben die unerhérten Qualen standhaft und tapfer ausgehalten. Sie haben lieber Gut und
Blut dahingegeben, als ihren Heiland zu verleugnen.

So grausam die ,Tiefe" sein kann, wir vertrauen dem, HErrn, dass Er uns geradeso
hindurchflihren wird wie die Scharen von Glaubenshelden und -heldinnen, vergangener
Zeiten. Er kann, und Er will.

~Noch irgendeine andere Kreatur."™ Da kann sich jeder denken, was ihm
gerade als das Schwerste erscheint. Da mag jeder das einsetzen, wovor ihn am meisten
bangt. Und dann soll er sich sagen: Nichts und niemand ist imstande, mich von der Liebe
Gottes zu trennen; wenn Seine Gnade mich tragt und bewahrt. Denke dir, was du willst,
nimm deine besonderen Verhdltnisse und Schwierigkeiten, nimm die unangenehmen
Menschen, unter denen du zu leiden hast, und, dann lass dir sagen, dass nichts und
niemand dich trennen kann von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserm HErrn!

Auf ewig eins mit Thm! Nicht um unserer Treue und Frémmigkeit willen, o nein! Wenn
wir darauf bauen wirden, bauten wir auf Sand, sondern weil Gott uns lieb hat, weil Gott
treu ist.

.Die Liebe Gottes," so sagt der Apostel, ,die in Christus Jesus ist, unserm
HErrn." Damit stellt er zum Schlusse dieses wunderbaren Kapitels noch einmal das Kreuz
vor unsere Seele. Dort hat sich ja die Liebe Gottes aufs Wunderbarste offenbart und
entfaltet. Dort sehen wir der Liebe Gottes ja am herrlichsten ins Herz hinein. Da sehen wir,
wie uns Gott geliebt hat, was Gott fiir einen Preis fir uns bezahlt hat. O was Ihm so teuer
geworden ist, was Ihn einen solchen Preis gekostet hat, das bewahrt Er auch, daflir sorgt
Er auch. Das ist gewiss. Halleluja!

Das Kapitel fangt an mit den Worten: ,So gibt’s nun keine Verdammnis mehr fir die,
die in Christus Jesus sind." Das Kapitel hort auf: ,Nichts und niemand kann uns scheiden
von der Liebe Gottes in Christus Jesus." Wer zum Glauben gekommen ist, der weiB, dass
es flr ihn keine Holle mehr gibt, dass er der Verdammnis entronnen ist. Aber damit hort
es nicht auf, damit fangt es erst an. Das ganze Leben mit all seinen Hohen und Tiefen, mit
all seinen guten und bbésen Tagen soll dann nur dazu dienen, die Verbindung mit dem
HErrn immer fester, immer inniger zu machen, so dass es endlich heiBt: Nichts und
niemand kann mich von Ihm trennen.

Gott gebe uns Gnade, dass wir durch alles, was wir zu erleben hatten und zu erleben
haben, mit Ihm fester verbunden werden, so dass wir auch mit dem Apostel sagen
kdnnen, dankbar riickwarts schauend und glaubig vorwarts blickend:

~Ich bin davon Uberzeugt, dass weder Tod noch Leben, weder
Engel noch Firstentimer, weder Gegenwartiges noch Zukinftiges
noch Gewalten, weder H6éhe noch Tiefe noch irgendeine andere
Kreatur uns wird scheiden kdénnen von der Liebe Gottes, die in
Christus Jesus ist, unserm HErrn!"



