
Die  herrliche  Freiheit

der  Kinder  Gottes

Biblische Betrachtungen über Römer 8

von

Ernst Modersohn
Pastor, Blankenburg in Thüringen

Vereinsbuchhandlung G. Ihhoff & Co. Neumünster, o. J.

© Neu bearbeitet und herausgegeben von Thomas Karker, Bremen
1/2026



- 2 -

Inhaltsverzeichnis

Seite

Vorwort ................................................................................................ 3

1. Keine Verdammnis (Römer 8,1) .............................................................. 4

2. Frei gemacht (Römer 8,2) ...................................................................... 8

3. „Das tat Gott“ (Römer 8,3.4) ................................................................. 13

4. Tod – oder Leben? (Römer 8,5 – 8) ........................................................ 18

5. Wer Christi Geist nicht hat . . . (Römer 8,9) ............................................ 22

6. Gerechtigkeit (Römer 8,10) ................................................................... 27

7. Selige Folgen (Römer 8,10.11) .............................................................. 31

8. Keine Schuldner! (Römer 8,12.13) ......................................................... 35

9. Geistesleitung (Römer 8,14) .................................................................. 39

10. Nicht Furcht, sondern Liebe (Römer 8,15.16) .......................................... 43

11. Erben (Römer 8,17) .............................................................................. 47

12. Gesegnetes Leiden (Römer 8,18) ........................................................... 51

13. Die Sehnsucht der Kreatur (Römer 8,19 – 22) ........................................ 54

14. Das Sehen der Gemeinde (Römer 8,23) ................................................. 57

15. Es geht empor! (Römer 8,24) ................................................................ 59

16. Wir wissen nicht (Römer 8,26.27) .......................................................... 62

17. Wir wissen aber (Römer 8,28.29) ........................................................... 65

18. Eine wunderbare Geschichte (Römer 8,29.30) ......................................... 69

19. Das Kreuz – die Bürgschaft unserer Vollendung (Römer 8,31.32) ............. 73

20. Unser Rechtsanwalt (Römer 8,33.34) ..................................................... 77

21. Zusammengeschweißt (Römer 8,35 – 37) ............................................... 81

22. Ewig Sein! (Römer 8,38.39) ................................................................... 85



- 3 -

Vorwort.

n seiner Vorrede auf die Epistel St. Pauli an die Römer sagt Luther: „diese Epistel 
ist  das  rechte  Hauptstück  des  Neuen  Testaments  und  das  aller  lauterste 
Evangelium, welche wohl würdig und wert ist, dass sie ein Christenmensch nicht 
allein von Wort zu Wort auswendig wisse, sondern täglich damit umgehe als mit 

täglichem Brot  der  Seele.  Denn  sie  nimmer  kann  zu  viel  und  zu  wohl  gelesen  oder 
betrachtet  werden,  und  je  mehr  sie  gehandelt  wird,  je  köstlicher  sie  wird  und  bass 
schmecket.“

Wenn das vom ganzen Römerbriefe gilt, so gilt das vom achten Kapitel desselben in 
besonderer Weise. Es ist „der Diamant im Ringe,“ wie jemand gesagt hat. Hier sehen wir 
so recht, was das für ein wunderbares und umfassendes Seil ist; das Jesus uns am Kreuz 
auf Golgatha erworben hat. Wie kein anderes Kapitel der Bibel zeigt es uns die herrliche 
Freiheit der Kinder Gottes, zu der wir berufen sind, in die wir eingehen können auf Grund 
des vollbrachten Opfers Jesu Christi.

Möchten  die  nachfolgenden  praktischen  Betrachtungen  über  dies  kostbare  Kapitel 
nicht nur dazu dienen, das uns erworbene Heil klar und deutlich zu  z e i g e n , sondern 
auch Seelen dazu veranlassen, im Glauben diese herrliche Erlösung in Besitz zu nehmen 
und einzugehen in d i e  h e r r l i c h e  F r e i h e i t  d e r  K i n d e r  G o t t e s !

I



- 4 -

I.

Keine Verdammnis.

Römer 8,1

So gibt es nun keine Verdammnis für die, welche in Christus Jesus sind.

as sind das für Leute, die in Christus Jesus sind, für die es keine Verdammnis gibt? 

Der Ausdruck „in Christus Jesus“ kommt 169-mal in den Briefen des Apostels 
Paulus vor. Er ist dem Apostel Paulus eigentümlich. Die andern Apostel brauchen 

ihn nicht. Sie bezeichnen dasselbe, was Paulus mit „in Christus Jesus sein“ ausdrückt, mit 
andern Worten. Der Apostel Johannes sagt dafür: „den Sohn Gottes haben,“ und Petrus 
sagt:  „bekehrt  sein.“  Das  wollen  wir  uns  gleich  zum  Beginn  unserer  Betrachtung 
einprägen: „in Christus Jesus sein“ heißt soviel wie: „bekehrt sein“ oder: „den Sohn Gottes 
haben.“

„In Christus Jesus,“ damit will Paulus das Element bezeichnen, in dem Kinder Gottes 
leben. Es gibt zwei große Lebenselement, in denen die Menschen leben. Wir wollen es uns 
einmal bildlich klarzumachen versuchen.

Auf der einen Seite sehen wir das Element, in dem die Menschen von Natur leben. Da 
regiert das Ich, da herrscht das F l e i s c h .  Man weiß es nicht, dass hinter dem Ich der 
Te u f e l  steht, in dessen Gewalt man sich befindet. In diesem Zustande dient man der 
S ü n d e . Und das Ende ist der To d .

Auf der andern Seite dagegen steht statt des eigenen Ichs – Er als Herr und Gebieter, 
der uns regiert durch Seinen G e i s t . Der Feind hat die Herrschaft abgeben müssen; jetzt 
ist C h r i s t u s  unser König. Jetzt stehen wir unter der Zucht der G n a d e  und besitzen in 
Zeit und Ewigkeit das L e b e n  im Vollsinne des Wortes.

W



- 5 -

Und  was  ist  die  Verbindung zwischen  diesen  zwei  Lebenselementen?  Was  ist  die 
Brücke, auf der man aus dem einen Element ins andere gelangen kann? Das K r e u z . Nur 
durch  den  Glauben  an  die  auf  Golgatha  vollbrachte  Erlösung  kommen  wir  aus  dem 
Bannkreise des Ichs hinaus und in das Gebiet Christi hinein.

Es kommt nun daran an, dass wir uns darüber klar werden, in welchem Element wir 
leben, ob uns noch das Ich regiert  und tyrannisiert,  oder ob Er in unserm Leben die 
Herrschaft bekommen hat. So viel ist gewiss, dass wir von Natur alle in dem Element „Ich“ 
leben. Da dreht sich alles um das Ich. Wenn ich nur gelobt werde, wenn ich nur geliebt 
werde, wenn ich nur beachtet und geehrt werde. Immer das Ich, das eigene Ich.

Das  Ichleben  bezeichnet  nun  der  Apostel  in  Römer  8  immer  als  ein  „nach  dem 
Fleische leben“ oder „im Fleische wandeln.“ Dieser abstrakte Ausdruck „nach dem Fleische 
leben“ ist manchem unverständlich. Darum werfen wir einen Blick auf die Zeichnung und 
machen  uns  klar:  „nach  dem Fleische  leben,“  heißt  soviel  wie:  sich  von  seinem Ich 
regieren  lassen,  ein  Selbstleben  führen,  seinem  Eigenwillen  folgen.  Hinter  diesem 
vermeintlichen eigenen Willen steht dann allerdings der Teufel. So ein Leben ist ein Leben 
in der Sünde; ja, es ist eigentlich gar kein Leben. Die Bibel nennt es gar nicht mit dem 
Namen Leben. Sie nennt es – Tod.

In Römer 8 findet sich auch wiederholt der Ausdruck „nach dem Geiste leben.“ Da 
werfen wir einen Blick auf die andere Seite der Zeichnung und prägen uns ein: „nach dem 
Geiste leben“ ist soviel wie: sich vom Herrn regieren lassen, unter dem offenen Himmel 
der Gnade stehen und wirkliches, wahres Leben haben.

Nun, liebes Herz, wo befindest du dich? Wo ist dein Platz? Stehst du noch unter der 
Tyrannei des Ichs? Oder herrscht Er über dich?

Ach, es gibt so viele, die sich für gläubig halten, die noch nicht losgekommen sind von 
der Tyrannei des Ichs! Es ist nicht mehr das alte, gottlose Ich, das in der Welt seine 
Befriedigung sucht, o nein! Es ist jetzt ein frommes Ich. Aber es ist eben doch das Ich. 
Man geht jetzt in die Versammlung, so wie man früher ins Konzert und ins Theater ging. 
Man will  etwas haben für sein Ich. Man will  „Erbauung“ und Anregung haben für sein 
geliebtes Ich. Auf dem Heimwege wird darüber geredet, ob der Leiter „schön gesprochen“ 
hat oder nicht, ob er „viel gegeben“ hat oder nicht. Und wenn das Ich mal nicht auf seine 
Kosten gekommen ist, wenn es mal nicht bekommen hat, worauf es einen Anspruch zu 
haben glaubte, dann ist man sehr unzufrieden, dann beklagt man sich sehr bitter und 
kritisiert den Bruder aufs Schärfste.

Ach, die armen Leute, bei denen es sich immer um das eigene Ich dreht, die immer in 
der Sorge leben, dass sie nur ja nicht zu kurz kommen, dass sie nur ja genügend beachtet 
werden! Solange man in diesem Element steckt, solange man ein Selbstleben führt, so 
lange wird man seines Lebens nicht wahrhaft froh. Man kann es auch so gar nicht werden. 
Denn solange man immer h a b e n  will, ist jeder Mensch unser Konkurrent – denn der 
andere will ja auch haben – der verlangt ja auch Beachtung und Anerkennung für seine 
Person.

Solange man für sich  h a b e n  will, muss man sich immer ärgern, so lange kommt 
man aus dem Verstimmtsein, aus dem Gereiztsein, dem Gekränktsein, dem Beleidigtsein 
nicht heraus, so lange muss man immer klagen, dass man verkannt wird, dass niemand 
uns versteht, dass man zurückgesetzt wird.



- 6 -

Ach, das ist ein trauriges Leben, wenn man von seinem Ich tyrannisiert wird! Bist du 
das noch nicht innegeworden, dass dein Ich ein Tyrann ist, der dich quält und knechtet? 
Bist du diese Sklaverei noch nicht leid geworden!

O wenn du dir eingestehen musst, dass du auch noch ein Sklave deines Ichs bist – 
liebes Herz, wie lange wirst du dir diese Sklaverei denn noch gefallen lassen? Du brauchst  
dem Ich nicht mehr zu dienen; du bist erlöst! Jesus hat am Kreuz auf Golgatha eine ewige 
Erlösung  vollbracht!  Geh  doch  glaubend  darauf  ein,  was  Er  für  dich  dort  getan  und 
vollbracht hat. Du brauchst nicht mehr in dem Element des Ichs zu leben – du darfst 
hinübergehen in das andere Lebenselement, in dem Jesus der HErr und der König ist. 
Dahinein gehörst du! Dort ist dein Platz!

Willst du es tun! Niemand kann dich zurückhalten, wenn du das Opfer Jesu glaubend 
für dich in Anspruch nimmst, um einzugehen in die herrliche Freiheit der Kinder Gottes!

„ S o  g i b t  e s  n u n  k e i n e  Ve r d a m m n i s  f ü r  d i e ,  w e l c h e  i n  C h r i s t u s 
J e s u s  s i n d . “  Keine Verdammnis, das ist etwas anderes als „nichts Verdammliches,“ 
wie Luther übersetzt hat. Wer die große Wendung macht von der Finsternis zum Licht, der 
hat wohl noch allerlei an sich, was die Gnade als „verdammlich“ bezeichnet, was sich mit  
dem neuen Leben nicht verträgt, was in den Tod gegeben werden muss. „Verdammliches“ 
ist noch an denen, die in Christus Jesus sind. Aber Verdammnis gibt es nicht mehr für sie. 
Es sind ja Leute, welche die Tyrannei des Ichs, die Herrschaft des Fleisches leid geworden 
sind und sich unter das Zepter Jesu Christi gebeugt haben, die sich von Seinem Geiste 
leiten, von Seiner Gnade ziehen und erziehen lassen. Wer aber das tut, der hat das Leben, 
das ewige Leben. Für den gibt es keine Verdammnis mehr.

Es gibt wohl Unterschiede zwischen solchen, die in Christus Jesus sind. Da gibt es 
solche, die einen reichlichen Eingang haben, wie es 2. Petri 1,11 steht, in das ewige Reich 
unseres HErrn und Heilands, und es gibt solche, die gerettet werden als durchs Feuer (1. 
Kor. 3,15).

Es  ist  ein  Unterschied  zwischen denen,  deren  Lebenswerk  im Feuer  des  Gerichts 
verbrennt, weil sie auf dem einen rechten Grunde Holz, Heu und Stoppeln gebaut haben, 
und zwischen denen, die Lohn empfangen, weil sie Gold, Silber und edle Steine auf dem 
Grunde gebaut haben.

Aber  d a r i n  gibt  es  keinen  Unterschied:  wer  in  Christus  Jesus  ist,  der  ist  der 
Verdammnis entronnen, für den gibt es keine Verdammnis.

Das  ist  der  eine  große  Unterschied,  auf  den  alles  ankommt,  von  dem  Zeit  und 
Ewigkeit abhängt, ob man „in Christus“ ist oder nicht, drinnen oder draußen!

Es gibt so manche edle Charaktere, reine, gute Menschen dass man denken könnte: 
der hat doch keine Bekehrung nötig. Aber es handelt sich gar nicht darum, wie gut und 
edel ein Mensch ist, sondern darum, ob er i n  C h r i s t u s  ist. Es ist ja doch eine traurige 
Tatsache, dass wir von Adam und Eva her zu einem von Gott abgefallenen Geschlecht 
gehören, dass wir alle gleicherweise die Sünde geerbt haben. Auch eine gute Veranlagung 
ändert daran nichts, dass wir von Natur in dem Element des Ichs, im Eigenen, stecken. 
Und es gibt gar keinen andern Übergang aus dem einen Element ins andere als durchs 
Kreuz.

Es gilt, zu glauben, was uns das Kreuz gebracht hat. Man kann es in zwei Worten 
sagen, was wir dem Kreuze verdanken. Die erste große Wahrheit ist: „Er starb für mich.“ 
Und die andere heißt: „Ich starb mit Ihm.“ Das dürfen wir glauben. Das dürfen wir uns 



- 7 -

aneignen durch den Glauben. So kommt man aus dem Eigenleben heraus, so wird man 
von der Ichsucht frei und ein freiwilliger Gebundener Jesu Christi.

Das ist die große Frage, vor die der erste Vers uns stellt: drinnen oder draußen? In 
Christus Jesus oder im Eigenen? Liebe Seele, w o  b i s t  d u !



- 8 -

II.

Frei gemacht.

Römer 8,2

Denn das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von  
dem Gesetz der Sünde und des Todes.

er Schluss des ersten Verses, den unsere Lutherbibeln haben: „Die nicht nach dem 
Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste“ steht in den besten Handschriften nur 
am Ende des vierten Verses. Wir können ihn deshalb hier übergehen, um ihn beim 
vierten Verse zu besprechen.

Von Natur, so sagt uns der zweite Vers, stehen wir unter dem Gesetz der Sünde und 
des Todes. Was ist das? Das Gesetz ist eine bindende Macht; das Gesetz der Sünde ist ein 
zwingender Trieb. Das Gesetz der Sünde lautet: Du musst sündigen. Unter diesem Gesetz 
steht jeder natürliche Mensch. Wer in diese Welt hineingeboren wird, der tritt damit unter 
das Gesetz der Sünde, der muss sündigen. Denn die Welt liegt im Argen, und Satan ist der 
Fürst der Welt.

Das kann man schon bei kleinen Kindern beobachten, dass sie unter dem Gesetz der 
Sünde stehen.  Wie eigensinnig  und ungeduldig  können schon ganz kleine Kinder  sich 
gebärden,  wenn sie  nicht  schnell  genug ihre Wünsche erfüllt  bekommen! Wie empört 
klingt dann ihr Schreien! Man merkt es ihnen ganz deutlich an, dass sie entrüstet sind,  
nicht so bedient zu werden, wie sie es verlangen.

Und späterhin, da merkt man mit Schrecken, dass die Kinder lügen können. Woher 
haben sie denn das? Hat ihnen das der Vater oder die Mutter beigebracht? O nein, das 
braucht ihnen niemand beizubringen, das können sie so. Das haben sie mitgebracht als 
Kinder eines gefallenen Geschlechts, die unter dem Gesetz der Sünde stehen.

Ach, es ist eine eiserne, unerbittliche Notwendigkeit: Wir müssen sündigen.

Und doch liegt ein Verlangen, ein Sehnen nach Freiheit in uns. Wir möchten diesem 
Zwang entrinnen. Wir möchten uns diesem Gesetz entziehen.

Was tun nun die meisten, wenn sie merken, dass sie unter dem Gesetz der Sünde 
stehen? Sie fassen gute Vorsätze; sie nehmen sich vor, dies und das nicht mehr zu tun. Sie 
geloben es sich und andern: Das kommt jetzt nicht mehr vor!

Was kommt bei diesen Vorsätzen heraus? Es gibt ein Sprichwort, das heißt: „Der Weg 
zur Hölle, ist mit guten Vorsätzen gepflastert.“ Das ist ein wahres Wort. Man kann Vorsätze 
über Vorsätze fassen, und es geht doch immer weiter bergab, weil keine Kraft da ist, die 
Vorsätze zu halten und in Taten umzusetzen. Wer da glaubt, mit guten Vorsätzen sich 
helfen zu können, der hat noch nicht begriffen, dass wir zu einem von Gott abgefallenen 
Geschlecht gehören, dass wir mit eigenen Bemühungen unseres Elends nimmermehr Herr 
werden können.

D



- 9 -

So  nutzlos  es  ist,  es  wird  doch  immer  wieder  versucht.  Man  will  sich  mit  guten 
Vorsätzen aus der Gewalt der Sünde befreien. Man nimmt sich zusammen. Man kämpft 
gegen seine Natur, gegen sein Temperament an.

In  einer  Versammlung  wurde  einmal  gefragt,  wie  weit  man  mit  seinen  guten 
Vorsätzen käme. Da antwortete eine Stimme aus der Versammlung: „Bis zum nächsten 
Male.“ Das ist richtig. Man kommt mit seinen guten Vorsätzen nur bis zum nächsten Male. 
Ob das nächste Mal bald kommt oder erst später, das tut nichts zur Sache. Es kommt aber, 
das ist gewiss.

Es ist  ganz verlorene Mühe, mit  eigenen Bestrebungen und Anstrengungen seiner 
Sünde Herr werden zu wollen. Es ist noch keinem gelungen, und es wird auch keinem 
gelingen. Das Kämpfen gegen unsere Sünde führt uns zu Niederlagen.

Wohl steht manches Wort vom Kämpfen in der Bibel, aber nicht vom Kämpfen gegen 
die Sünde. Nur eine einzige Stelle gibt es in der Bibel, in der die Rede ist vom Kämpfen 
gegen  die  Sünde.  Das  ist  Hebräer  12,4.  Aber  wenn  man  da  in  den  Zusammenhang 
hineinblickt, dann sieht man, was mit diesem „Kämpfen wider die Sünde“ gemeint ist. Die 
Christen, an welche der Apostel diesen Brief geschrieben. hat, hatten Verfolgungszeiten 
durchzumachen. Sie waren drauf und dran, in ihrem Mute matt zu werden und abzulassen, 
es  war  ihnen  zu  schwer,  in  der  Nachfolge  des  HErrn  zu  bleiben.  Ihre  Güter  wurden 
eingezogen  und  allerlei  Zwangsmaßregeln  gegen  sie  angewendet.  Da  ruft  ihnen  der 
Apostel zu: Gedenkt doch an den, der ein solches Widersprechen gegen sich erduldet hat! 
Schaut doch auf Jesus, was der erduldet und durchgemacht hat! Und denkt auch daran, 
was andere schon um ihres Glaubens willen gelitten und getragen haben: „Ihr habt noch 
nicht bis aufs Blut widerstanden über dem Kämpfen wider die Sünde.“ Märtyrer hat es bei 
euch noch nicht gegeben! Das Leben hat es noch niemand bei euch gekostet!

Wenn wir so die Stelle in ihrem Zusammenhange betrachten, dann sehen wir:  es 
handelt sich hier nicht um die Sünde in uns, sondern es handelt sich um die Sünde, die 
eine Großmacht in der Welt ist, um Ungerechtigkeit und Verfolgung, unter der die Christen 
zu leiden hatten und auch heute noch zu leiden haben.

Es bleibt dabei, auf dem Wege des Kämpfens gegen die Sünde kommt man nicht los, 
wird man nicht frei! Hast du das nicht schon zur Genüge erfahren? Hast du dir nicht schon 
oft vorgenommen: Ich will mich nicht mehr ärgern? Hat es dir etwas geholfen, dass du dir 
das vornahmst? Oder du hast dir gesagt: Ich will mich nicht mehr so aufregen! Und nun 
nahmst du dich zusammen. Hat es was genützt? Musstest du nicht, vielleicht schon nach 
kurzer Zeit, bekennen: Doch wieder?!

Ach, manche haben auf dem Wege der eigenen Bemühungen so viele Enttäuschungen 
erlitten, so viele Niederlagen erlebt, dass sie endlich die Hoffnung aufgegeben haben und 
sagten: Es hilft ja doch nichts!

Bist  du auch eine entmutigte  Seele?  Bist  du auch niedergeschlagen und verzagt? 
Dann schau doch einmal unsern zweiten Vers an. Wie lautet er doch? „Das Gesetz des 
Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von dem Gesetz der Sünde 
und des Todes.“ Nicht wahr, da bekennt einer, von dem Gesetz der Sünde frei geworden zu 
sein! Das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus, so bekennt Paulus, habe ihn 
frei gemacht von dem Gesetz der Sünde und des Todes.

Wir wollen uns zunächst an einem Gleichnis klarzumachen suchen, was das heißt. Du 
hast  gewiss  schon  gesehen,  dass  manche  Eichen  im  Winter  ihr  altes,  welkes  Laub 
behalten. Die Novemberstürme brausen einher und schütteln die Eichen und zausen sie 



- 10 -

und sagen: Ihr musst eure Blätter hergeben! Aber die Eichen sagen: Das tun wir nicht. 
Und sie halten die lederbraunen, rauschenden Blätter fest. – Nach einer Weile kommen die 
Märzwinde – die machen sich an die Eichen und sagen: Was? Ihr habt noch die alten 
Blätter vom vorigen Jahre? Her damit! Aber die Eichen sagen: Oho, so muss man uns nicht 
kommen! Und wieder halten sie ihre Blätter fest. – Dann kommt der Frühling mit lindem 
Sonnenschein und warmer Luft. Da steigt aus dem Boden ganz leise der neue Saft empor. 
Er steigt in die Äste und dringt in die Zweige, an denen noch die alten Blätter sitzen . . . 
Wo sind denn die alten Blätter hin? Die sind ja mit einem Male fort! Wie ist denn das 
gekommen? Der neue Trieb hat sie verdrängt. Vor dem neuen Leben haben sie sich nicht 
mehr behaupten können, da mussten sie weichen.

Sieh, die Novemberstürme und die Märzwinde, die predigen Gesetz, die sagen: Du 
sollst, und du musst. Aber sie richten nichts aus. Das neue Leben, das Auferstehungsleben 
des Frühlings, das bringt es fertig!

Willst du Herr werden über die alten, toten Werke, so öffne dich dem Leben aus Gott. 
Wenn das neue Leben sich in dir regt und entfaltet, dann fallen die alten Werke ab wie die 
welken Blätter vom Baume. Dann verlierst du die Lust an diesem und jenem, was dich 
jetzt gebunden hält.

Mit gesetzlichen Bemühungen richtet man nichts aus. Aber die Gnade vermag es. O 
öffne dich der Gnade Gottes, dem neuen Leben!

Wenn du das tust, was erfährst du dann? Dass das Gesetz – der Trieb – des Geistes 
des Lebens in Christus Jesus, ich will es einmal mit andern Worten so ausdrücken: dass 
der Geistestrieb des neuen Lebens dich frei macht von dem Gesetz und Trieb der Sünde. 
Während es früher hieß: du musst sündigen – tritt jetzt ein ganz Neues auf: ich brauche 
nicht mehr! Ja, wenn dieser Geistestrieb des neuen Lebens dich regiert, dann brauchst du 
dich nicht mehr aufzuregen, dann brauchst du nicht mehr zornig, nicht empfindlich zu 
werden;  du  brauchst  nicht  mehr  ein  Sklave  deiner  Lust  zu  sein.  Du bezeugst  es  mit 
Danken und Preisen: „Das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei  
gemacht.“

Frei gemacht! Wenn ich Deutschland verlasse und mich in der Schweiz naturalisieren 
lasse, dann – haben die deutschen Gesetze keine Gültigkeit mehr für mich. Dann bin ich 
frei  von  den  deutschen  Gesetzen.  Sieh,  wenn du  das  Element  des  Ichs  verlässt  und 
verziehst in das Element „Er,“ dann hat das Gesetz der Sünde keine Gültigkeit und Macht 
mehr über dich. Dann, stehst du unter einem andern Gesetz, unter dem Gesetz Christi. 
Dann leitet Er dich durch Seinen Heiligen Geist.

Willst du dir den zweiten Vers unseres Kapitels noch einmal ansehen? Sieh ihn dir  
einmal genau an. Er heißt: „Das Gesetz des Geistes – h a t  mich frei gemacht.“ Sieh, da 
steht nicht: Das Gesetz des Geistes m u s s  uns frei machen, o nein, sondern: es h a t  uns 
frei gemacht. Wie ist das geschehen? Das ist geschehen, als Jesus am Kreuze die Erlösung 
vollbrachte. Wir müssen nicht mehr frei gemacht werden – wir s i n d  frei gemacht worden. 
Das ist  geschehen. Wir  haben es nur zu  g l a u b e n , was Christus am Kreuze für uns 
vollbracht hat.

Es ist so wichtig, das zu erkennen, dass die Erlösung vollbracht ist. Es gibt so viele 
Kinder Gottes, die fühlen sich gebunden durch diese oder jene Sünde. Sie beten dann: 
„HErr, erlöse mich davon!“ Und – sie bleiben doch gebunden.

Es ist kein Wunder, dass sie auf diesem Wege nicht zum Ziele kommen. Wenn jemand 
betet: „HErr, erlöse mich davon!“ – dann liegt doch in diesem Gebet ausgesprochen, dass 



- 11 -

die  Erlösung noch  n i c h t  geschehen ist,  jedenfalls  noch nicht  von dieser  bestimmten 
Sünde. Aber das ist doch nicht wahr! Jesus hat doch gesagt: „Es ist vollbracht!“ Danach 
fehlt doch nichts mehr am Werke der Erlösung.

Wenn das aber wahr ist – und es i s t  wahr! –, dass Jesus alles vollbracht h a t , dann 
ist  es  falsch,  Ihn  zu  bitten:  „HErr,  erlöse  mich  davon!“  Wir  müssen nicht  vom HErrn 
erwarten, was Er viel mehr von u n s  erwartet! Wir erwarten von Ihm Erlösung – und Er 
erwartet von uns G l a u b e n  an die v o l l b r a c h t e  E r l ö s u n g .

Erwarte nicht vom H E r r n , dass Er dich von deiner Gebundenheit lösen soll, sondern 
glaube Ihm endlich, dass Er dich erlöst  h a t . Sieh, die Schuld, dass du noch gebunden 
bist, liegt nichts am HErrn, sondern an dir und deinem G l a u b e n !

Ist dir das klar? Nun, dann verstehst du auch den Rat des Liedes:

Fühlst du dich noch gebunden?
Entreiß dich nur beherzt!
Das Lamm hat überwunden,
was deine Seele schmerzt.

Du  brauchst  nicht  erst  erlöst  zu  w e r d e n  –  du  b i s t  erlöst.  Du  musst  es  nur 
g l a u b e n !

Willst du das tun?

Ach, das ist der alte Fehler, den so viele machen: sie wollen erst erfahren und dann 
glauben. Sie sagen: Was? Ich soll glauben, dass ich erlöst bin? Ich bin ja doch gebunden! 
–  Gewiss,  du  bist  gebunden!  Aber  warum bist  du  das?  Weil  die  Erlösung noch nicht 
vollbracht ist? Nein, sondern weil du nicht glaubst!

Glaube es endlich, dass Jesus dich erlöst h a t , dass du frei b i s t , und – du wirst es 
auch erfahren. Aber das ist die rechte Reihenfolge; e r s t  glauben und d a n n  erfahren!

Beim  Auszug  aus  Ägypten  wurde  der  Befehl  gegeben,  das  Passahlamm  ganz 
aufzuessen. Wenn dazu nicht genug Leute vorhanden waren im Hause, dann sollte man 
den nächsten Nachbar dazu einladen. Was hat das zu bedeuten? Das will uns sagen: wir 
sollen auch das Lamm g a n z  essen, das heißt: das für uns vollbrachte Opfer Jesu Christi 
g a n z  für uns in Besitz nehmen. Wir haben ein volles, umfassendes Heil in Seinem Blut 
und  Seinen  Wunden.  Nicht  nur  Vergebung  unserer  Sünden  wird  uns  dadurch  zuteil, 
sondern auch Lösung von der Macht der Sünde, Befreiung von der Tyrannei des eigenen 
Ichs, so dass wir ihm nicht mehr zu dienen und zu gehorchen brauchen.

Du kannst es erfahren, wie köstlich es ist: „frei gemacht von dem Gesetz der Sünde“ 
– wenn du es glaubst! Das ist der Weg. Einen andern gibt es nicht.

Frei gemacht? Heißt das nun, dass wir nicht mehr sündigen können? O nein, das heißt 
es keineswegs. – Wir können noch  s ü n d i g e n , ach ja. Aber wir  m ü s s e n  nicht mehr 
sündigen. Wir sind von dem Sündigenmüssen erlöst, erlöst durch das Opfer Christi. Und 
wenn wir glaubend aufs Kreuz blicken, dann merken wir:

Nur ein Blick nach Golgatha
und es ist Kraft und Leben da!



- 12 -

O mein teures Herz, ich möchte dir eine frohe Botschaft verkündigen, die lautet: Du 
brauchst nicht mehr der Sünde zu Willen sein. Du brauchst nicht mehr ein Sklave deines 
eigenen Ichs zu bleiben. Du darfst es glauben: „Das Gesetz des Geistes des Lebens in 
Christus Jesus hat mich frei gemacht von dem Gesetz der Sünde und des Todes.“

O Gott sei gepriesen für das wunderbare Heil, das uns am Kreuz erworben ist! Gott 
sei gepriesen für die herrliche Erlösung! F r e i  g e m a c h t !



- 13 -

III.

„Das tat Gott.“

Römer 8,3.4

Denn was  dem Gesetz  unmöglich  war  –  indem es  geschwächt  wurde  durch  das 
Fleisch – das hat Gott getan, nämlich die Sünde im Fleische verurteilt, indem Er Seinen  
Sohn sandte in der Ähnlichkeit des sündlichen Fleisches und um der Sünde willen, auf  
dass die vom Gesetz geforderte Gerechtigkeit in uns erfüllt würde, die wir nicht nach dem  
Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste.

as dem Gesetz unmöglich war – indem es geschwächt wurde durch das Fleisch –, 
das müssen wir zuerst zu verstehen suchen.

Das Gesetz tritt mit seinen Forderungen an den Menschen heran. Es sagt zu 
ihm: Du sollst – du sollst nicht. Darauf antwortet das Fleisch: Ja, gewiss, das sollte ich 
nicht tun; ich weiß, das hat Gott verboten – aber – ich kann es nicht lassen; ich habe 
meine  Freude  daran,  es  zu  tun.  Das  Fleisch  behält  den  Sieg.  Das  Gesetz  muss  sich 
geschlagen zurückziehen.

So geht es nicht e i n m a l ,  so geht es oft. Liefert deine eigene Vergangenheit, liefert 
deine eigene Erfahrung nicht Beweise und Beispiele genug für diese Behauptung? War es 
nicht auch in deinem Leben manchmal so, dass du ganz genau wusstest: Das sollte ich 
nicht  tun – und du tatest  es doch? Ach,  es ist  eine leidige Tatsache,  dass verbotene 
Früchte süß sind!

Und wenn das Gesetz in diesem Kampfe mit dem Fleische so oft den kürzeren zieht, 
wenn  das  Fleisch  den  Sieg  behält  –  was  ist  dann  das  Resultat!  Das  Gesetz  wird 
geschwächt, es wird kraftlos.

Du besinnst dich wohl auf den Krieg zwischen Russland und Japan vor einigen Jahren. 
Gleich in den ersten Schlachten wurden die Russen geschlagen. Wenn nun die Russen 
wieder in die Schlacht gingen, dann taten sie es mit dem Bewusstsein: Wir werden ja doch 
wieder geschlagen! Wenn Soldaten mit diesem Gedanken in die Schlacht gehen, dann 
kann man vorher sagen, wie es gehen wird: sie werden geschlagen. Und so ging es denn 
auch. Während die Russen in die Schlacht gingen mit dem niederdrückenden Gefühle: wir 
werden  auch  heute  wieder  geschlagen,  gingen  die  Japaner  in  den  Kampf  mit  der 
Zuversicht: wir werden auch heute wieder siegen. Und – sie siegten.

In der Lage der Russen in jenem Kriege befindet sich das Gesetz. Es hat im Kampfe 
mit  dem  Fleische  Niederlage  um  Niederlage  erlitten.  Es  wagt  kaum  mehr,  seine 
Forderungen auszusprechen. Das Fleisch wird ja doch den Sieg behalten. Es sagt gar nicht 
mehr stolz und kraftvoll: Du sollst – du sollst nicht! Es sagt ganz bescheiden und demütig: 
Du s o l l t e s t  das tun – d a s  solltest du lieber nicht tun! Und immer bescheidener klingt 
seine Stimme: Wäre es nicht besser, du tätest das nicht? Aber das Fleisch achtet gar nicht 
mehr darauf. Es tut einfach, was ihm beliebt.

W



- 14 -

Das Gesetz ist kraftlos geworden. Es ist geschwächt durch das siegreiche Fleisch.

Auf diese Weise kann es nicht weitergehen. Dass sich das Fleisch so dreist über den 
Willen Gottes hinwegsetzt, das geht doch nicht. Soll Gott, kann Gott das so ruhig hingehen 
lassen! Unmöglich!

„Was dem Gesetz unmöglich war“ – so übersetzt Luther zwar nicht wörtlich, aber dem 
Sinne gemäß in seiner wuchtigen Weise –, „ d a s  t a t  G o t t  und sandte Seinen Sohn.“

Als das Gesetz sich geschlagen und besiegt zurückzog, und das Fleisch triumphierte, 
da griff Gott ein. Er sandte Seinen Sohn in der Ähnlichkeit des Fleisches der Sünde. So ist  
am besten zu übersetzen. Nicht: „in der Gestalt,“ auch nicht: „in der Gleichheit,“ sondern: 
„in der Ähnlichkeit des Fleisches der Sünde.“

Jesus  zog,  als  Er  Mensch  wurde,  das  Fleisch  der  Sünde  an,  das  degenerierte, 
sündliche Fleisch der Menschen, so wie es war. Nur in einem Stück unterschied Er sich von 
den andern Menschen. Er war ohne Sünde. Darum heißt es: in Ähnlichkeit. Er war nicht 
g l e i c h , Er war ä h n l i c h .

Hätte Er, nachdem Er in der Ähnlichkeit des Fleisches der Sünde gekommen war, als 
Er unser armes Fleisch und Blut angezogen hatte, sündigen können? Ganz gewiss!

Wenn Er nicht hätte sündigen können, so wäre die Versuchung in der Wüste keine 
Schlacht  gewesen,  sondern nur  ein  Manöver.  Aber  es  war  kein  Manöver,  es  war  eine 
Schlacht, eine heiße Schlacht. Wenn Er nicht hätte sündigen können, dann wären all die 
Versuchungen, die an Ihn herantraten, nur ein Gaukelspiel gewesen, die nicht ernst zu 
nehmen  wären.  Wenn  Er  nicht  hätte  sündigen  können,  dann  hätte  Sein  siegreiches 
Bestehen der Versuchungen für uns gar keinen Wert und keine Bedeutung. Gerade das ist 
die Bedeutung des Sieges Jesu in den Stunden der Versuchung, dass wir nun wissen: 
„Darinnen Er gelitten hat und versucht ist, kann Er helfen denen, die versucht werden.“

Ja, Er hätte sündigen können, so wie Adam sündigte, der doch rein und ohne Sünde 
aus der Hand Gottes hervorgegangen war; aber siegreich ging Er durch alle Versuchungen 
hindurch. Nie ist ein Betrug in Seinem Munde erfunden worden. Niemand konnte Ihn einer 
Sünde zeihen.

Er war in allem wie wir. Er trug dasselbe Fleisch wie wir. Und doch bestand ein großer 
Unterschied zwischen Ihm und uns: Er kam in Ähnlichkeit des Fleisches der Sünde; Er war 
der Mensch ohne Sünde.

Der  Teufel  hätte  sich  nicht  solche  Mühe  mit  Ihm gegeben,  wenn  Er  nicht  hätte 
sündigen können. O was hat der Feind alles versucht, um den zweiten Adam geradeso zu 
stürzen, wie er den ersten Adam gestürzt hatte! Aber es gelang ihm nicht. Wenn Jesus 
auch versucht worden ist allenthalben und gleich wie wir, so doch – ohne Sünde!

Gott sandte Seinen Sohn, dass Er als das Lamm Gottes die Sünde der Welt an Seinem 
Leibe hinauftragen sollte auf das Holz. Das Alte Testament stellt uns das vorbildlich dar 
durch  den  Sündenbock,  dem  am  großen  Versöhnungstage  die  Sünde  des  Volkes 
aufgeladen wurde. Dann führte man ihn in die Wüste hinaus und stürzte ihn einen Abhang 
hinunter. Damit war Israels Sünde hinweggetragen und beseitigt. So trug Jesus der Welt 
Sünde, Er trug sie weg. Er schaffte sie ab.

Darum schreibt Paulus: „Gott sandte Seinen Sohn in der Ähnlichkeit des Fleisches der 
Sünde – und u m  d e r  S ü n d e  w i l l e n . “



- 15 -

Das war der göttliche Zweck der Sendung Jesu: „um der Sünde willens.“ Es tut Not,  
das  in  unserer  Zeit  klar  zu  betonen,  wo  man  Jesus  zu  einem  Sittenlehrer  und 
Weisheitsprediger  machen  möchte,  der  gar  keine  Erlösungsabsicht  gehabt  habe.  Gott 
sandte Ihn u m  d e r  S ü n d e  w i l l e n .  Er sandte Ihn, dass Er als das Lamm Gottes die 
Sünde hinwegtrüge.

Und  gelobt  sei  Gott,  am  Kreuz  auf  Golgatha  ist  Jesus  mit  unserer  Sünde  fertig 
geworden. „Christus ist einmal – das heißt: ein für allemal – geopfert, w e g z u n e h m e n 
vieler Sünden.“ (Hebr. 9,28)

Aber das Kreuz, an dem Jesus die Erlösung für uns vollbrachte, offenbart uns auch 
das Urteil Gottes über die Sünde. Da „verdammte Er die Sünde im Fleische.“ Als unser 
Stellvertreter, als der andere Adam, als der Repräsentant und das Haupt der Menschheit 
hat sich Jesus dem Gerichte Gottes gestellt. Unsere Sünde l a g  nicht nur auf Ihm, nein, Er 
ist selbst für uns zur Sünde  g e m a c h t  worden (2. Kor. 5,21). Darum richtete Gott die 
S ü n d e , indem Er Seinen Sohn richtete. Er zeigte damit, was es mit der Sünde auf sich 
habe, wie Er die Sünde ansehe. Unsere Sünde hat dem Sohne Gottes das Leben gekostet! 
Unsere Sünde hat dem Vater im Himmel Seinen Sohn gekostet!

Das  Kreuz  Jesu  offenbart  das  Verdammungsurteil  Gottes  über  die  Sünde  der 
Menschen.

Ach, und die Menschen können so oberflächlich von der Sünde reden! Ach, auch 
Gotteskinder können so oberflächlich von der Sünde reden! Sie meinen, es komme ja so 
genau nicht darauf an. O schau nach Golgatha, da kannst du innewerden, wie Gott über  
die Sünde denkt! Da hat Er sie verdammt durch die Hingabe Seines Sohnes in den Tod, 
den bitteren, schmachvollen Tod am Kreuz.

„Auf dass die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erfüllt würde, die wir nicht nach 
dem Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste.“

Als das Gesetz mit seinen Forderungen nichts ausrichtete dem übermächtigen Fleische 
gegenüber, da gab Gott Seinen Plan nicht auf, dass die Menschen nach Seinem Willen 
leben sollten, o nein, nicht um eines Haares Breite ließ Er von Seinen Forderungen nach. 
Wenn es auf dem Wege des Gesetzes nicht zu erreichen war, dann gab Er den Menschen 
die Möglichkeit durch das Kreuz. Die Rechtsforderungen des Gesetzes sollen und müssen 
erfüllt werden, davon geht Gott nicht ab.

Auf dem Gesetzesboden von Sinai hieß es: Ich soll – aber ich kann nicht.“ Auf dem 
Gnaden- und Siegesboden von Golgatha aber heißt es: Ich kann, und ich darf, und ich will. 
Ja, die vollbrachte Erlösung setzt uns in den Stand, das zu tun und zu vollbringen, was wir 
unter dem Gesetz nicht leisten konnten.

Wenn wir  aus  dem Element  des  Ichs  herausgekommen sind in  das  Element  „Er“ 
hinein, wenn uns nicht mehr das Fleisch regiert, sondern der Geist, dann können wir mit 
Johannes sprechen: „Seine Gebote sind nicht schwer.“ Dann können wir es bezeugen: „Wir 
halten Seine Gebote und tun, was vor Ihm gefällig ist.“

Dahin will Gott uns bringen, dass das Halten Seiner Gebote, das Tun Seines Willens 
uns keine Last ist, sondern eine Lust. Dass wir Seinen Willen tun, nicht weil wir müssen, 
und weil Er uns bestraft, wenn wir ihn nicht erfüllen, sondern dass wir ihn tun, um Ihm 
Freude zu machen, aus Liebe und Dankbarkeit.

Sieh, dann wird die Rechtsforderung des Gesetzes i n  u n s  erfüllt. Dann können wir 
und dann tun wir, was wir vordem nicht konnten und nicht taten: wir halten Seine Gebote. 



- 16 -

Denn Seine Kraft setzt uns dazu in den Stand. Und wir tun noch mehr, als Seine Gebote 
halten. Seine Gebote halten, das ist G e h o r s a m .  Aber wenn Johannes weiter schreibt: 
„Wir  tun,  was  vor  Ihm  gefällig  ist,“  das  ist  etwas  anderes  als  Gehorsam,  das  ist  
Gefälligkeit.

Weißt  du,  was  der  Unterschied  ist  zwischen  Gehorsam  und  Gefälligkeit?  Der 
Gehorsam folgt aufs Wort; die Gefälligkeit sucht zu erfreuen ohne Wort.

Nicht wahr, gefällige Kinder sind der Eltern Freude. Nun gut, Gott hat auch Freude 
daran, wenn Seine Kinder gefällig sind.

Das war der letzte Zweck der Erlösung: Gott wollte Menschen haben, die Ihm zur 
Ehre und zur Freude lebten. Er wollte Menschen haben, an denen Er Seine Lust sähe, auf 
denen Sein Wohlgefallen ruhte.

Warst du so ein Mensch? Bist du so ein Mensch! War es deine Losung, deinem Gott 
Freude zu machen? Ach, so viele Kinder Gottes halten sich immer an der äußersten Grenze 
des Christentums! Sie meiden, was Gott verboten hat, aber vielleicht nicht, ohne einen 
sehnsüchtigen  Blick  nach  den  Fleischtöpfen  Ägyptens  geworfen  zu  haben:  Sie  lassen 
vielleicht,  was  verboten  ist,  um  nicht  Strafe  und  Zorn  auf  sich  zu  laden.  Aber  die 
Herrlichkeit der Stellung im Zentrum des Christentums ist ihnen noch nicht aufgegangen. 
Im  Zentrum erörtert  man  nicht  die  Frage:  Was  hat  Gott  verboten?  Was  ist  Sünde?, 
sondern vielmehr: Wie kann ich Gott Freude machen?

Sieh; dazu sind wir berufen! Dazu sind wir erlöst durch das Kreuz!

Komm heraus aus dem Element des Fleisches, gib Jesus die Herrschaft über dein Herz 
und dein Leben, dass Er dich regiere mit Seinem Geiste, dass Er dich fülle mit Seiner 
Gnade – und die Rechtsforderung des Gesetzes wird in dir erfüllt zum Lobe und Preise der 
Gnade Gottes!

Sieh,  das  bezeugt  Paulus,  wenn er  sagt:  „Ich  vermag alles  durch  den,  der  mich 
mächtig macht, Christus!“ (Phil. 4,13)

Nicht eher ist Gott zufriedengestellt, und auch unser eigenes Gewissen ist nicht eher 
zufrieden, bis dass die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erfüllt wird, bis wir mit Paulus 
sagen können: „Ich lebe aber, doch nun nicht ich, sondern Christus lebt in mir.“ (Gal. 2,20)

Graf  Zinzendorf  hat  einmal  gesagt:  „Einem  Menschen  unter  dem  Gesetz  ist  es 
geboten, heilig zu sein, und darüber martert er sich zu Tode; einem Menschen aber unter 
der Gnade ist es gegeben, heilig zu sein, und darüber freut er sich in Ewigkeit.“

Ja, was das Gesetz kraftlos machte, indem es geschwächt wurde durch das Fleisch, 
d a s  t a t  G o t t ,  indem Er Seinen Sohn sandte in der Ähnlichkeit des Fleisches der Sünde 
und um der Sünde willen, damit die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erfüllt würde.

D a s  ist also der Zweck der Sendung Jesu und Seines Erlösungswerkes. Das müssen 
wir einmal klar erkennen. Wir dürfen uns das Ziel nicht kürzer stecken, als es Gott uns 
gesteckt  hat  in  Seinem  Worte.  Wir  sollen  heilig  sein;  denn  Er  ist  heilig.  Das  steht 
geschrieben. Wir ohnmächtigen Leute? Wir elenden Kreaturen? Ja, wir! Die Möglichkeit 
dazu – bietet das Kreuz. Geben wir uns glaubend dem Gekreuzigten hin, treten wir mit 
Ihm in Lebens- und Liebesgemeinschaft, dann wird uns dadurch alles geschenkt, was zum 
Leben und göttlichen Wandel dient, wie Petrus schreibt.



- 17 -

Wenn die Rechtsforderung des Gesetzes in dir noch nicht zur Erfüllung gelangt ist, 
woran lag das? Es lag daran, dass du das Kreuz noch nicht verstanden hast, dass du es 
noch nicht glaubend dir angeeignet hast, was dort auf Golgatha geschehen ist.

Freilich musst du dich hier vor einem Fehler hüten, der oft gemacht wird. Wenn du 
glaubend auf das Kreuz eingehst, dann musst du nicht denken, du seist nun mit einem 
Male fertig. O nein, sondern was du im Glauben ergriffen hast, das musst du auch im 
Glauben festhalten.

Manche denken, wenn sie die Erlösung im Glauben ergriffen haben, dann gebe es 
keine Versuchungen und Anfechtungen mehr. Das ist ein Trugschluss. Wir leben in einer 
Welt,  die im Argen liegt.  Da fehlt es an Versuchungen nicht. Aber wir dürfen in allen 
Versuchungen auf das Kreuz blicken und mit der vollbrachten Erlösung rechnen. Es kommt 
darauf an, dass wir es lernen, durch unsere Tage zu gehen mit dem Blick des Glaubens auf 
den Gekreuzigten.

Auf dem so schmalen Pfade
gelingt uns ja kein Tritt,
es geh denn Seine Gnade
bis an das Ende mit.
Aus Gnade darf man trauen,
man traut ihr ohne Reu;
und wenn uns je will grauen,
so bleibt’s: der HErr ist treu!

So wird die Rechtsforderung des Gesetzes in uns erfüllt, wenn wir glauben an die auf 
Golgatha vollbrachte Erlösung, und wenn wir damit rechnen in allen Versuchungen und 
Anfechtungen, in allen Nöten und Schwierigkeiten.

Dazu sandte Gott Seinen Sohn, dazu ließ der Sohn Sein Leben, dazu starb Er am 
Kreuze, dass wir nun glaubend Sein Heil ergreifen und Seine Erlösung in Besitz nehmen 
könnten.  Was w i r  nimmermehr  vermocht  und vollbracht  hätten – d a s  t a t  G o t t ! 
Halleluja!



- 18 -

IV.

Tod – oder Leben?

Römer 8,5 – 8

Denn die nach dem Fleische sind, sinnen auf das, was des Fleisches ist, die aber nach 
dem Geist auf das, was des Geistes ist. Denn die Gesinnung des Fleisches ist der Tod, die  
Gesinnung  des  Geistes  aber  Leben  und  Friede.  Dieweil  die  Gesinnung  des  Fleisches  
Feindschaft wider Gott ist; denn sie ist dem Gesetze Gottes nicht untertan – sie kann es  
auch nicht; die aber im Fleische sind, können Gott nicht gefallen.

ie nach dem Fleische sind, sinnen auf das, was des Fleisches ist. Was heißt das: 
nach dem Fleische sein,  nach dem Fleische leben? Wir erinnern uns wieder an 
unsere  Zeichnung,  auf  der  wir  uns  die  beiden  Lebenselemente  klarzumachen 
versucht haben. In dem linken Kreise, wo das Wort „Fleisch“ stand, stand auch das 

Wort „Ich.“ Die nach dem Fleische leben, das sind Leute, die ihrem eigenen Ich folgen, die 
sich von ihrem Ich regieren lassen. Es dreht sich alles um ihr eigenes Ich; sie sind immer 
auf ihr eigenes Ich bedacht.

Jemand fand einmal in der Eisenbahn ein Blatt aus dem Schreibheft eines Kindes. Es 
schien eine Strafarbeit zu sein. Die eine Seite hatte in schönen deutschen Buchstaben nur 
das eine Wort „Selbstsucht.“ Die ganze Seite war voll davon. Und auf der andern Seite 
stand  –  dasselbe  Wort,  nur  mit  lateinischen  Buchstaben  geschrieben.  Es  sah  ganz 
verschieden aus – und ist doch ganz dasselbe. Ob man „Selbstsucht“ mit deutschen oder 
lateinischen Buchstaben schreibt, Selbstsucht bleibt Selbstsucht. Ob es eine grobe oder 
eine feine Selbstsucht ist, das macht keinen Unterschied. Ob es eine bekehrte oder eine 
unbekehrte Selbstsucht ist, das ist einerlei.

Die nach dem Fleische leben, die sinnen auf das, was des Fleisches ist. Sie können 
gar nicht anders.

Von diesen fleischlich gesinnten Menschen wird hier nun dreierlei ausgesagt:

1 . F l e i s c h l i c h e  G e s i n n u n g  i s t  d e r  To d .

2 . F l e i s c h l i c h e  G e s i n n u n g  i s t  e i n e  Fe i n d s c h a f t  w i d e r  G o t t .

3 . M i t  f l e i s c h l i c h e r  G e s i n n u n g  k a n n  m a n  G o t t  n i c h t  g e f a l l e n .

Ich möchte mit dem zweiten Punkt anfangen:

2. Fleischliche Gesinnung ist eine Feindschaft wider Gott.

Es ist ganz klar: wenn ich mich selbst suche, wenn ich für mich selbst besorgt bin,  
wenn ich nur etwas für mich haben will, dann tritt mir Gott mit Seinen Forderungen in den 
Weg, dann gibt es immer Konflikte und Zusammenstöße mit Gott. Gott will so, ich will so – 

D



- 19 -

was nun? Gott  will,  ich  soll  sanftmütig  sein  und von Herzen demütig  –  das Ich aber 
möchte  sich  gern  in  den  Vordergrund  drängen,  es  möchte  beachtet  sein.  Da  ist  der 
Konflikt fertig.

Oder es kommt eine Heimsuchung, eine Krankheit. Ei, die passt mir aber gerade jetzt  
so  schlecht!  Ich  habe  gerade  so  besonders  viel  zu  tun.  Ich  bin  gerade  jetzt  so 
unabkömmlich, so unentbehrlich. Also – bin ich mit Gott nicht zufrieden; ich bin mit Ihm 
nicht einverstanden. Er macht es ja nicht so, wie ich es haben will!

Überlege dir einmal, wie oft du mit Gott nicht zufrieden gewesen bist! Wie oft du mit 
Seinen Fügungen nicht einverstanden warst! Denke einmal darüber nach! Vielleicht wirst 
du dann erschrecken über dich selbst. Man macht es sich ja nicht klar, man denkt nicht 
darüber nach, dass das eine Versündigung gegen Gott ist, wenn man sagt: „Es passt mir 
jetzt gerade so schlecht,“ wenn man über das Wetter schimpft, das nicht so ist, wie man 
es gerne haben möchte. Aber wenn man es sich auch nicht klarmacht – es ist doch eine 
Sünde gegen Gott!

Wir kamen in einer Bibelbesprechstunde einmal auf das Wort „schade“ zu sprechen, 
das manche so leicht aussprechen. Wie oft spricht aus diesem Worte „schade“ eine Kritik 
Gottes! „Nun hatte ich mich so auf die Konferenz gefreut – schade, nun bin ich ans Bett 
gebunden!“  Wer  hat  diese  Krankheit  geschickt,  die  so  unangenehm empfunden wird? 
Niemand anders als Gott. Damit hat Er unsere Pläne durchkreuzt. Darum sind wir mit Ihm 
nicht zufrieden! Anstatt „ja, Vater,“ zu sagen, sagt man „schade!“ und – kritisiert Gott.

Das hast du dir vielleicht noch nie so recht klargemacht. Nun, dann mach es dir heute 
einmal klar! Das Unzufriedensein mit Gott,  was ist das aber anders als – „Feindschaft 
wider Gott!“

Ach, wir sind so fromme Schauspieler! Da hat uns Gott irgendeinen Auftrag gegeben. 
Wir sollen irgendeinen Besuch machen oder was es sonst sein mag. Aber es kommt uns 
ungelegen. Es passt uns nicht. Da sagen wir: „Ich habe dazu keine Freudigkeit.“ Da haben 
wir ein frommes Mäntelchen gehängt über – unsere Feindschaft  wider Gott!  Ich habe 
keine Lust, den Auftrag Gottes auszuführen; er kommt mir so sehr ungelegen, und darum 
will ich nicht! Das wäre ehrlicher.

Ja, wer gesteht es denn wohl ein: Ich lebe in Feindschaft wider Gott? Wenn ich alle 
Leser fragen könnte: Lebst du vielleicht in Feindschaft wider Gott?, dann würde ich wohl 
einmütig die entrüstete Antwort hören: Aber was denkst du denn? Ich in Feindschaft wider 
Gott? Ich bin doch bekehrt! – Ja, wenn du auch bekehrt bist, du kannst darum doch in 
Feindschaft wider Gott leben in den kleinen Vorkommnissen des täglichen Lebens!

Es gibt noch mehrere solcher Worte, hinter denen sich die Feindschaft wider Gott 
verbirgt. Eins heißt: „Das ist mir noch nicht klargeworden.“ Gott hat es uns durch einen 
Menschen ganz klar und deutlich sagen lassen; aber das genügt uns nicht; wir tun so, als 
ob Gott es uns erst noch besonders sagen müsste. Er h a t  es uns zwar schon gesagt 
durch den betreffenden Menschen; aber es hat uns nicht gepasst!

Ein anderes Wort ist das Wort „schwer.“ Ich weiß von einer lieben Schwester, die für 
den Dienst in der Mission ausgebildet war. Die Ausbildung war gerade beendet; sie wollte 
hinausgehen in den Weinberg des HErrn, da – erkrankte die alte Mutter. Anstatt in den 
Dienst des HErrn zu treten, musste sie nach Hause und ihre kranke Mutter pflegen. – Da 
schrieb sie in einem Briefe: „Das war mir aber schwer.“



- 20 -

Es passte ihr nicht, jetzt am Krankenbett zu sitzen. Sie hatte andere Pläne gehabt. 
Nun durchkreuzte Gott ihre Absichten. Nun war sie unzufrieden mit Gott. Aber das verbarg 
sie hinter dem fromm klingenden Satze: „Das war mir aber schwer.“

Merkst du nun, wie viel Feindschaft wider Gott es auch unter Gläubigen noch gibt? 
Merkst du nun, dass auch dein Herz noch nicht frei davon war!

O es gibt viel, sehr viel Feindschaft wider Gott in der Welt! Das ist gewiss. Und solche 
Gesinnung, die eine Feindschaft wider Gott ist, die kann Gott nicht gefallen. Das ist der 
andere Punkt, der hier genannt ist.

Womit kann man denn Gott gefallen? Das können wir an dem Bilde Jesu sehen. Wann 
öffnete sich der Himmel über Ihm? Wann wurde die Stimme laut: „Dies ist Mein lieber 
Sohn, an dem Ich Wohlgefallen habe.“ Als Er sich durch die Taufe bereit erklärte: Ich will 
den Weg gehen, der zum Kreuze führt. Ich bin bereit, Mein Leben zu lassen. D a r a n  hat 
der Vater Wohlgefallen, wenn wir bereit sind zum Gehorsam, wenn wir uns die Parole Jesu 
aneignen: „Ja, Vater!“ (Matth. 11,26)

Daran  hat  Gott  Wohlgefallen,  wenn  man  mit  Seinen  Fügungen  und  Führungen 
einverstanden ist, wenn man Seine Aufträge gehorsam ausführt, wenn man in gesunden 
und kranken Tagen mit Ihm zufrieden ist. Ja, Vater! Wie Du willst, so will ich auch. Ich bin 
mit Dir und Deinem Walten einverstanden.

Wer so spricht, der sucht nicht das Eigene, das Seine, der unterwirft sich gehorsam 
und geduldig dem Willen Gottes in dem Bewusstsein, dass dieser Wille der allein gute ist, 
dass Gott keine Fehler macht.

Solange wir unser Ichleben festhalten, so lange können wir Gott nicht gefallen. Die 
Gesinnung des Fleisches ist Gott nicht untertan, sagt Paulus. Sie kann es auch nicht sein. 
Es sind Gegensätze, die sich scharf gegenüberstehen. Die Gesinnung des Fleisches setzt 
ihren eigenen Willen durch; sie widerstreitet dem Willen Gottes durchaus.

Die Gesinnung des Fleisches sagt: „Alles für mich.“ Die Gesinnung des Geistes spricht: 
„Nichts für mich.“

Geistlich gesinnt sein, das heißt: wie Jesus gesinnt sein. „Ein jeglicher sei gesinnt, wie 
Jesus Christus auch war.“ (Phil. 2,5) Worin äußerte sich die Gesinnung Jesu? „Ob Er wohl 
in  göttlicher  Gestalt  war,  hielt  Er’s  nicht  für  einen  Raub,  Gott  gleich  sein,  sondern 
entäußerte sich selbst und nahm Knechtsgestalt an, ward gleich wie ein anderer Mensch 
und an Gebärden als ein Mensch erfunden, erniedrigte sich selbst und ward gehorsam bis 
zum Tode, ja, zum Tod am Kreuze.“

1. Fleischlich gesinnt sein ist der Tod

Er gab alles daran, was Er hatte. Er behielt nichts für sich. Man kann über Sein Leben 
und Sterben die Überschrift setzen: Nichts für Mich! Nie hat Er etwas für sich gewollt. 
Versucht wurde Er oft genug dazu, etwas für sich zu wollen. In der Wüste wollte der 
Versucher Ihn dazu veranlassen, Seine Wunderkraft zu gebrauchen, um für sich etwas zu 
schaffen, Brot zu machen, um Seinen Hunger zu stillen. Er setzte aber allen Versuchen des 
Feindes Seine Gesinnung entgegen: Nichts für Mich! Als man Ihm die Königskrone anbot, 
entzog Er sich der Volksmenge, Seiner Parole getreu. Als Petrus Ihm sagte: „HErr, das 
widerfahre Dir nur nicht, schone Dein selbst!“, da weist Er die Versuchung, die darin liegt, 
zurück. Nichts für Mich!



- 21 -

Die Gesinnung des Fleisches sagt: Alles für mich! Der beste Platz für mich! Das beste 
Stück für mich! Die meiste Ehre für mich! Das höchste Lob für mich!

3. Die fleischliche Gesinnung kann Gott nicht gefallen.

Das ist klar. Wer von dieser Gesinnung nicht loskommt, der trennt sich dadurch je 
länger je mehr von Gott. „Fleischlich gesinnt sein ist der Tod.“

O die  Sache ist  sehr  ernst!  Wir  müssen loskommen von unserm Ich,  von  dieser 
fleischlichen Gesinnung. Es ist die höchste Zeit. Denn die fleischliche Gesinnung zieht den 
Tod nach sich.

Aber die geistliche Gesinnung – ist Leben und Friede. Ja, das ist Leben, das den 
Namen Leben verdient. Das ist Leben, wenn Jesus die Herrschaft bekommen hat und uns 
durch Seinen Geist regiert. Das ist Leben, wenn wir an Ihn gebunden sind, wenn wir nur 
wollen, was Er will. Das ist Leben, das eine tiefe, innere Befriedigung, eine selige Ruhe des 
Herzens verleiht. Da wird das Leben wirklich schön, tief glücklich, wenn unser Herz mit 
dem Herzen Gottes  einen Schlag  schlägt,  wenn wir  unsern  Willen  dem Willen  Gottes 
untergeordnet und eingefügt haben.

Da hört  das Empfindlichsein  und das Übelnehmen auf,  da hat  der  Ärger  und die 
Unzufriedenheit ein Ende. Da ist das eigene Ich, dieser Tyrann, abgetan. Da herrscht Er. 
Da macht man keine Ansprüche mehr. Da verlangt man nichts mehr für sich. Ja, das ist 
Leben und Friede.

Die Welt wird dadurch nicht anders. Es ist eine arge Welt, in der wir leben. Aber wir 
können durch diese arge Welt  mit  ihrem Streit  und Neid und Leid hindurchgehen mit 
tiefem Frieden im Herzen.

Durch Jesu Kreuz geschieden
von meinem eignen Sinn,
zieh ich in tiefem Frieden
durchs Leben froh’ dahin!

Die Gesinnung des Fleisches wirkt Unruhe und Unzufriedensein, die Gesinnung des 
Geistes aber einen tiefen Frieden, eine selige Ruhe, ein wahres, seliges L e b e n .

O mein teures Herz, wenn du noch in der Unruhe fleischlicher Gesinnung gesteckt 
hast  –  es  ist  eine Ruhe vorhanden dem Volke Gottes!  Du kannst  durch den Glauben 
eingehen in diese Ruhe. Lass dir es sagen: Fleischliche Gesinnung ist der Tod, geistliche 
Gesinnung aber ist Leben und Friede.

Was willst du wählen?



- 22 -

V.

Wer Christi Geist nicht hat . . .

Römer 8,9

Ihr aber seid nicht im Fleische, sondern im Geiste, wenn anders Gottes Geist in euch  
wohnt. Wer aber Christi Geist nicht hat, der ist nicht Sein.

enn der Apostel so klar und scharf von der fleischlichen Gesinnung schreibt, wenn 
er sagt, fleischlich gesinnt sein sei der Tod, dann werden sich vielleicht manche, die 
sich sagen müssen: auch ich habe ein Selbstleben geführt, die Frage vorlegen: bin 
ich denn überhaupt bekehrt?

Es ist kein Schade, wenn wir einmal unsere Bekehrung nachprüfen und uns darüber 
klar werden, ob unsere Bekehrung wirklich eine echte und rechte war. Dieser neunte Vers 
gibt uns dazu eine gute Gelegenheit.

Bei seinen Lesern in Rom will der Apostel die Bekehrung nicht in Frage ziehen. Er sagt 
ihnen: „Ihr aber seid nicht im Fleische, sondern im Geiste.“ Er will ihnen damit sagen: 
Gedenkt daran, was ihr seid – durch die Gnade! Gedenkt daran, was das Kreuz euch 
gebracht hat!

Kinder Gottes können sehr vergesslich sein. Es ist nicht unnötig, dass auch Kinder des 
Neuen Bundes mit dem Psalmisten sprechen: „Vergiss nicht, was Er dir Gutes getan hat!“ 
Wie oft hat der Apostel an die Korinther geschrieben: „Wisst ihr nicht?“! Sie hatten einmal 
Gnade  empfangen.  Sie  hatten  sich  dem HErrn  zugewandt;  aber  sie  waren  wieder  in 
fleischliches Wesen zurückgefallen. Sie hatten es nicht bedacht, wozu ihnen die Gnade 
gegeben war  und wozu sie  berufen waren.  Sie  hatten ihre Stellung,  ihre  Vorrechte – 
vergessen!

Ähnlich so war es auch in Rom. Auch da waren die Kinder Gottes in das alte Element 
des Fleisches zurückgefallen. Auch da war fleischliche Gesinnung eingerissen. Da bringt es 
ihnen der Apostel in die Erinnerung: „Ihr seid nicht im Fleische, sondern im Geiste!“ Denkt 
daran, was die Gnade euch für eine Stellung gegeben hat!

War es so auch vielleicht bei dir,  dass du vergessen hast,  was die Gnade aus dir 
gemacht hat! O dann lass es dir auch sagen, was Paulus an die Korinther schrieb: „Weißt 
du nicht?“ Dann lass dich mahnen.

„Vergiss nicht, was Er dir Gutes getan hat!“ Du darfst nicht „im Fleische“ leben, Kind 
Gottes. Du kannst und sollst „im Geiste“ leben! Dazu ist Jesus gestorben! Das hat Er dir 
sterbend erworben! Vergiss es nicht, wohin du gehörst! Du gehörst nicht in das Element 
„Ich“ und „Fleisch“ hinein. Du gehörst in das Element „Er“ hinein, wo Jesus regiert! O 
denke daran!

Aber der Apostel muss eine Einschränkung bei seinen Worten machen. Er hat doch 
nicht die Freiheit, von allen zu sagen: „Ihr seid nicht im Fleische, sondern im Geiste.“ Er 

W



- 23 -

fügt beschränkend hinzu: „Wenn anders Gottes Geist in euch wohnt.“ Ja, „im Geiste“ leben 
können wir nur, wenn der Geist i n  u n s  lebt und wohnt.

Darum ist das eine so wichtige Frage: Wohnt Gottes Geist in mir!

Wenn ich dich so frage, was für eine Antwort gibst du dann?

Der Apostel Paulus hat einmal so gefragt. Als er nach Ephesus kam, fand er dort 
Jünger, denen etwas zu fehlen schien. Darum fragte er sie: „Habt ihr den Heiligen Geist 
empfangen, da ihr gläubig geworden seid?“ Ihre Antwort lautete: „Wir haben noch nie 
gehört, ob ein Heiliger Geist sei.“ Darauf predigte Paulus ihnen Jesus; sie nahmen Sein 
Heil an, ließen sich taufen – und dann empfingen sie den Heiligen Geist. Wenn der Apostel 
sie jetzt gefragt hätte, hätten sie ihm ein klares und bestimmtes Ja geantwortet.

Wenn ich dich so frage, wie Paulus die Johannesjünger in Ephesus, was antwortest 
du? Sprichst du auch: Ich weiß es nicht!

 Wenn du das nicht weißt, dann ist irgend etwas nicht in Ordnung. Dann fehlt es 
entweder an einer rechten B e k e h r u n g  oder an einer rechten B e l e h r u n g .

Es fehlt entweder an der rechten  B e k e h r u n g . Denn bei einer rechten Bekehrung 
zieht der HErr durch Seinen Heiligen Geist in unser Herz ein. Wo das nicht der Fall ist, wo 
der Heilige Geist nicht die Herrschaft bekommt, da ist es nur eine Erweckung, aber keine 
Bekehrung. Vielleicht hat man gebetet um Abnahme seiner Sündenlast, und nun „fühlt 
man sich so erleichtert,“ da meint man, das sei Bekehrung. O nein, Bekehrung ist kein 
Gefühl! Bekehrung ist eine Hingabe an den HErrn mit dem klaren Willensentschluss, fortan 
sich  von  Ihm  regieren  und  führen  zu  lassen,  fortan  in  willigem  Gehorsam  Ihm 
nachzufolgen. War das bei dir der Fall! War deine Bekehrung eine Abkehr von der Sünde 
und eine Hinkehr zum HErrn? Bist du bekehrt zum „Hirten und Bischof deiner Seele“!?

Wenn du das bejahen kannst und weißt doch nicht, ob du den Heiligen Geist hast,  
dann fehlt es dir an der rechten B e l e h r u n g . Du weißt nicht, wie man den Heiligen Geist 
empfängt. Dann lass uns einmal nachsehen, was die Bibel uns über den Empfang des 
Heiligen Geistes sagt.

An die Galater schreibt Paulus (3,2): „Das will ich allein von euch lernen: Habt ihr den 
Geist empfangen durch des Gesetzes Werke oder durch die Predigt vom Glauben?“ Die 
Galater  haben das Wort  glaubend angenommen, und dadurch haben sie  den Heiligen 
Geist empfangen. Man empfängt also den Heiligen Geist, wenn man das Wort vom Kreuz 
annimmt, wenn man dem Gekreuzigten sein Herz öffnet.

Eine andere Stelle: 1. Korinther 2,12: „Wir aber h a b e n  nicht empfangen den Geist 
der Welt, sondern den Geist aus Gott, dass wir wissen können, was uns von Gott gegeben 
ist.“ Wir haben empfangen! Es heißt nicht: Ihr müsst empfangen. So hätte man ja denken 
können: denn er hat ja an den Korinthern viel zu tadeln. Aber nein, er schließt sie mit ein: 
„Wir haben empfangen.“

Und wiederum 1. Korinther 3,16 sagt er: „Wisset ihr nicht, dass ihr Gottes Tempel seid 
und  der  Geist  Gottes  in  euch  wohnt?“  –  Euer  Wandel  beweist  es  nicht.  Euer  Leben 
bewährt es nicht. Und doch habt ihr den Heiligen Geist empfangen!

Dann heißt es 1. Korinther 12,3: „Niemand kann Jesus einen HErrn heißen ohne durch 
den Heiligen Geist.“ Niemand kann Jesus wirklich einen HErrn nennen, niemand kann in 
wirklichem Abhängigkeitsverhältnis von Ihm stehen, der nicht den Heiligen Geist hat.



- 24 -

Wir lesen weiter 2. Korinther 1,21 und 22: „Gott ist’s aber, der uns befestigt samt 
euch in Christus und uns gesalbt und versiegelt und in unsere Herzen das Pfand, den 
Geist, gegeben hat.“ Immer wieder bezeugt der Apostel dieselbe Tatsache: Gott h a t  den 
Geist gegeben.

Ganz ähnlich heißt es 2. Korinther 5,5: „Der uns aber dazu bereitet, das ist Gott, der 
uns das Pfand, den Geist, gegeben hat.“

Epheser 1,13 ist auch eine ähnliche Stelle: „Durch welchen – nämlich durch Christus – 
auch ihr gehört habt das Wort der Wahrheit, das Evangelium von eurer Seligkeit, durch 
welchen ihr auch, da ihr glaubtet, versiegelt w o r d e n  s e i d  mit dem Heiligen Geiste der 
Verheißung.“ Da sehen wir es wieder ganz klar, dass man versiegelt wird mit dem Heiligen 
Geiste, wenn man glaubt, das heißt: wenn man gläubig wird.

Epheser 4,30 lesen wir: „Betrübt nicht den Heiligen Geist Gottes, damit ihr versiegelt 
s e i d  auf den Tag der Erlösung.“ Die Erlösung, von der hier die Rede ist, ist nicht die 
Erlösung der Seele, sondern die Erlösung des Leibes.

Sollen wir noch andere Stellen aufschlagen? 1. Thessalonicher 4,8 heißt es: „Wer nun 
verachtet, der verachtet nicht Menschen, sondern Gott, der Seinen Heiligen Geist gegeben 
h a t  in euch.“

Ebenso steht 2. Timotheus 1,7: „Gott hat uns nicht gegeben den Geist der Furcht, 
sondern der Kraft und der Liebe und der Zucht.“

1. Johannes 2,24: „Und daran erkennen wir, dass Er in uns bleibt, an dem Geiste, den 
Er uns gegeben hat.“

Endlich noch 1. Johannes 4,13: „Daran erkennen wir, dass wir in Ihm bleiben und Er 
in uns, dass Er uns von Seinem Geiste gegeben hat.“

Was geht aus all diesen Stellen deutlich hervor? Dass man den Geist empfängt, wenn 
man  sein  Herz  der  Predigt  vom Glauben  öffnet.  Wenn  man  gläubig  wird,  wird  man 
versiegelt mit dem Heiligen Geiste, dem göttlichen Pfande, auf den Tag der Erlösung.

Niemals  sagt  ein  Apostel  zu  Kindern  Gottes:  „Ihr  müsst  den  Heiligen  Geist  noch 
empfangen“ oder: „Ihr habt den Heiligen Geist noch nicht empfangen,“ sondern es heißt 
immer:  „Ihr  h a b t  den Heiligen  Geist  empfangen.  Denkt  doch  daran,  damit  ihr  auch 
dementsprechend lebt!“

Nach all diesen Stellen ist es klar: kein Kind Gottes ohne den Heiligen Geist.

 Aber nun kann es sein, dass man dem Heiligen Geiste, weil es an der rechten 
Belehrung gefehlt hat, nicht die Herrschaft eingeräumt hat. Darum ist das Leben so kraft- 
und saftlos geblieben. Darum ist der Dienst so unfruchtbar und ungesegnet gewesen.

Wenn das vielleicht dein Fall war, was soll nun geschehen! Wirst du nun anfangen zu 
beten: „HErr, gib mir mehr von Deinem Geiste!“? Ich glaube nicht, dass das recht gebetet 
ist. Nicht wahr, wenn man betet: „Gib mir mehr von Deinem Geiste!“ das sieht so aus, als  
wäre der Heilige Geist eine b l o ß e  K r a f t ,  von der man mehr oder weniger haben kann. 
Aber nein, Er ist eine göttliche Majestät. Er ist eine heilige, lebendige Person. Wenn ich 
mehr von I h m  haben will, dann wird sich mein Wunsch nur so erfüllen, dass Er mehr von 
m i r  bekommt,  dass  ich  mich  Ihm in  völligerem willigerem Gehorsam übergebe.  Der 
Heilige Geist muss mehr Verfügungsrecht über uns bekommen, dann bekommen wir mehr 
Kraft. Es ist nicht schriftgemäß, wenn man betet und singt: „Sende die Kraft doch jetzt! 
Sende die Kraft doch jetzt!“ Auf diese Weise steigert man sich in Gefühlserregungen und 



- 25 -

Gemütsbewegungen hinein. Der biblische Weg, zu einem größeren und reicheren Maße 
des Geistes zu gelangen, ist: völlige, gehorsame Hingabe an Ihn.

Er füllt unser Herz nur so weit aus, als wir Ihm Platz machen.

O gib Ihm dein ganzes Herz! Räume auf und räume aus, damit Raum wird für Ihn, 
damit Er dich erfüllen kann!

Und – betrübe Ihn nicht! Wenn du Seinem zarten Mahnen und Führen widerstrebst, 
wenn du die Sünde tust, vor der Er dich warnt, dann wird Er betrübt, dann zieht Er sich 
zurück.

O vergiss es nicht: Willst du mehr vom Heiligen Geiste haben, dann muss Er mehr von 
d i r  haben, dann muss Er dich ganz haben!

Da steht in Epheser 3,17 ein bedeutsames Wort. Die Übersetzung Luthers sagt: „Dass 
Christus wohne durch den Glauben in euren Herzen und ihr durch die Liebe eingewurzelt 
und gegründet werdet.“ Wörtlich übersetzt lautet die Stelle: „Dass Christus bewohne durch 
den Glauben eure Herzen.“ Ist denn das ein Unterschied, ob es heißt: Er wohnt in meinem 
Herzen – oder: Er bewohnt mein Herz! Ja, das ist ein Unterschied. Denke dir, da steht ein 
zweistöckiges  Haus.  Im unteren  Stockwerke  wohne  ich,  im oberen  du.  Kann  ich  nun 
sagen: ich bewohne das Haus? Nein, das kann ich nicht. Kannst du es sagen? Nein, du 
kannst  es  auch nicht.  Wir  können nur  sagen:  wir  wohnen  i n  dem Hause.  Das  Haus 
bewohnen, das heißt soviel wie: a l l e i n  darin wohnen.

Sieh, vielleicht hat der HErr bisher in deinem Herzen gewohnt. Aber außer Ihm war 
noch allerlei anderes in deinem Herzen. O räume es aus, damit Er dein Herz allein und 
ganz bewohnen kann, damit das Kindergebet sich erfülle: „Soll niemand drin wohnen als  
Jesus allein!“

Lass da kein Gebiet sein und bleiben, das Ihm nicht unterworfen ist. Gib Ihm dein 
ganzes Leben mit all  seinen Beziehungen, „also, dass sich kein Gebiet Seinem Einfluss 
mehr  entzieht.“  Und –  du bekommst  mehr  von Seinem Geiste,  weil  Er  mehr  von dir 
bekommt, weil Er dich ganz bekommt. So wird dein Wunsch nach mehr Kraft von oben 
erfüllt. Anders nicht!

„Wenn anders Gottes Geist in euch wohnt.“ Das ist der große Unterschied zwischen 
den Frommen des Alten Bundes und den Kindern des Neuen Bundes. Während jene den 
Geist  nur  bekamen  zu  bestimmten  Aufträgen  und  Aufgaben,  bekommen  wir  Ihn  zu 
bleibender Einwohnung. Wie wird da das ganze Leben umgewandelt  und umgestaltet, 
wenn der Geist Gottes einzieht! Da wird von innen heraus alles erneuert. Denn Er sitzt 
nicht untätig in einem Winkel des Herzens, sondern Er wohnt und wirkt im Herzen, und 
vom Herzen aus wirkt Er auf das ganze Leben ein.

„Wer aber Christi Geist nicht hat, der ist nicht Sein.“ Was macht uns zu Christen! 
Christi Geist! Wo der fehlt, da fehlt alles. Der Mangel an Geist kann durch nichts ersetzt 
und  ergänzt  werden.  Der  beste  Religionsunterricht,  die  feierlichste  Konfirmation,  die 
stimmungsvollste  Andacht  –  nichts  kann den Mangel  des Geistes  Christi  ersetzen.  Ein 
Christ sein, das heißt: ein Gesalbter sein. Wer diese Salbung mit dem Öle des Heiligen 
Geistes nicht hat,  der mag sich hundertmal einen Christen nennen, in Wahrheit  ist  er 
keiner. Denn das Wort steht klar und deutlich da: „Wer aber Christi Geist nicht hat, der ist 
nicht Sein.“



- 26 -

Ach, was für Unklarheiten und Verschwommenheiten der Begriffe gibt  es da! Wie 
wenige wissen es, dass das zum wirklichen, wahren Christentum gehört, mit dem Heiligen 
Geiste versiegelt zu sein!

Weißt d u  es? Bist d u  es?

Wohnt Gottes Geist in dir? Das heißt soviel wie: Bist du wirklich bekehrt? Hast du dem 
HErrn die Herrschaft deines Lebens übergeben, dass Er dich nun regiert durch Seinen 
Geist! Hast du dein ganzes Herz Ihm aus- und eingeräumt, dass Er darin wohnen und 
thronen kann?

Oder hast du eingesehen, dass es dir an einer rechten Bekehrung gefehlt hat, dass du 
von deinem Ich noch gar nicht losgekommen bist?

O möchte dann der HErr dir Gnade geben, dass du eine klare Wendung machst – von 
der Sünde zur Gnade, vom Fleische zum Geiste, vom Tode zum Leben, vom Ich zu Ihm!

Dass du dich freuen könntest in Zeit und Ewigkeit: Wer Christi Geist hat – der ist Sein!



- 27 -

VI.

Gerechtigkeit.

Römer 8,10

Wenn aber Christus in euch ist, so ist der Leib tot um der Sünde willen, der Geist aber  
ist das Leben um der Gerechtigkeit willen.

m das zu verstehen, müssen wir zunächst erkennen, was die Bibel mit dem Worte 
„Gerechtigkeit“ meint. Durch die lateinische Wiedergabe dieses Wortes mit justitia 
ist die Ansicht aufgekommen, es handle sich hier um strafende Gerechtigkeit. Aber 
das  ist  gar  nicht  die  Bedeutung  dieses  Wortes.  Wenn  wir  diese  Bedeutung  – 

Strafgerechtigkeit  –  annehmen,  dann  können  wir  manche  Stelle  der  Bibel  gar  nicht 
verstehen.

Wa s  i s t  d e n n  „ G e r e c h t i g k e i t ? “

Gerechtigkeit  ist  diejenige  Eigenschaft  Gottes,  nach  der  Er  r e c h t ,  gut,  heilig, 
barmherzig,  liebevoll,  treu ist.  Was Er  tut,  das ist r e c h t ,  einwandfrei,  tadellos.  Das 
müssen wir einmal erkennen.

Jeremia 23,6 heißt es von dem Messias: „Und dies wird Sein Name sein, dass man Ihn 
nennen wird: der HErr unsere Gerechtigkeit.“ Da sehen wir schon, dass Gerechtigkeit hier 
unmöglich im Sinne von Strafgerechtigkeit gebraucht sein kann. Er kommt nicht, um „das 
Gute zu belohnen und das Böse zu bestrafen,“ sondern Er kommt, um das verlorene und 
gefallene  Menschengeschlecht  zurechtzubringen.  Unter  „Gerechtigkeit“  haben  wir  die 
zurechtbringende Liebe Gottes zu verstehen.

Dieser Weissagung des Propheten entspricht das Wort des Apostels Paulus, das die 
Erfüllung enthält: „Christus ist uns gemacht von Gott zur Weisheit, zur Gerechtigkeit, zur 
Heiligung und zur Erlösung“ (1. Kor. 1,30).

Wer  sich  von  der  Gerechtigkeit,  das  heißt  von  der  zurechtbringenden  Liebe  und 
Freundlichkeit  Gottes  zurechtbringen l ä s s t ,  für  den  ist  diese  Gerechtigkeit  etwas 
Köstliches und Tröstliches, während sie für den, der sich ihr widersetzt und entzieht, den 
Charakter  der  strafenden  Gerechtigkeit  annimmt.  Aber  zunächst  hat  die  Gerechtigkeit 
Gottes nichts mit Strafe zu tun, sondern nur mit Seiner Absicht, zurechtzubringen.

Es gibt Stellen, in denen die Gerechtigkeit ganz offenbar den Sinn von Liebe und Güte 
hat.  Psalm 7,18 z.B. heißt es: „Ich danke dem HErrn um Seiner Gerechtigkeit  willen.“ 
Könnte der Psalmist wohl Gott danken um Seiner Strafgerechtigkeit willen? Nein, er dankt 
Ihm, dass Er so bereit war, ihn zurechtzubringen.

Psalm 31,2 sagt David: „HErr, auf Dich traue ich, lass mich nimmermehr zuschanden 
werden; errette mich durch Deine Gerechtigkeit!“ Nicht wahr,  e r r e t t e t  wird man nicht 
durch strafende Gerechtigkeit, sondern durch Gottes erbarmende Liebe.

U



- 28 -

Ebenso heißt es Psalm 51,16: „Errette mich von den Blutschulden, Gott, der Du mein 
Gott und Heiland bist, dass meine Zunge Deine Gerechtigkeit rühme.“ Da der Psalmist hier 
von Blutschulden redet, die er auf sein Gewissen geladen hat, kann die Gerechtigkeit, an 
die er sich wendet, offenbar nur die zurechtbringende Gnade Gottes bezeichnen.

Eine andere Stelle ist Daniel 9,16: „Ach, HErr, um aller Deiner Gerechtigkeit willen 
wende  ab  Deinen  Zorn  und  Grimm von  Deiner  Stadt  Jerusalem und  Deinem heiligen 
Berge.“ Wenn Gott Seinen Zorn abwenden soll um Seiner Gerechtigkeit willen, so kann das 
wieder nur so viel heißen wie: um Deiner Barmherzigkeit willen.

Wir  wollen  es  uns  also  einprägen,  dass  Gerechtigkeit  das  rechte,  barmherzige 
Verhalten Gottes bezeichnet, mit dem Er uns zurechtzubringen trachtet. Ähnlich ist es nun 
auch mit dem Worte „gerecht.“

Manche Stelle, namentlich in den Psalmen, kann man gar nicht verstehen, wenn man 
diesen Gebrauch von „Gerechtigkeit“ und „gerecht“ nicht kennt. Psalm 116,5 heißt es z. 
B.:  „Der  HErr  ist  gnädig  und  gerecht,  und  unser  Gott  ist  barmherzig.“  Nach  der 
herkömmlichen Auffassung von „Gerechtigkeit,“ wonach das Wort heißen soll: Gott lohnt 
das  Gute  und  straft  das  Böse  –  wäre  es  doch  gar  nicht  möglich,  die  beiden  Wörter 
„ g n ä d i g “ und „ g e r e c h t “ mit einem „ u n d “  zusammenzubinden. Dann wären es ja 
Gegensätze. Gnädig und gerecht, das heißt: erbarmend und zurechtbringend ist Gott.

Psalm 145,7 sagt David: „Dass man preise Deine große Güte und Deine Gerechtigkeit 
rühme.“  Das Wesen der  hebräischen Poesie besteht  im sogenannten Parallelismus der 
Glieder,  d.  h.  derselbe  Gedanke  wird  in  den  beiden  Satzteilen  ausgedrückt,  aber  mit 
andern Worten. Danach heißt also der erste Satz: „Dass man preise Deine große Güte“ 
geradeso  viel  wie  der  zweite:  „Dass  man  Deine  Gerechtigkeit  rühme.“  „Güte“  und 
„Gerechtigkeit“ sind also völlig gleichgestellt.

Ganz ähnlich ist die Stelle Jesaja 45,21: „Ein gerechter Gott und Heiland.“ „Gerechter 
Gott“  und  „Heiland“  sind  keine  Gegensätze,  sondern  die  beiden  Ausdrücke  besagen 
dasselbe.

Dann die bekannte Stelle Jesaja 41,10: „Ich stärke dich, Ich helfe dir auch, Ich erhalte 
dich durch die rechte Hand Meiner Gerechtigkeit.“ Das heißt soviel wie: durch die rechte 
Hand Meiner Gnade und Liebe. Ähnlich ist auch Jesaja 51,8 zu verstehen, wo es heißt:  
„Denn die Motten werden sie fressen wie ein Kleid, und Würmer werden sie fressen wie 
wollen Tuch: aber Meine Gerechtigkeit bleibt ewiglich und Mein Heil für und für.“

Auch „im Neuen“ Testament ist die Bedeutung des Wortes „gerecht“ die gleiche. So in 
der bekannten Stelle 1. Johannes 1,9: „So wir aber unsere Sünden bekennen, so ist Er 
treu und gerecht, dass Er uns die Sünden vergibt und reinigt uns von aller Untugend.“ Da 
gehören die Worte so zusammen: Er ist t r e u ,  dass Er uns die Sünden vergibt, und Er ist 
g e r e c h t ,  dass Er uns von aller Untugend reinigt. „Gerecht“ heißt nicht: Er bestraft uns 
um unserer  Untugend willen,  sondern:  Er  sucht  uns  davon zu reinigen,  Er  sucht  uns 
zurechtzubringen.

Und 1. Johannes 2,1: „Meine Kindlein, solches schreibe ich euch, auf dass ihr nicht 
sündigt. Und ob jemand sündigte, so haben wir einen Fürsprecher bei dem Vater, Jesus 
Christ, der gerecht ist.“ Wenn der „Gerechte“ die Sünde bestrafte, so wäre es kein Trost, 
dass wir einen g e r e c h t e n  Fürsprecher haben! Nein, Er verurteilt uns nicht, Er hilft uns, 
davon frei zu werden und loszukommen.



- 29 -

So behält denn das Wort „gerecht“ auch seine Bedeutung, wenn es nicht von Gott, 
sondern  von  Menschen  gebraucht  wird.  Gerechtigkeit  Gottes  ist  das  rechte,  gute, 
liebevolle, barmherzige Verhalten Gottes, womit Er uns „gerecht“ machen will, auch recht 
und gut zu werden wie Er. Wie Gott uns gegenüber gerecht ist, treu, zuverlässig, so sollen 
auch wir Ihm gegenüber werden.

Von Joseph lesen wir Matth. 1,19: „Joseph aber, ihr Mann, war gerecht.“ Das heißt: er 
verhielt sich recht; man könnte das Wort geradezu mit „edel“ oder „vornehm“ übersetzen. 
Auch von Zacharias und Elisabeth heißt es: „Sie wandelten gerecht vor Gott.“

Das Hauptwort „Gerechtigkeit“ finden wir z. B. Matth. 6,33: „Trachtet am ersten nach 
dem Reiche Gottes und nach Seiner Gerechtigkeit, so wird euch solches alles zufallen.“ 
Und 2. Petri  3,13: „Wir warten aber eines neuen Himmels und einer neuen Erde, auf 
welcher Gerechtigkeit wohnt.“ Matthäus 5,6 sagt Jesus: „Selig sind, die da hungert und 
dürstet nach Gerechtigkeit; denn sie sollen satt werden.“ Nach Strafgerechtigkeit hungert 
niemand.  Aber  danach hungert  ein  Kind  Gottes,  dass  es  in  Sein  Bild  verwandelt  und 
gestaltet werde, dass es werde wie Er.

Ich denke, nun ist es uns klargeworden, und nun hat es sich uns eingeprägt, was wir  
unter  Gerechtigkeit  zu verstehen haben.  Es ist  das rechte Verhalten Gottes,  womit  Er 
darauf hinarbeitet, dass auch unser Verhalten Gott und Menschen gegenüber ein richtiges 
Verhalten werden möchte.

Vielleicht ist es gut, noch hinzuzufügen, dass dasselbe, was Paulus mit dem Worte 
„Gerechtigkeit“ bezeichnet, von dem Apostel Johannes mit dem Ausdruck „ewiges Leben“ 
bezeichnet wird.

Paulus sagt: „Wer an Ihn glaubt, der ist gerecht“ (Röm. 10,4). Johannes sagt: „Alle, 
die an Ihn glauben, haben das ewige Leben“ (Joh. 3,16). Ebenso sagt Paulus: „So man 
von Herzen glaubt, so wird man gerecht, und so man mit dem Munde bekennt, so wird 
man selig“ (Röm. 10,10). Johannes hinwiederum schreibt: „Wer an den Sohn glaubt, der 
hat das ewige Leben“ (Joh. 3,36).

So wichtig ist die recht verstandene Gerechtigkeit oder Zurechtbringung, dass das 
ganze Christentum, die ganze Nachfolge Jesu geradezu „Weg der Gerechtigkeit“ genannt 
wird.  2.  Petri  2,21  heißt  es:  „Denn  es  wäre  ihnen  besser,  dass  sie  den  Weg  der 
Gerechtigkeit nicht erkannt hätten, denn dass sie ihn erkennen und sich kehren von dem 
heiligen Gebote, das ihnen gegeben ist.“ Der „Weg der Gerechtigkeit“ ist der Weg, auf 
dem Gott uns durch Seine Gerechtigkeit gerecht macht, uns in das rechte Verhältnis und in 
das rechte Verhalten Gott und Menschen gegenüber hineinbringt.

Dem  Ausdrucke:  „We g  der  Gerechtigkeit“  entspricht  der  andere:  „Wo r t  der 
Gerechtigkeit.“  Hebräer  5,13  steht:  „Denn wem man noch Milch  geben muss,  der  ist 
unerfahren in dem Worte der Gerechtigkeit; denn er ist ein junges Kind.“

Die „Gerechtigkeit Gottes“ ändert zunächst unser Verhältnis, nimmt uns in ein ganz 
neues Verhältnis Gott gegenüber auf. Und wenn dann unser  Ve r h ä l t n i s  ein anderes 
geworden ist, dann wird auch unser Ve r h a l t e n  ein anderes.

Ich kenne einen Missionar, der in Kamerun arbeitete, der hatte ein kleines, schwarzes, 
afrikanisches Kind angenommen. Als  das Kind drei  Tage alt  war,  starb die Mutter des 
Kindes. Dadurch war das arme, kleine Geschöpf dem Tode verfallen. Da erbarmten sich 
der Missionar und seine Frau über das Kind. Sie nahmen es als ihr eigenes Kind an.



- 30 -

Nicht wahr, dadurch war das Verhältnis des Kindes ein ganz anderes geworden. Es 
war jetzt kein Negerkind mehr; es war ein Missionarskind geworden.

Wie war das gekommen? War es so besonders schön? War es so besonders klug? Von 
alledem konnte man nichts sagen. Nein, es war die pure Barmherzigkeit,  die sich des 
Kindes annahm. Weil es so bedürftig war, darum nahmen die lieben Missionsleute das Kind 
an.

Und nun, nachdem das Verhältnis des Kindes ein anderes geworden war, wurde auch 
das Verhalten desselben anders. Es betrug sich nicht wie die andern schwarzen Kinder, wie 
die Heidenkinder, o nein, es verhielt sich als ein kleines Missionarskind.

Nicht  wahr,  das  Verhältnis,  in  das  es  eingetreten  war,  beeinflusste  nun auch das 
Verhalten des Kindes.

So ist es auch mit uns. Gott rechtfertigt uns. Er stellt uns aus Gnaden in ein neues 
Verhältnis Ihm gegenüber. Er macht uns aus lauter Gnade und Barmherzigkeit zu Kindern 
Gottes.  Ist  aber  das Verhältnis  zu Gott  ein  anderes geworden,  dann wird auch unser 
Verhalten ein anderes. O da muss viel geändert werden durch Gottes Gerechtigkeit, durch 
Seine zurechtbringende Gnade! Aus solchen selbstsüchtigen Ichmenschen sollen wir  in 
Jesu Bild verwandelt werden, das ist das Werk der erziehenden Gnade.

Bist du gerecht g e w o r d e n ? Dann musst du gerecht w e r d e n ! Das heißt: Ist dein 
Verhältnis zu Gott das eines K i n d e s  geworden, dann muss dein Verhalten nun auch mit 
diesem Verhältnis in Übereinstimmung kommen.

Denke dir – um ein Bild aus unserm früheren Soldatenleben zu gebrauchen, das uns 
allen ja noch bekannt ist – da tritt ein junger Mann beim Militär ein. Was ist er nun? Nun,  
du sagst: er ist ein Soldat. Gewiss, so kannst du sagen. Aber eigentlich ist er jetzt erst ein 
Zivilist in einer Uniform. Er muss jetzt erst ein Soldat w e r d e n . Er darf die ersten Wochen 
die Kaserne nicht verlassen. Warum nicht? Weil er sich noch nicht als Soldat zu benehmen 
versteht. Er würde am Ende aus alter Gewohnheit seine Mütze abnehmen beim Gruß, 
anstatt militärisch die Hand an dieselbe zu legen. Er ist wohl ein Soldat, gewiss. Und doch 
muss er erst einer werden.

So sind wir gerecht durch die Annahme bei Gott. Aber nun gilt es, gerecht zu werden.

Dass wir angenommen worden sind, was war das? Das war Gottes Gerechtigkeit! Und 
dass wir in Jesu Bild verwandelt werden, wer wirkt das? Das wirkt – Gottes Gerechtigkeit.

O so lasst sie uns preisen und rühmen, die zurechtbringende Gnade Gottes, Seine – 
G e r e c h t i g k e i t !



- 31 -

VII.

Selige Folgen.

Römer 8,10.11

Wenn aber Christus in euch ist, so ist der Leib tot um der Sünde willen, der Geist aber  
ist das Leben um der Gerechtigkeit willen. Wenn aber der Geist dessen, der Jesus von den 
Toten  auferweckt  hat,  in  euch  wohnt,  so  wird  derselbe,  der  Christus  von  den  Toten  
auferweckt hat, auch eure sterblichen Leiber lebendig machen durch Seinen Geist, der in  
euch wohnt.

er Christi Geist nicht hat, der ist nicht Sein, hatte der Apostel im vorigen Verse 
gesagt.  Nun schildert  er  den Gegensatz,  nun zeigt  er,  was die Folge ist,  wenn 
Christus in uns ist.

Obgleich unser Leib tot ist wegen der Sünde, so ist doch unser Geist Leben wegen der 
Gerechtigkeit Und auch den sterblichen Leib wird der, welcher Jesus auferweckt, wieder 
beleben, weil Christi Geist in uns wohnt.

Das  kann  auch  bei  einem  Wiedergeborenen  nicht  aufgehoben  und  abgeschafft 
werden, dass er sterben muss. Der Leib ist dem Tode verfallen. Hat er doch so lange und 
so treu der Sünde gedient. Ist er doch ein so williges Werkzeug der Sünde gewesen. Und 
es bleibt dabei, auch wenn jetzt Christus durch Seinen Geist eingekehrt ist und Wohnung 
gemacht hat: „Der Tod ist der Sünde Sold.“

„Tot“ wird hier der Leib genannt, nicht: „dem Tode verfallen,“ „dem Tode geweiht,“ 
weil dies das ganz gewisse Ende ist, dem er entgegengeht.

„Aber der Geist – so fährt Paulus fort – ist Leben wegen der Gerechtigkeit.“ Was soll 
das heißen? Was ist hier unter „Geist“ zu verstehen? Ist es der Geist Gottes oder ist es  
unser  Geist?  Die  Antwort  wird  nicht  schwer  sein,  wenn  wir  auf  den  Zusammenhang 
achten. Es soll ja gesagt werden, was die Folgen sein werden, wenn Christi Geist in uns 
wohnt. Für den Leib hat es zunächst keine besondere Folge, der bleibt dem Tode verfallen. 
Aber für den Geist, für unsern Geist, hat es die Folge, dass derselbe von göttlichem Leben 
erfüllt  wird  wegen  der  Gerechtigkeit.  Das  ist  nicht  unsere  Gerechtigkeit,  nicht  eine 
Lebensgerechtigkeit,  sondern  das  ist  die  zurechtbringende  Gnade,  wie  wir  im vorigen 
Abschnitte gesehen haben.

Dann tritt noch eine spätere Folge ein auch für den Leib: er wird auferweckt werden.

Leben füllt uns, Leben regiert uns, wenn Christus in uns wohnt. Ja, dann verdient das 
Leben überhaupt erst diesen Namen. Solange Jesus nicht eingekehrt ist im Herzen, nennt 
die  Heilige Schrift  unser  Leben gar  kein  „Leben.“  Sie  spricht  von „tot  in  Sünden und 
Übertretungen.“ Leben, wahres, volles, ewiges Leben beginnt erst dann, wenn Jesus in 
uns Wohnung macht.

W



- 32 -

Göttlich ist dieses Leben. Es ist ein Geschenk Seiner Gnade. Man bekommt es, wenn 
man Jesus ausnimmt ins Herz. Er ist das Leben. Und Er g i b t  das Leben allen, die sich 
Ihm anvertrauen.

Dann wird es wahr, was Paulus an die Galater schreibt (2,20): „Ich lebe aber, doch 
nun nicht ich, sondern Christus lebt in mir.“

Nicht mehr das Ich bestimmt das Verhalten und regelt das Tun und Lassen, sondern 
Christus. Nicht mehr w i r  fassen die Entschlüsse und treffen die Entscheidungen, sondern 
Christus in uns.

O das ist ein seliger Zustand, wo das Ich abgedankt hat, wo Jesus auf den Thron 
gekommen ist! Das ist Leben.

Und dies Leben ist ewig. Wenn der Leib auch hinfällig und gebrechlich wird – dies 
göttliche  Leben  wird  dadurch  nicht  beeinträchtigt  und  beeinflusst.  Im  Gegenteil,  es 
entfaltet sich nur um so mehr. Wenn unser Leben nur eine Funktion unseres Gehirns wäre, 
wie uns die Wissenschaft glauben machen will, so würde mit dem Verfalle der Kraft des 
Leibes auch die Kraft der Seele erlöschen. Das wäre selbstverständlich. Aber nein, wir 
kennen genug Beispiele, wo der Geist klar und frisch und freudig blieb bis zum letzten 
Atemzuge des zusammenbrechenden Leibes, wo der Geist noch klare Anordnungen traf, 
wo er klare Blicke tat in das vergangene Leben und in die Zukunft.

Gerade in der Schwachheit und beim Sterben des Leibes zeigt es sich, dass wie in 
diesem irdenen Gefäß einen Schatz haben, ein Geschenk aus der Herrlichkeit, das ewige 
Leben.

O Gott sei gepriesen für diese wunderbare Gabe: „Der Geist aber ist Leben wegen der 
Gerechtigkeit.“

Nicht wegen unserer, Gerechtigkeit. Es ist nicht so, dass wir diese Gabe Gottes, das 
ewige Leben, bekämen, weil wir so gerechte Leute wären. O nein, sondern es ist hier 
Seine Gerechtigkeit gemeint, Seine zurechtbringende Gnade.

Dass wir Leben haben, wir staubgeborene Kreaturen, dass wir Leben aus Gott haben, 
was  ist  das?  Das  ist  nie  und  nimmer  unser  Verdienst,  das  ist  Seine  Gnade,  die  uns 
zurechtgebracht hat, die uns dahin gebracht hat, dass wir uns dem Sohne Gottes öffneten 
und Ihm Einlass gewährten in unser Herz und Leben.

Wie herrlich ist es schon hier in der Zeit, ein Kind Gottes zu sein, in dem Christus 
wohnt! Aber, so herrlich es auch ist, es wird noch schöner werden in der Zukunft, „wenn 
der Geist dessen, der Jesus von den Toten auferweckt hat, auch unsere sterblichen Leiber 
lebendig machen wird.“

Ja, „die Gottseligkeit ist zu allen Dingen nütze und hat die Verheißung dieses und des 
zukünftigen Lebens.“

Warum betont es der Apostel hier so besonders, dass derselbe, der Christus von den 
Toten auferweckt hat, auch uns lebendig machen werde? Warum sagt er das zweimal in 
einem Verse: „der Christus von den Toten auferweckt hat?“ Weil ihm das ein so wichtiger 
Gedanke ist, weil darin eine so sichere Bürgschaft für unsere Auferweckung liegt.

Epheser  1,19  und  20  schreibt  er  von  der  „Wirksamkeit  der  Macht  Seiner  Stärke, 
welche Gott wirksam gemacht hat in Christus, da Er Ihn aus den Toten auferweckte.“ Was 
will uns der Apostel damit sagen! Um Jesus von den Toten aufzuerwecken, bedurfte es der 
ganzen Wirksamkeit der Macht der Stärke Gottes.



- 33 -

Wenn man das Wort, „tot“ steigern könnte, so möchte man es bei dem Leichnam Jesu 
anwenden in der Steigerung.

Völlig  blutleer  war  der  tote  Leib  Jesu.  Wie  viel  Blut  hatte  Jesus  verloren bei  der 
entsetzlichen Geißelung! Wie viel Blut hatten die Dornen Seiner Krone Ihm geraubt! Wie 
viel Blut floss aus den Wunden in Seinen Händen und Füßen am Kreuze! Und was dann 
noch von Blut  in  Ihm war,  das  brachte  der  Speerstoß  des  Kriegsknechtes  auch  noch 
heraus. Völlig blutleer wurde der Leichnam Jesu ins Grab gelegt.

Wie töricht sind doch die Redereien, die man bis auf den heutigen Tag hören kann, 
Jesus sei nur scheintot gewesen. Das kann bei jedem andern Menschen zutreffen, aber 
nicht bei Jesus; der war so tot, wie nur einer tot sein kann.

Um diesen toten Leib Jesu aufzuerwecken, dazu bedurfte es der ganzen Größe der 
Kraft  Gottes,  da  musste  der  allmächtige  Gott  auf  den  Plan  treten  und  ein 
Schöpfungswunder verrichten. Und Gott hat dies Wunder getan und hat Jesus aus den 
Toten auferweckt.

Und dieser selbige Gott, der das getan hat, sagt Paulus, der das gekonnt hat, der wird 
auch imstande sein, unsere sterblichen Leiber lebendig zu machen. Darum betont er es so 
stark, dass Gott Jesus von den Toten auferweckt hat, um damit alle Zweifel und Bedenken 
niederzuschlagen und zu entkräften.

Was für ein helles Licht fällt aus diesen Worten in die Gräber der Unsrigen, in denen 
der Geist Christi gewohnt hat, als sie hienieden weilten! Nun brauchen wir nicht an ihren 
Gräbern zu stehen und zu trauern wie solche, die keine Hoffnung haben, sondern wir 
wissen: „Derselbe, der Christus von den Toten auferweckt hat, wird auch ihre sterblichen 
Leiber  lebendig  machen.“  Was  wir  gesät  haben  verweslich,  das  wird  auferstehen 
unverweslich. Und was da gesät wird in Schwachheit, das wird auferstehen in Kraft.

Ist das nicht ein wunderbarer Gedanke!

O liebes Herz, wenn du am Grabe eines deiner Lieben stehst, trockne die nassen 
Augen und lass dir den Strahl der Gnade ins Herz fallen: „Derselbe, der Jesus von den 
Toten auferweckt hat, wird auch ihre sterblichen Leiber lebendig machen!“

Dass Er es k a n n ,  das hat Er bewiesen, als Er Jesus auferweckte. Er wird es auch 
bei den Leibern der Unsrigen tun. Er w i r d  es tun! Das steht geschrieben.

Und – Er wird es auch uns tun, wenn einst unsere schwache und gebrechliche Hütte 
abgebrochen ist, wenn auch unser Leib als ein Samenkorn in den Acker Gottes hineingesät 
worden ist.

O da verliert der Gedanke an Tod und Grab seine Bitterkeit! Da wissen wir: Das Grab 
ist nicht das Ende der Wege Gottes mit uns, sondern es geht durch den Tod zum Leben, 
es geht durch Nacht zum Licht. Ach, die armen Menschen, die da meinen, mit dem Tode 
sei alles aus! Wie dauern sie mich!

Nein, nein, da fängt es erst recht an. So herrlich es hier auf Erden schon ist, mit Gott  
in Gemeinschaft stehen zu dürfen durch Jesus Christus, es ist doch nur ein Vorgeschmack. 
Die ganze, wunderbare Herrlichkeit und Seligkeit beginnt ja erst dann, wenn wir aus dem 
Glauben ins Schauen gelangt sind, und „wenn einst die Posaune klingt, die auch durch die 
Gräber dringt.“

Liebe Seele, kennst du, hast du dieses ewiges Leben, das das selige Teil derer ist, in 
denen Christus wohnt durch Seinen Heiligen Geist! O dann wohl dir in Zeit und Ewigkeit!



- 34 -

Aber hast du es noch nicht, dann warte nicht länger, dann zaudere nicht mehr, nimm 
Jesus auf in dein Herz! Und wer den Sohn Gottes hat, der hat das Leben, das ewige 
Leben!



- 35 -

VIII.

Keine Schuldner!

Römer 8,12.13

So sind wir also, ihr Brüder, dem Fleische nicht schuldig, dass wir leben  nach dem 
Fleische. Denn wenn ihr nach dem Fleische lebt, so müsst ihr sterben; wenn ihr aber  
durch den Geist die Geschäfte des Leibes tötet, so werdet ihr leben.

ch, dass doch alle Kinder Gottes diese Worte zu Herzen nehmen möchten! Ach, 
dass sie doch alle darauf eingehen möchten: Wir sind keine Schuldner mehr dem 
Fleische  gegenüber!  Das  Fleisch  hat  nichts  zu  fordern.  Wir  sind  ihm  keinen 
Gehorsam schuldig. Wir brauchen uns seine Tyrannei nicht gefallen zu lassen.

Keine Schuldner mehr!

Und doch, wie viele Schuldner gibt es in den Reihen der Kinder Gottes! Wie viele 
lassen  sich  von  ihrem  Ich  beherrschen!  Sie  sind  so  leicht  aufgeregt  und  heftig,  so 
empfindlich  und  so  eitel,  so  herrschsüchtig  und  so  ehrgeizig,  so  ungeduldig  und  so 
unfreundlich, so unrein und so geizig.

Ist das nicht die Regel? Die meisten wissen gar nichts anderes und kennen gar nichts 
anderes. Sie meinen, das muss so sein.

Aber nein, das muss nicht so sein. Sagt der Apostel hier denn nicht: Wir sind keine 
Schuldner dem Fleische gegenüber!

Wie kann er das sagen? Weil er das Kreuz verstanden hat. Weil ers wusste, was für 
ein wunderbares, umfassendes und tiefgreifendes Heil Jesus auf Golgatha vollbracht hat.

Warum brauchen wir keine Schuldner mehr zu sein dem Fleische gegenüber! Weil wir 
erlöst sind.

Was heißt das?

Das heißt nicht nur, dass wir erlöst sind von der Schuld unserer Vergangenheit. Das 
heißt auch, dass wir erlöst sind von der Macht der Sünde, dass wir der Sünde nicht mehr 
zu dienen brauchen.

Ja, die Erlösung greift noch weiter. Wir sind auch erlöst von – uns selber, von unserm 
eigenen Ich, von unserm alten Menschen. „Wir wissen,“ so steht ja geschrieben, „dass 
unser alter Mensch mit Ihm gekreuzigt ist“ (Röm. 6,6). Wenn wir von unserm eigenen Ich 
nicht erlöst und gelöst werden, dann sind wir noch nicht richtig erlöst. Wenn wir noch an 
unsern alten Menschen gebunden sind, dann sind wir noch arme Sklaven.

Wir können nur dann sagen: Wir sind keine Schuldner des Fleisches, wenn wir gelöst 
sind von unserm eigenen Ich.

Bist du das?

A



- 36 -

Das Ich tritt mit allerlei Forderungen hervor. Es treibt uns zum Ärger und zum Zorn 
und zum Übelnehmen u.s.w. Aber wir können ihm den Gehorsam versagen. Wir können 
ihm unsere Untertänigkeit aufkündigen.

Man liest heutzutage so viel von Streiks in den Tageszeitungen. Hier wäre ein Streik 
so recht am Platze: wenn man dem Ich den Gehorsam aufkündigte und seine Herrschaft 
abschüttelte. Das wäre ein gottgewollter, ein gesegneter Streik.

Sieh dir einmal die Worte genauer an, die Paulus Römer 6,6 geschrieben hat. Er sagt: 
„Wir wissen, dass unser alter Mensch mit Ihm gekreuzigt ist.“ Wir wissen, sagt er. Weißt 
du es auch? O wenn du das noch nicht weißt, dann fehlt dir ein sehr wesentliches Stück 
von dem, was Kinder Gottes wissen sollen und wissen müssen. Unser alter Mensch, sagt 
er weiter. Was meint er damit! Die Zusammenfassung all unserer Fehler und Sünden. Die 
hängen alle zusammen wie die Glieder eines Leibes. Darum nennt er sie so. Der alte 
Mensch,  das  ist  unsere  Empfindlichkeit  und  unsere  Launenhaftigkeit,  das  ist  unsere 
Rechthaberei  und  unser  Ehrgeiz,  das  ist  unser  Stolz  und  unser  Geiz,  das  ist  unsere 
Fleischeslust  und unsere Bequemlichkeit.  All  diese hässlichen Eigenschaften zusammen 
bilden den alten Menschen.

Und  dieser  alte  Mensch,  sagt  Paulus,  ist  mit  Christus  gekreuzigt.  Das  ist  eine 
Tatsache, die müssen wir glauben. Dann erst werden wir sie erfahren können, wenn wir 
sie zuerst glaubend in Besitz genommen haben.

Ob du das verstehst oder nicht,  diese Tatsache musst du zuerst glauben, einfach 
darum, weil die Schrift sie dir verbürgt. Dein alter Mensch mit seiner Heftigkeit, mit seiner 
Empfindlichkeit und all seinen Untugenden, der ist gekreuzigt worden auf Golgatha, der ist 
gerichtet und abgetan worden am Kreuze. Wenn das wahr ist – und das ist wahr, – dann 
hat  der  alte  Mensch  keine  Macht  mehr  über  dich.  Dann  kann  er  dich  nicht  mehr 
beherrschen. Dann brauchst du dir seine Herrschaft nicht mehr gefallen zu lassen. Du bist 
davon – erlöst! G l a u b e  es – und du wirst es auch e r f a h r e n !

Nimm es jetzt glaubend in Besitz: Mein alter Mensch ist gekreuzigt. Und dann kündige 
ihm den Dienst. Jetzt gleich, sofort!

Wie lange hat der verlorene Sohn Kündigungsfrist eingehalten, als er sich entschloss, 
sich aufzumachen und zu seinem Vater zu gehen? Hat er noch sechs Wochen oder noch 
vierzehn  Tage  bei  den  Schweinen  ausgehalten?  Nein,  er  ist  sofort  auf  und  davon 
gegangen. So mache du es auch! Du bist erlöst von deinem alten Menschen. Warum willst 
du ihm dann noch dienen?

Nur musst du nicht denken, wenn du jetzt die Erlösung von deinem Ich ergreifst, dass 
du damit über alle Berge wärst. O nein, das alte Ich wird seine Ansprüche wieder geltend 
machen!  Wenn deine  Kollegen und Mitarbeiter  dich  wieder  verspotten  und verachten, 
dann wird dein Ich aufs Neue sagen: „Lass dir das nicht gefallen!“ Aber dann denke daran: 
Wir sind keine Schuldner mehr des Fleisches, um nachdem Fleische zu leben. Dann denke 
daran: Ich bin erlöst! Ich brauche nicht mehr!

Das ist der G l a u b e n s w e g ,  der auf den  G l a u b e n s s c h r i t t  folgen muss, mit 
dem man die  Erlösung vom eigenen Ich glaubend in  Besitz  genommen hat.  In  jeder 
Versuchung, die uns naht, müssen wir den Blick aufs Kreuz richten, müssen wir dem HErrn 
danken für Seine vollbrachte Erlösung. Nur so kommt man durch. Aber so kommt man 
durch, wenn man mit der vollbrachten Erlösung rechnet, wenn man mit dem Blick an das 
Kreuz seinen Weg geht.



- 37 -

Gottlob, wir sind keine Schuldner des Fleisches mehr! Und wenn unser Ich uns hegen 
und schüren will zum Ärger und zur Empfindlichkeit, zum Stolz und zum Geiz, dann dürfen 
wir mit dem Blick aufs Kreuz die Versuchung abweisen und sagen: Dafür bin ich nicht zu 
haben. Dann sprechen wir mit Zinzendorf:

. . . zur Lust, zum Stolz, zum Geiz:
dafür hing ja mein HErr am Kreuz.

Bist du ein Schuldner oder bist du kein Schuldner, liebe Seele? Glaube die Erlösung, 
das volle, freie, ewige Heil, das Jesus dir gebracht, und du brauchst kein Schuldner mehr 
zu sein; du darfst eingehen in die herrliche Freiheit der Kinder Gottes.

Ich bitte dich, tue es! Wenn du es nicht tust, ist der Tod das Ende. Paulus sagt ja hier:  
„Denn wenn ihr nach dem Fleische lebt, so müsst ihr sterben.“ Es handelt sich also nicht 
darum, dass dein Leben viel schöner wird, wenn du von Ärger und Empfindlichkeit, von 
Ungeduld und Rechthaberei erlöst wirst, sondern es handelt sich um eine Wahl zwischen 
Tod und Leben. Lebst du dem Fleische, bleibst du ein Sklave deines Ichs, dann – musst du 
sterben! Tötest du aber durch den Geist die Geschäfte des Leibes, so wirst du leben.

Da hast du die Wahl. Ist die so schwer? Sollte sie nicht selbstverständlich sein! Tod 
oder Leben hängt davon ab, ob du aufs Kreuz eingehst, ob du dein Ich in den Tod gibst  
oder nicht.

Lebst du dem Fleische, lässt du dich von deinem Ich beherrschen, dann lebst du in 
der Sünde, und der Tod ist der Sünde Sold.

Gibst du aber dem Geiste Raum, dass die Geschäfte des Fleisches getötet werden, 
dass das Fleisch nicht zu seinem Rechte kommt, dann hast du Leben.

Wie oft hast du schon gesungen:

Nicht das Fleisch, der Geist allein
soll in uns der Herrscher sein,
und wir wollen lauschen still,
wenn Er mit uns reden will.
Sieh, wir wollen, HErr, Du weißt,
wandeln nur nach Deinem Geist!

Ist das wahr! Willst du das wirklich? Nun, dann geh auf die vollbrachte Erlösung ein.  
Dann fasse das Kreuz im Glauben!

O wie wird da das Leben so anders, wenn diese traurige Sklaverei ein Ende hat, wenn 
man in die herrliche Freiheit und Ruhe der Kinder Gottes eingegangen ist! Dann erfährt 
man es:

Durch Jesu Kreuz geschieden
von meinem eignen Sinn,
zieh ich in tiefem Frieden
durchs Leben froh dahin!



- 38 -

Ja, das ist Leben, wirkliches Leben, wenn das Kreuz uns von uns selber erlöst hat,  
wenn Sein Geist uns regiert und leitet und die Geschäfte des Leibes tötet.

Die „Geschäfte des Leibes“ sind an und für sich nicht sündhaft. Aber alles zieht der 
Feind  in  seinen  Dienst.  Alles  versteht  er  zu  missbrauchen.  Essen  und  Trinken  sind 
Geschäfte des Leibes, durch die unser Leben erhalten wird. Aber wie benutzt der Feind die 
Geschäfte des Leibes, um Kinder Gottes zu Fall  zu bringen! Wie kann man sich durch 
Essen und Trinken versündigen! Wie viele Beispiele zeigt uns die biblische Geschichte von 
Leuten, die die Sünde gegessen und getrunken haben! Und die andern Geschäfte des 
Leibes!  Was  hat  der  Feind  aus  dem göttlichen  Gebote  gemacht:  „Seid  fruchtbar  und 
mehret euch!“

Diese Geschäfte des Leibes sollen vom Geiste getötet werden. Das heißt, wo sie uns 
zur Sünde verführen wollen, sollen sie im Geist überwunden und besiegt werden. Unser 
ganzes Leibesleben soll unter die Zucht und Leitung des Heiligen Geistes kommen. Das ist 
Leben, wahres Leben.

War dein bisheriges Leben so ein wahres Leben, wo der Heilige Geist dich regierte in 
all deinem Tun und Lassen? Oder noch nicht?

Denke daran, wie ernst das ist: „Wenn ihr nach dem Fleische lebt, müsst ihr sterben; 
wenn ihr aber durch den Geist die Geschäfte des Leibes, tötet, werdet ihr leben.“



- 39 -

IX.

Geistesleitung.

Römer 8,14

Denn alle, die sich vom Geiste Gottes leiten lassen, sind Kinder Gottes (wörtlich: sind  
Söhne Gottes).

öhne Gottes? Ist das nicht ein merkwürdiger Ausdruck! Ganz gewiss. Vielleicht war 
er Luther bei seiner Bibelübersetzung zu groß. Darum schrieb er: „die sind Gottes 
Kinder.“ Und auch in der Übersetzung der Miniaturbibel heißt es: „die sind Gottes 
Kinder.“ Aber im Griechischen heißt es hier: „die sind Söhne Gottes.“

Wie  kommt der  Apostel  zu  diesem Ausdruck?  Er  braucht  doch  gleich  darauf  den 
Ausdruck „Kinder Gottes.“ Er will hier offenbar daraus hinweisen, dass es uns dem Sohne 
Gottes ähnlich macht, wenn wir uns vom Geiste Gottes leiten lassen.

Jesus  ließ  sich  in  allen  Lagen  und  Fragen  vom Geiste  Gottes  leiten.  Er  war  der 
abhängigste und unselbständigste Mensch, der je gelebt hat. Der Prophet Jesaja hat von 
Ihm geweissagt: „Wer ist so blind als Mein Knecht, und wer ist so taub wie Mein Bote, den 
Ich sende? Wer ist so blind als der Vollkommene und so blind als der Knecht des HErrn?“ 
(Jes. 42,19) Was soll das heißen? Das soll heißen, dass Jesus blind und taub war gegen 
alles, was von unten war. Er hatte nur Augen und Ohren für Seinen Vater.

Das sagt Er selber Johannes 5,19: „Wahrlich, wahrlich, Ich sage euch, der Sohn kann 
nichts von sich selber tun, sondern nur, was Er sieht den Vater tun, das tut gleicherweise 
auch der Sohn.“

Wenn Jesus etwas mit einem „wahrlich, wahrlich“ bekräftigt, so hat das immer eine 
besondere Bedeutung und Wichtigkeit. So auch hier. Es war wirklich so, dass der Sohn 
Gottes nichts tun konnte von sich selbst; es war Ihm innerlich unmöglich. Er wartete in 
allem auf den Wink und die Weisung des Vaters. Manche Geschichte könnten wir gar nicht 
verstehen, wenn wir dies nicht wüssten. Da ist z. B. die Geschichte vom kanaanäischen 
Weibe (Matth. 15,21 – 28). Das Weib schrie Ihm auf der Straße nach und sprach: „Ach, 
HErr, Du Sohn Davids, erbarme Dich mein! Meine Tochter wird vom Teufel übel geplagt.“ 
Und was antwortete Jesus? Kein Wort. Da – mischten sich Seine Jünger ein und sagten: 
„Lass sie doch von Dir; denn sie schreit uns nach!“ Und Jesus – lehnt es rundweg ab, ihr 
zu helfen. „Ich bin nicht gesandt denn nur zu den verlorenen Schafen vom Hause Israel.“ 
Es lässt sich nicht bestreiten, dass das Wort eine klare und scharfe Absage ist. Das Weib 
lässt sich nicht abweisen. Es wirft sich vor Ihm nieder. Es versperrt Ihm den Weg und ruft:  
„HErr, hilf mir!“ Und Jesus: Er spricht sehr scharfe Worte. Er sagt: „Es ist nicht fein, dass 
man den Kindern ihr Brot nehme und werfe es vor die Hunde.“ War das nicht wieder eine 
Absage!  Ja,  und  zwar  in  der  allerschärfsten  Form.  Schärfer  kann  man  doch  einen 
Menschen nicht abweisen, als wenn man ihn einen „Hund“ nennt. Und dann – nach dieser 
dreimaligen bestimmten Ablehnung – hilft Er dem Weibe doch. Wie ist das zu verstehen?

S



- 40 -

Ist es so, wie man so oft hören und lesen kann, dass das kanaanäische Weib das Herz 
Jesu erweicht habe? O nein, das Herz Jesu ist nicht hart! Das braucht nicht erweicht zu 
werden.

Oder ist es so, dass sie Ihn endlich überredet und umgestimmt hat? O nein, auch 
nicht!

Die Sache ist einfach die: Jesus war Seines Auftrages bewusst und eingedenk, als Er 
die Bitte ablehnte. Seine Sendung ging zunächst nur an das Volk Israel. Erst als Israel 
seinen Messias verworfen hatte, kam das Heil von den Juden zu uns, den Heiden. Aber die 
Sendung Jesu galt zunächst dem Volke Israel. Und darum handelte Jesus ganz richtig und 
Seinem  Auftrage  gemäß,  als  Er  die  Bitte,  der  Heidin  zu  helfen,  ablehnte  mit  der 
Begründung, Er sei nur gesandt zu den verlorenen Schafen vom Hause Israel. Er blieb 
auch bei dieser Weigerung – bis ein Auftrag vom Vater kam, der Ihm sagte, hier eine 
Ausnahme zu machen. Und – sofort tat Er es, unbekümmert darum, was die Leute dazu 
sagen würden, dass Er erst dreimal eine bestimmte und scharfe Absage gebe und dann 
doch die Bitte erfülle. Sobald ein Auftrag vom Vater kam, tat Er ihn unbedingt und sofort.

Ganz ähnlich ist es in Johannes 7, wo Seine Brüder Ihn aufforderten, nach Jerusalem 
auf das Fest zu kommen. Er lehnt es ab. Und dann, als sie eben fort sind, geht Er doch. 
Wollte Er mit Seinen Brüdern nicht zusammengehen? O nein, das war der Grund nicht, 
sondern Er hatte noch keinen Auftrag. Er sagt: „Meine Zeit ist noch nicht hier; eure Zeit  
aber ist allewege.“ Das heißt: Ihr könnt tun und lassen, was ihr wollt. Ihr könnt gehen 
nach eurem Belieben. Das kann Ich nicht. Ich muss auf Meine Stunde warten. Ich muss 
warten auf die Weisung Meines Vaters.

Ebenso tritt es uns entgegen, als Jesus die Nachricht aus Bethanien gebracht wird: 
„HErr,  siehe,  den  Du  liebhast,  der  liegt  krank.“  Wenn  es  jetzt  nach  Seinem  Herzen 
gegangen wäre, dann hätte Er sich alsbald aufgemacht, um den Geschwistern in ihrer Not 
zu Hilfe zu kommen. Heißt es doch noch besonders: „Jesus aber hatte Martha lieb und ihre 
Schwester und Lazarus.“ Aber – obwohl Er sie liebhatte, blieb Er zwei Tage an dem Orte, 
da Er war. Warum? Er hatte keinen Auftrag von Seinem Vater. Er ließ sich nicht von Seinem 
Herzen leiten,  sondern vom Geiste  Gottes.  Er  folgte  nicht  dem Zuge Seines  Herzens, 
sondern dem Winke Seines Vaters.

Das war eine Haupteigenschaft des Sohnes Gottes, dass Er so unselbständig war, dass 
Er so abhängig war von Seinem Vater.

Nun verstehen wir, warum Paulus geschrieben hat: „Denn welche sich vom Geiste 
Gottes leiten lassen, die sind Söhne Gottes.“ Damit will er sagen: die gleichen dem Sohne 
Gottes, die machen es wie der Sohn Gottes.

Bist du ein „Sohn Gottes?“ Lässt du dich leiten vom Geiste Gottes? Oder lässt du dich 
leiten von deinem eigenen Geist und deinem eigenen Willen?

Hat dich der eigene Geist und der eigene Wille nicht schon oft in Schwierigkeiten 
hineingebracht! Hast du es nicht schon manchmal bereut, wenn du selber dein Verhalten 
bestimmt  hattest?  O  lass  dich  leiten  vom  Geiste  Gottes!  Er  leitet  dich  recht!  Diese 
Abhängigkeit in allen Dingen, diese Unselbständigkeit, das ist Seligkeit und Herrlichkeit.

Ja, aber – so sagst du – ich möchte mich wohl gerne vom Geiste Gottes leiten lassen; 
aber ich weiß nicht, wie ich das machen soll, was dazu gehört.

 Das will ich dir sagen, was unsererseits dazu gehört, dass es zu einer solchen 
Geistesleitung komme. Das erste, was wir lernen müssen, ist: S t i l l e s e i n .



- 41 -

Gottes Führung fordert Stille.
Wo der Fuß noch selber rauscht,
wird des ewgen Vaters Wille
mit der eignen Wahl vertauscht.

Erst muss es in unserm Herzen stille geworden sein, ehe Gott mit uns reden kann, 
ehe  wir  das  Reden und Flüstern  Seines  Heiligen  Geistes  vernehmen können.  Solange 
unsere Wünsche noch durcheinanderschreien in unsern Herzen, solange es noch heißt: Ich 
will es aber so haben! – so, lange gibt es keine Geistesleitung.

Erst muss es stille geworden sein. Erst muss die Seele sagen lernen: „HErr, wie Du 
willst,  so  schick’s  mit  mir!  Ich  weiß,  dass  Du keine Fehler  machst.  Ich  bin  mit  allem 
einverstanden.“ Dann kann Gott reden.

Solange es noch heißt: HErr, nur das nicht! Oder: HErr, das musst Du mir gewähren! – 
so lange kann Gott uns nicht leiten. Es ist noch nicht die Stille eingetreten, welche die 
Vorbedingung der Geistesleitung ist.

„Meine Seele ist stille zu Gott, der mir hilft,“ sagt der Psalmist. Und beim Propheten 
heißt es: „Durch Stillesein und Hoffen werdet ihr stark sein.“ „Wenn ihr stille bliebet, so 
würde euch geholfen.“

Das ist das erste, was wir zu lernen haben, wenn es zu einer solchen Geistesleitung 
kommen soll. Wir müssen unsern eigenen Willen dem HErrn hinlegen und in kindlichem 
Vertrauen stillen Herzens sprechen: „HErr, Dein Wille geschehe!“

 Dann kommt das zweite Stück. Und das heißt:  w a r t e n .  Ach, unsere Uhr geht 
so oft  vor!  Wir  können so schlecht  warten,  bis  die  Stunde Gottes gekommen ist.  Ein 
klassisches Beispiel  dafür  in  der  Bibel  ist  die  Geschichte von Rebekka,  die  auch nicht 
warten konnte. Sie hörte, dass Isaak den Esau segnen wollte, während Gott doch gesagt 
hatte, dass der Ältere dem Jüngeren dienen solle. Jakob sollte der Träger des Segens sein, 
und nun will Isaak den Esau segnen!

Was hätte nun Rebekka tun sollen? Wa r t e n ! Was tat sie statt dessen? Sie belog und 
betrog ihren Mann. Gewiss, so kam Jakob in den Besitz des Segens, aber auf was für eine 
Weise!

Ja, aber, sagst du vielleicht, wenn Rebekka nicht eingegriffen hätte, dann hätte Isaak 
doch den Esau gesegnet! So, ist das ganz sichert? Ich glaube es nicht! Und ich meine 
auch, biblischen Grund dafür zu haben.

Erinnere dich einmal an die Geschichte, die Isaak erlebte, als er noch ein Knabe war. 
Damals war der, Vater mit ihm nach Morija gewandert. Anfangs war das für den Knaben 
eine große Freude; aber dann erfuhr er, dass er – geopfert werden sollte. Schon war der  
Altar errichtet,  das Holz darauf gelegt, schon hob Abraham die Hand, um brechenden 
Herzens den tödlichen Stoß zu führen – da – in diesem entscheidenden Augenblicke griff 
Gott ein. „Abraham, Abraham, lege deine Hand nicht an den Knaben!“ Es war der letzte 
Augenblick, in dem Gott eingriff, aber es war keinen Augenblick zu spät.

Das hatte Isaak erlebt. Nun war er ein alter Mann geworden. Aber war Gott auch alt 
geworden? Nein, Gott war noch heute derselbe. Ich bin gewiss, wenn Isaak seine Absicht, 
den Esau zu segnen, ausgeführt hätte, wenn er schon die Hand erhoben hätte, um sie 
dem Sohn aufs Haupt zu legen, dass dann Gott eingegriffen hätte: „Isaak, Isaak, lege 
deine Hand nicht auf den Knaben!“ Wenn es auch der letzte Augenblick gewesen wäre – 



- 42 -

zu spät wäre es nicht gewesen. Und anstatt dieses traurigen Kapitels voll Lug und Trug 
hätten wir ein herrliches Kapitel, das von dem wunderbaren Eingreifen Gottes berichtet 
hätte.

Wenn Rebekka doch gewartet hätte! Wie viel Kummer und Herzeleid hätte sie sich 
ersparen können, wenn sie gewartet hätte!

Lerne warten, wenn du dich vom Geiste Gottes willst leiten lassen. Wenn Gott dich 
auch warten lässt – Er kommt nicht zu spät! Hab nur keine Sorge! Vertraue Ihm getrost  
und w a r t e !

 Und das dritte Stück heißt:  g e h o r c h e n . Was hätte es für einen Zweck, dass 
Gott uns Aufträge und Weisungen gäbe, wenn wir nicht bereit sind, Ihm unbedingt zu 
gehorchen?

Ob Er dir etwas g e b i e t e t  oder v e r b i e t e t , sei gehorsam, sei bereit, den Auftrag 
unbedingt und sofort auszuführen!

Nicht erst dann, wenn es dir passt, sondern sofort. Merke dir dafür die drei Worte:  
„ganz, gern, gleich!“ So müssen wir gehorchen lernen. Wir müssen  g a n z  gehorchen, 
nicht halb. Wir müssen g e r n  gehorchen, nicht ungern und widerwillig. Und wir müssen 
g l e i c h  gehorchen, nicht erst gelegentlich, wenn wir Lust dazu haben.

Sicherlich, wenn du bereit bist, darauf einzugehen und diese Bedingungen zu erfüllen, 
dann wird der Geist Gottes die Leitung deines Lebens übernehmen. O das ist Herrlichkeit,  
wenn unser Leben aus der eigenen Führung in die Führung des HErrn kommt, wenn Er 
uns  in  Seine  Hand  bekommt,  wenn  Er  volles  und  ganzes  Verfügungsrecht  über  uns 
bekommt!

Selig, sich ganz hinzugeben! Selig, sich ganz vom HErrn durch Seinen Geist leiten zu 
lassen! „Denn welche der Geist Gottes treibt, die sind Söhne Gottes.“



- 43 -

X.

Nicht Furcht, sondern Liebe.

Römer 8,15.16

Denn ihr habt nicht einen Geist der Knechtschaft empfangen, dass ihr euch abermals 
fürchten müsstet, sondern ihr habt einen Geist der Kindschaft empfangen, in welchem wir  
rufen: Abba, Vater! Derselbe Geist bezeugt mit  unserm Geiste, dass wir Kinder Gottes  
sind.

hr habt nicht empfangen den Geist der Knechtschaft, wiederum zur Furcht, heißt es 
wörtlich.  Luther übersetzt  dem Sinne gemäß: „dass ihr  euch abermals fürchten 
müsstet.“ Darin liegt: Früher haben wir uns gefürchtet. Ja, der natürliche Mensch 
ist ein Sklave der Furcht. Ach, wovor fürchten die Leute sich nicht alles! Vor Gott 

fürchten sie sich, vor Krankheiten fürchten sie sich, vor dem Tode fürchten sie sich. Sie 
kommen gar nicht aus der Furcht heraus.

Sieh dir einmal die armen Sklaven der Furcht an! Wie erschrecken sie, wenn sie etwa 
zu dreizehn am Tische sitzen sollen! Warum denn? Sie fürchten, dann muss bald einer 
sterben! In den Hotels  findet man gewöhnlich kein Zimmer Nummer 13.  Darin würde 
niemand  wohnen  mögen.  Ja,  bei  Hausnummern  sucht  man  die  Nummer  13,  wenn 
möglich,  zu  meiden.  Lieber  sagt  man 11a oder  12a,  um nur  das  Haus nicht  mit  der 
Nummer 13 versehen zu müssen.

Ich  kenne  eine  Stadt,  in  der  stehen  an  einer  schönen  Straße  sehr  oft  schöne 
Wohnungen  leer.  Warum?  Die  Straße  führt  zum  Kirchhof.  Da  kommen  fast  täglich 
Leichenzüge vorbei. Dadurch wird man ja immer an den Tod erinnert. Das will man nicht. 
Lieber zieht man aus.

Ach, die armen Sklaven der Furcht!

Der Geist Gottes ist kein Geist der Knechtschaft, der Sklaverei; Er ist kein Geist der 
Furcht.  Nein,  die  Furcht  muss  weichen,  wenn  Er  einkehrt.  Sie  muss  der  Liebe  Platz 
machen. Der Geist Gottes ist ein Geist der Sohnschaft, in dem wir rufen: Abba Vater! Ein 
Geist der Sohnschaft, so dass wir nicht mehr, im Verhältnis eines furchtsamen Sklaven zu 
Gott  stehen, sondern im Verhältnis  eines geliebten Kindes,  so dass wir  rufen können: 
Abba, Vater!

Abba heißt eigentlich nicht soviel wie Vater; es ist ein Zärtlichkeitsausdruck, es ist ein 
Kosewort. Wir könnten es mit „Väterchen“ wiedergeben oder mit „Papachen.“

Und  zu  wem  dürfen  wir  dieses  Kosewort  sagen?  Zu  dem  großen,  herrlichen, 
allmächtigen  Gott.  Zu  dem  Gott,  der  die  ganze  Welt  erschaffen  hat  und  das  ganze 
Weltgebäude in Seinen starken Händen hält. O ist das nicht zum Staunen, zum Anbeten, 
dass wir so zu Gott reden dürfen? Beugt dich das nicht in den Staub, dass Gott sich also 

I



- 44 -

über dich erbarmt hat! O ich verstehe den Dichter; er spricht mir so aus der Seele, wenn 
er sagt:

Muss mich weinend beugen,
wenn ich denke dran,
wie Er sich so freundlich
zu mir neigen kann!

Ja, es ist wahr, was er weiter sagt:

Mir ist’s unbegreiflich
und zu wunderbar,
nein, ich kann's nicht fassen,
wie es möglich war.

Doch Er hat’s nun einmal
so mit mir gemacht,
mich zum selgen Leben
aus dem Tod gebracht.

Kann nun Abba rufen,
kann nun freudig ruhn
in des Heilands Liebe;
dabei bleibt es nun.

Dabei soll es bleiben,
bis mein Auge bricht,
Amen, Halleluja
Jesus lässt mich nicht!

Ist  das  nicht  eine  anbetungswürdige  Gnade,  dass  wir  elenden,  staubgeborenen 
Kreaturen mit Gott reden dürfen, wie die Kinder mit dem Vater reden! Und dass wir wissen 
dürfen: „Wie sich ein Vater über Kinder erbarmt, so erbarmt sich der HErr über die, so Ihn 
fürchten?“

Ja, da hat alle Furcht ein Ende. Unserm Vater im Himmel dürfen wir mit völligem 
Vertrauen und mit herzlicher Liebe begegnen. Unsere Zeit steht in Seinen Händen. Wir 
fürchten uns nicht vor Zahlen und vor Tagen. Wir wissen uns in Seiner Hand. Und wir 
sprechen getrost:

Es kann mir nichts geschehen,
als was Er hat ersehen
und was mir selig ist.

Und wenn uns irgend etwas beschweren und bedrücken will, dann gehen wir damit zu 
unserm Vater. Wir wissen ja:



- 45 -

Der Vater in der Höhe,
der weiß zu allen Sachen Rat.

O wie haben wir es doch gut, wenn wir den Geist der Sohnschaft empfangen haben! 
Wie haben wir es doch gut, dass wir uns in allem an unsern Vater wenden dürfen, der alle  
unsere Bedürfnisse weiß und kennt!

Was hört  dann auf!  Dann hört  das Sorgen auf.  Kinder  Gottes  machen sich keine 
Sorgen mehr. Wie töricht wäre das, wenn ein Kind Gottes sich Sorgen machte! Es ist doch 
eine köstliche Wahrheit:

Der Wolken, Lust und Winden
gibt Wege, Lauf und Bahn,
der wird auch Wege finden,
wo dein Fuß gehen kann!

Ja, aber, sagst du, es gibt doch Dinge, die sich uns schwer aufs Herz legen, die uns 
Sorgen machen wollen! Gewiss gibt es solche Dinge. Aber wenn solche Dinge sich uns 
aufs Herz legen wollen, was dürfen wir dann tun? Dann dürfen wir nur nach dem Worte 
handeln: „Alle eure Sorgen werft auf Ihn; denn Er sorgt für euch.“ Ja, wir dürfen aus jeder 
Sorge ein Gebet machen. Wir dürfen mit mutigem Entschluss alles, was uns das Herz 
beschweren will,  auf  Ihn werfen.  Und Er hat die Zusage gegeben – Er wird sie auch 
halten! – Er sorgt für uns.

Wie herrlich ist es so, ein Kind Gottes zu sein!

Und es ist keine Phantasie, keine Einbildung, keine Gefühlsschwärmerei, dass wir uns 
Kinder Gottes nennen, das ruht aus festem Grunde.

Paulus  schreibt  davon:  „Dieser  Geist  bezeugt  mit  unserm Geiste,  dass  wir  Kinder 
Gottes sind.“ Der Geist Gottes wirkt mit unserm Geiste dahin zusammen, dass wir diese 
selige Gewissheit erlangen. Wie ist das zu verstehen?

Der Geist Gottes sagt mir:

Wer Jesus am Kreuze im Glauben erblickt,
wird heil zu derselbigen Stund!

Und  mein  Geist  antwortet:  Ich  habe  diesen  Glaubensblick  auf  den  Gekreuzigten 
getan.

Der Geist Gottes sagt mir: Jeder, der das tut, wird heil, ist gerettet.

Und mein Geist antwortet: Wenn jeder gerettet ist, dann bin ich auch gerettet.

So wirkt der Geist Gottes mit unserm Geiste zusammen. So gibt der Geist Gottes die 
Bedingungen der Errettung an. Und mein Geist erklärt sich bereit, diese Bedingungen zu 
erfüllen.

Der Geist Gottes sagt: Wer zu Ihm kommt, wird nicht hinausgestoßen.



- 46 -

Mein Geist antwortet: Ich bin zu Ihm gekommen.

Der Geist Gottes sagt mir: Dann bist du angenommen.

O ein seliges Zeugnis, o eine herrliche Gewissheit! Sie ruht nicht auf dem Sandgrunde 
frommer Gefühle und andächtiger Stimmungen, sondern auf dem Felsenboden des Wortes 
Gottes. Denn das Zeugnis des Geistes Gottes besteht darin, dass Er mich auf das Wort  
Gottes hinweist,  dass Er es mir klar und lebendig macht. Und ich nehme dieses Wort 
Gottes an; ich gehe den Weg, den es zeigt; ich tue das, was es fordert. So ruht meine 
Gewissheit  auf  dem durch  den  Heiligen  Geist  mir  lebendig  und  klargemachten  Worte 
Gottes. Das ist Felsenboden. Denn Jesus hat gesagt: „Himmel und Erde werden vergehen, 
aber Meine Worte werden nicht vergehen.“

Du nennst dich ein Kind Gottes. Worauf gründest du diesen herrlichen Titel? Weil du 
mal zu irgendeiner Zeit so selige Gefühle hattest! Weil dir einmal während einer Predigt so 
leicht ums Herz geworden ist? Weil dich ein Wort, ein Buch, ein Blatt einmal so ergriffen 
hatte!

Das alles hält nicht stand. Dein Glaube muss ruhen auf dem ewigen, lauteren Worte 
Gottes, lebendig gemacht und aufgeschlossen durch den Heiligen Geist.

Es  wird  dir  nichts  helfen,  wenn  du  dich  „als  Kind  Gottes f ü h l s t . “  Die 
Gotteskindschaft ist nicht eine Sache des G e f ü h l s ,  sondern des G e h o r s a m s  gegen 
das Wort und den Geist Gottes.

Ein Kind Gottes! Welch eine Ehre, welch eine Würde ist das! Denkst du auch daran? 
Weißt du auch, dass es nun gilt:

Auserkorne, Hochgeborne,
standsgemäß man wandeln muss!

Vergiss das nicht, dass du nun schuldig bist, es der Welt zu zeigen und zu beweisen: 
ein Kind Gottes! Da gibt es viele Dinge, die sich Weltkinder ganz ruhig gestatten können. 
Man findet nichts dabei, wenn sie dies oder das tun. Aber wenn Gotteskinder das tun, 
dann gibt es Anstoß. Das weißt du wohl.

Auf einer Konferenz hörte ich vor Jahren einmal einen Redner sagen: „Niemand kann 
bestreiten, dass es ein ganz ehrenwertes Gewerbe ist, Schuhe zu machen und Schuhe zu 
verkaufen. Aber wenn der Reichskanzler des Deutschen Reiches in der Leipziger Straße in 
Berlin einen Schuhladen eröffnen und Schuhe verkaufen würde, so würde alle Welt sagen: 
„So etwas schickt sich doch nicht!“

Ja,  ein  Kind  Gottes  muss  wissen,  was  es  ist  und  was  sich  schickt.  Es  muss 
„standesgemäß“ handeln und wandeln. Das ist es seinem Vater schuldig, den es vertritt 
vor der Welt.

Kind Gottes, hast du daran immer gedacht! Wandelst du würdiglich, dem HErrn zu 
allem Gefallen?

Wenn nicht, dann lass dich heute erinnern und mahnen: Vergiss es nicht, was die 
Gnade aus dir gemacht hat! Vergiss es nicht, was du deinem Vater im Himmel schuldig 
bist! Denke daran, was das heißt: e i n  K i n d  G o t t e s !



- 47 -

XI.

Erben.

Römer 8,17

Sind wir aber Kinder, so sind wir auch Erben, nämlich Gottes Erben  und Miterben 
Christi, wenn wir anders mit leiden, auf dass wir auch mit verherrlicht werden.

ie aller leichteste Art, um in den Besitz eines Vermögens zu kommen, ist die, dass 
man es – e r b t .  Man braucht sich nicht darum zu plagen und zu mühen; man 
braucht nichts zu erwerben und zu verdienen; man braucht nur ein Kind zu sein, 
dann wird man auch ein Erbe.

So gilt es auch von den Kindern Gottes: „Sind wir! denn Kinder, so sind wir auch 
Erben.“

Der Apostel Petrus sagt uns, was es für ein Erbe ist, das unser wartet. Es ist ein 
unvergängllches und unbeflecktes und unverwelkliches Erbe, das behalten wird im Himmel 
(1. Petri 1,4).

 U n v e r g ä n g l i c h  ist es. Es hat ewige Dauer. Alles Irdische vergeht und verweht. 
Dieses Erbe besteht.

 Es ist u n b e f l e c k t . Ach, wie ist so manches Erbe, das vom Vater auf den Sohn 
vermacht wird, so arg befleckt! Daran kleben die blutigen Tränen der Armen, denen man 
mit  Wucherzinsen  Hab  und  Gut  genommen  hat.  Daran  klebt  der  saure  Schweiß  von 
Arbeitern und Arbeiterinnen, die ausgebeutet worden sind, die sich plagen mussten um 
kargen Lohn. Ach, wie ist manches Erbe so befleckt! Aber das Erbe, das unser wird, ist  
unbefleckt, völlig unbefleckt. Keine Klagen und keine Verwünschungen haften daran.

 Und es ist  u n v e r w e l k l i c h .  Es  ist  nicht  dem Wechsel  unterworfen,  wie  die 
Natur da draußen. Es ist immerdar dasselbe, in strahlender Herrlichkeit.

 Und – das ist das beste – dieses Erbe wird uns b e h a l t e n , wird uns bewahrt im 
Himmel. Wenn es irgendwo bewahrt würde auf Erden, dann wären wir nie sicher. Wie oft 
liest man von ungetreuen Kassierern, die mit dem anvertrauten Gelde durchgehen! Wie oft 
liest  man von Bankinstituten,  die  verkrachen,  wobei  zahllose  Existenzen mit  zugrunde 
gerichtet werden! Das kann unserm Erbe nicht geschehen. Es liegt ganz sicher im Himmel. 
Gott selber bewahrt es uns. Da fürchte ich mich nicht. Er bewahrt mir mein Erbe.

Und  –  wir  haben  eine  doppelte  Sicherheit.  Wir  brauchen  auch  eine  doppelte 
Sicherheit. Wenn das Erbe mir bewahrt wird im Himmel – ja, werde aber auch ich bewahrt 
bleiben bis zum Himmel! Ja, „wir werden durch den Glauben aus Gottes Macht bewahrt zu 
Seligkeit.“ O nun hat es keine Not! Gott bewahrt das Erbe für mich. Und Er bewahrt mich 
für das Erbe. Das ist die doppelte Sicherheit. Nun bin ich getrost. Nun ist mir das Erbe 
sicher.

D



- 48 -

Aber was heißt das nun, wenn der Apostel sagt, wir würden „Gottes Erben“ sein? Ja, 
das kann ich nicht erklären. Das hat ja kein Auge gesehen und kein Ohr gehört und ist in 
keines Menschen Herz je gekommen, was Gott denen bereitet hat, die Ihn lieben. Das 
kann kein Menschenmund aussagen, was das heißt, „Gottes Erbe“ zu sein. Ich wenigstens 
vermag es nicht. Wenn ich daran denke, was das bedeuten mag, Gottes Erbe zu sein, 
dann kommen mir die Worte des Liedes in den Sinn: „HErr, mein Gott, ich kann’s nicht 
fassen, was das wird für Wonne sein!“

Aber  was  das  andere  Wort  umschließt:  „Miterben  Christi,“  davon  kann  ich  etwas 
ahnen.  Denn  was  Christus  bekommen  hat,  als  Er  heimkehrte  aus  der  Schlacht  von 
Golgatha, das sagt uns ja die Schrift.

Wa s  b e k a m  E r  d e n n ?

 Er bekam d e n  P l a t z  a u f  d e m  T h r o n e .  Gott hat Ihn gesetzt, so lesen wir 
Epheser  1,  zu  Seiner  Rechten  im  Himmel,  über  alle  Fürstentümer,  Gewalt,  Macht, 
Herrschaft und alles, was genannt mag werden.

 Und  ferner  wissen  wir,  dass  der  Vater  dem  Sohne d i e  H e r r s c h a f t 
ü b e r g e b e n  h a t ,  so  dass  Jesus nun sagen kann:  „Mir  ist  gegeben alle  Gewalt  im 
Himmel und auf Erden.“ Die Zügel des Weltregiments liegen nun in den durchgrabenen 
Händen Jesu.

 Und noch etwas wissen wir:  dass der Vater dem Sohne auch d a s  G e r i c h t 
ü b e r t r a g e n  h a t ,  dass der HErr die Welt richten wird.

Das alles hat Christus als Erbteil angetreten. Und wenn wir „Miterben Christi“ sein 
sollen, dann werden wir an alledem Anteil haben, was Jesus hat.

Dann werden wir  also  Anteil  haben an dem Platz  auf  dem Throne.  Wie!  Ist  das 
möglich! Ist das denkbar! Nein, denkbar ist das nicht. Aber es steht geschrieben! An die 
Gemeinde in Laodizea schreibt der erhöhte HErr – und diese Gemeinde ist so recht ein Bild 
unserer Tage –: „Wer überwindet,  dem will  Ich geben mit Mir  auf Meinem Throne zu 
sitzen, wie Ich überwunden habe und bin gesessen mit Meinem Vater auf Seinem Thron.“

O wenn das nicht geschrieben stände, würde ich es nicht für möglich halten, dass das 
unser  Ziel  einmal  sein  könnte!  Auf  dem Throne zu sitzen,  mit  der  Krone des  Lebens 
gekrönt zu werden, welch ein Ziel! Das hätte keine menschliche Phantasie erdacht, das 
hätte kein Dichter erträumt, was der HErr für Absichten mit uns hat!

Und  wenn  wir  „Miterben  Christi“  sein  werden,  dann  werden  wir  auch  Anteil  am 
Regiment der Welt haben; wir sollen „mit herrschen.“ Wir!

Und immer wunderbarer wird es. Immer herrlicher wird die Höhe, auf die wir geführt 
werden. Wir sollen Anteil haben am Weltgericht. An die Korinther schreibt Paulus: „Wisset 
ihr nicht, dass die Heiligen die Welt richten werden!“ (1. Kor. 6,2) Die „Heiligen,“ das sind 
die  Gläubigen,  wie  wir  aus  1.  Korinther  1,2  und  andern  Stellen  wissen.  Und  diese 
verachteten  und  verspotteten  Gläubigen  sollen  einmal  die  Welt  richten!  O  das  wird 
Überraschungen geben, wenn die; welche uns hienieden so über die Schulter angesehen 
haben, die uns als „zurückgeblieben“ und „rückständig“ bedauert haben, oder die uns als 
„Schwärmer“ und „Sektierer“ verfolgt und bekämpft haben, wenn die vor dem Throne des 
Richters stehen, und – wir helfen Ihm, Gericht zu halten. Wie beschämend ist doch diese 
Gnade! Wie beugt uns doch dies Übermaß. Seiner Güte und Barmherzigkeit!



- 49 -

Und immer noch wunderbarer wird es! Wir sollen sogar das Gericht über die Engel 
halten! Paulus sagt: „Wisset ihr nicht, dass wir über die Engel richten werden!“ (1. Kor. 
6,3) Damit sind die gefallenen Engel gemeint, die waren einst reine, heilige, selige Geister, 
und dann haben sie sich aufgelehnt gegen Gott und sind in die Sünde gestürzt. Und wir! 
Wir waren sündige, verlorene Menschen und sind durch die Gnade Gottes „Heilige und 
Geliebte“ geworden; wir haben gerade den umgekehrten Weg zurückgelegt. Wenn der 
HErr das Gericht über die abgefallenen Engel geretteten Sündern überträgt, was will Er 
damit  zum Ausdrucke  bringen?  Damit  will  Er  sagen:  Seht,  wenn  aus  verlorenen,  tief 
gefallenen Sündern gerettete Gotteskinder werden konnten durch die Gnade Gottes, hätte 
euch, ihr abgefallenen Engel, dann nicht die Gnade Gottes bewahren können?

O dann werden die abgefallenen Engel ihr Urteil empfangen aus der Hand geretteter 
Sünder! Ist das nicht zum Staunen und zum Anbeten?

„Miterben Christi.“ Was für hohe Ziele, was für herrliche Pläne Gott doch mit uns hat!

Aber  wenn wir  auf  den  Thron  wollen,  dann  müssen  wir  uns  auch  die  Erziehung 
gefallen lassen, die uns dazu tüchtig macht und zubereitet. Und was ist das für ein Weg, 
der zum Throne führt! Der Apostel sagt es hier: „wenn anders wir mit leiden, auf dass wir 
auch mit verherrlicht werden.“

Wollen wir mit „zur Herrlichkeit erhoben werden,“ dann müssen wir uns die Schule 
des Leidens gefallen lassen. Hat Gott den „Herzog unserer Seligkeit,“ wie der Hebräerbrief 
sagt, durch Leiden vollkommen gemacht, so gibt es auch für uns keinen andern Weg. Es 
geht nur durchs Kreuz zur Krone.

Willst du dir diesen Weg gefallen lassen! Ach, wir sind so leidensscheu! Wir möchten 
den Leiden am liebsten aus dem Wege gehen. Und doch gehören die Leiden so notwendig 
mit dazu. Wenn die Leiden fehlten, würde Gott mit uns nicht zum Ziele kommen. Die 
Leiden  und  Trübsale  des  Lebens  sind  die  Meißelschläge,  durch  die  Gott  alles  das 
herunterarbeitet, was nicht für den Thron passt. Da muss alles Eigene in den Tod, damit  
Sein Bild in die Erscheinung trete.

Wenn  du  dich  den  Leiden  entziehst,  beraubst  du  dich  selbst  deiner  künftigen 
Herrlichkeit. Lass dich behauen, lass dich bearbeiten, damit der Plan Gottes bei dir zur 
Erfüllung komme.

Gott hat allerlei Mittel und allerlei Meißel, um uns zu bearbeiten und zuzubereiten. 
Manchmal kommen die Leiden direkt aus Seiner Hand. – Manchmal sind es Trübsale und 
Krankheiten, die Er braucht zu unserer Erziehung. Aber manchmal werden uns die Leiden 
auch von Menschen zugefügt. Das ist oft schwerer zu ertragen, als wenn die Leiden direkt 
aus  der  Hand  Gottes  kommen.  Und  doch  dienen  auch  die  Widerwärtigkeiten  und 
Verdrießlichkeiten im täglichen Leben nur dem einen Zweck, uns passend zu machen für 
den Thron.

Was ist das für eine Herrlichkeit, die Jesus auf dem Throne hat? Es ist die Herrlichkeit 
des Lammes. Dem geschlachteten und erwürgten Lamme gilt der Lobpreis der Ewigkeit. 
Wenn Seine Herrlichkeit aber von uns geteilt werden soll, dann müssen auch wir Lämmer 
werden,  dann  muss  auch  in  uns  das  Bild  des  Lammes  je  länger  je  besser  in  die 
Erscheinung treten.

Und siehe, darauf arbeitet Gott zielbewusst hin bei allem, was Er tut und schickt. Jede 
Unannehmlichkeit,  die  uns  von  Menschen  zugefügt  wird,  jede  Beleidigung,  die  wir 
erfahren, jede Zurücksetzung, jede ungerechte Behandlung soll dazu dienen, uns in das 



- 50 -

Bild des Lammes zu verwandeln und zu gestalten, damit wir einst mit „zur Herrlichkeit 
erhoben werden“ können, zur Herrlichkeit des Lammes.

Darum, willst du einmal auf den Thron, liebe Seele, lass dir den Wegs gefallen, der 
dahin führt: es ist der Kreuzesweg, es ist die Leidensstraße, es ist der Weg: „dem Lamme 
nach.“

Willst du ihn gehen? Willst du sagen:

Wohlan, so führ uns allzugleich
zum Teil am Leiden und am Reich.

Willst du einverstanden sein mit der Leidensschule Gottes! Nun, dann sei überzeugt:

„Wenn wir mit leiden, werden wir auch mit zur Herrlichkeit erhoben werden.“



- 51 -

XII.

Gesegnetes Leiden.

Römer 8,18

Denn ich halte dafür, dass die Leiden der jetzigen Zeit nicht in Betracht kommen  
gegenüber der Herrlichkeit, die an uns soll geoffenbart werden.

enn das ein junger Mensch gesagt hätte, dann würden wir über dies Wort lachen. 
Wir würden sagen: Der kennt das Leben nicht: der weiß nicht, wie viel Leiden und 
Trübsale es in sich schließt. Wenn der einmal älter geworden ist, wird er nicht mehr 
so leichtfertig über die Leiden des Lebens reden.

Aber nun hat der Apostel Paulus das Wort gesagt: Wenn einer wusste, was Leiden 
sind, dann war es der Apostel Paulus. Was ist das für eine Liste, die er uns 2. Korinther 11 
aufzählt! Da sagt er: „Sie sind Diener Christi. Ich rede töricht: Ich bin’s noch viel mehr; ich 
habe weit mehr Mühsale, über die Maßen viele Streiche ausgestanden, war weit mehr in 
Gefängnissen, öfters in Todesgefahren. Von den Juden habe ich fünfmal empfangen 40 
Streiche weniger einen; dreimal bin ich mit Ruten geschlagen, einmal gesteinigt worden; 
dreimal habe ich Schiffbruch gelitten; einen Tag und eine Nacht habe ich in der Tiefe 
zugebracht. Ich bin öfters auf Reisen gewesen, in Gefahren auf Flüssen, in Gefahren durch 
Mörder, in Gefahren von meinem Volke, in Gefahren von Heiden, in Gefahren in Städten, in 
Gefahren in der Wüste, in Gefahren auf dem Meere, in Gefahren unter falschen Brüdern; 
in Arbeit und Mühe, öfters in Nachtwachen, in Hunger und Durst; öfters in Fasten, in Kälte 
und Blöße; zu alledem mein täglicher Zulauf, die Sorge für alle Gemeinden.“ (2. Kor. 11,23 
– 28)

Was für  eine  Liste  ist  das!  Wie  reich  an Entbehrungen,  an Mühe und Arbeit,  an 
Gefahren und Trübsalen war das Leben des Apostels Paulus! Er sagt einmal, dass er die 
Malzeichen Jesu an seinem Leibe mit  sich  herumtrage.  Was war  das?  Das  waren die 
Narben und Wunden, die er in diesen Leiden und Gefahren davongetragen hatte. Als er 
gesteinigt wurde in Lystra, wurde er ja für tot vom Platze getragen. Gewiss haben die 
Steinwürfe, unter denen er bewusstlos zusammenbrach, ihm manche Wunde beigebracht 
und manche Narbe zurückgelassen.

Wenn man nun Paulus gefragt hätte: Sag einmal, lieber Paulus, wenn du das alles 
gewusst  hättest,  was  dir  bevorstand,  wenn dir  das  damals  in  Damaskus  alles  gesagt 
worden wäre, wärst du dann auch ein Jünger Jesu geworden, oder hättest du dann lieber 
auf Seine Nachfolge verzichtet?

Was hätte darauf Paulus wohl geantwortet? Wir haben eine Antwort auf eine solche 
Frage in Philipper 3. Dort sagt er Vers 7: „Was mir Gewinn war, das habe ich um Christi  
willen für Schaden geachtet.“

Jawohl, Paulus, damals hast du alles für Schaden geachtet. Aber damals wusstest du 
noch nicht, was deiner wartete. Wie hast du später darüber gedacht!

W



- 52 -

Und er antwortet darauf im achten Verse: „Ja, ich achte es n o c h  alles für Schaden 
gegen die überschwängliche Erkenntnis Jesu Christi, meines HErrn, um welches willen ich 
alles h a b e  für  Schaden  gerechnet  und a c h t e  es  für  Kot,  auf  dass  ich  Christus 
gewinne.“

Das ist eine klare Antwort. Er hat es nicht nur d a m a l s  für Schaden gerechnet, er 
rechnet es jetzt n o c h  dafür. Jesus zu erkennen – das war diesen Preis wohl wert.

Ja, er freut sich, wenn er Jesus immer besser kennenlernen kann, und wenn er Ihn 
auch in Verfolgungen und Ängsten kennenlernt. 2. Korinther 12,10 sagt er: „Darum bin ich 
gutes Mutes –  wörtlich:  habe ich Wohlgefallen – in  Schwachheiten,  in  Schmachen,  in 
Nöten, in Verfolgungen, in Ängsten um Christi willen; denn wenn ich schwach bin, so bin 
ich stark.“ Warum hat er Wohlgefallen auch an solchen Leiden und Trübsalen? Weil er 
gerade  da  Jesus  kennenlernt  und  erfährt,  wie  Seine  Kraft  in  der  Schwachheit  sich 
verherrlicht.

Ein Leiden aber hatte der Apostel, das wäre er gerne los gewesen. Ihm war gegeben 
ein Pfahl ins Fleisch, nämlich des Satans Engel, der ihn mit Fäusten schlug. Das war ihm 
sehr drückend. Das hinderte ihn sehr. Darum bat Er den HErrn, Er möge ihm doch diesen 
Pfahl im Fleische wegnehmen. Aber – der HErr antwortete nicht. Da betete Paulus zum 
zweiten Male. Und wieder kam keine Antwort. Zum dritten Male betete Paulus. Da kam die 
Antwort. Und die lautete: „Meine Gnade reicht aus für dich: denn Meine Kraft vollendet 
sich in der Schwachheit.“

Warum wollte Paulus gerne seinen Pfahl im Fleische los sein? Weil er sich dadurch in 
seiner Arbeit behindert fühlte. Er dachte, er könne dem HErrn besser dienen, wenn er den 
Pfahl nicht hätte.

Und der HErr – ließ ihm den Pfahl. Warum? Paulus war ein so besonders gesegneter 
Zeuge.  Hoher  Offenbarungen  war  er  gewürdigt.  Reiche  Segnungen  folgten  seinem 
Dienste. Da war die Gefahr vorhanden, dass er sich dieser hohen Offenbarungen, dieser 
reichen Segnungen überhöbe. Damit Paulus ein brauchbares Werkzeug bliebe, ließ ihm der 
HErr den Pfahl.

Also aus demselben Grunde, aus dem Paulus um Wegnahme des Pfahles bat, aus 
demselben Grunde ließ ihm der HErr denselben.

Wenn wir nächstens in der Herrlichkeit den Apostel Paulus treffen und ihn fragen: 
Paulus, war es dir nicht doch sehr schwer, dass du den Pfahl im Fleische hattest und 
behieltest?  –  dann  bin  ich  gewiss,  dass  er  antworten  wird:  O  der  teure  Pfahl!  Der 
gesegnete Pfahl! Dass ich bis zum letzten Atemzug ein brauchbarer Knecht des HErrn 
habe sein und bleiben können, das danke ich nächst der Gnade Gottes, die mich bewahrt 
hat, diesem Pfahl. Ohne denselben wäre ich gewiss hochmütig geworden, und dann hätte 
der HErr mich in die Ecke stellen müssen!

So glaube ich, dass wir in der Herrlichkeit besonders dankbar sein werden – für die 
Leiden der jetzigen Zeit, durch die uns der HErr bearbeitet und erzogen hat. Ja, Trübsal ist  
Segen. Je mehr Trübsal, um so mehr Segen und Herrlichkeit.

Da wird eine Kirche gebaut. Etliche Steine, die ihren Platz in der Mauer finden sollen, 
brauchen nur viereckig zu sein, die haben nicht viel zu leiden. Ihre Bearbeitung dauert 
nicht sehr lange. Aber da sind auch Steine, aus denen sollen die Spitzbogen der gotischen 
Fenster  oder  die  Kreuzblume oben auf  dem Turme gemacht  werden.  O wie manchen 



- 53 -

Meißelschlag müssen sich diese Steine gefallen lassen! Von allen Seiten kommt der Meißel 
und bearbeitet sie, dass die Stücke springen. Aber das Ende – ist Herrlichkeit.

O liebes Herz, warst du bisher auch so leidensscheu! Suchtest du dich auch dem 
Leiden zu entziehen! Tu es nicht mehr!

Unter Leiden prägt der Meister
in die Herzen, in die Geister
Sein allgeltend Bildnis ein.
Wie Er dieses Leibes Töpfer,
will Er auch des künftgen Schöpfer
auf dem Weg der Leiden sein.

Ja, wir brauchen das Leiden, die Krankheiten und die Trübsale, die Schwierigkeiten 
und die Unannehmlichkeiten, die Verfolgungen und die Verleumdungen um Jesu willen.

Je mehr wir  hier  durchzumachen gehabt,  um so mehr wird einmal  unsere Krone 
leuchten und strahlen in der Herrlichkeit. Denn durch all die Verfolgungen wird sie poliert.

O gesegnetes Leiden! Es ist so wahr, was Hartmann singt:

Leiden sammelt unsre Sinne,
dass die Seele nicht zerrinne
in den Bildern dieser Welt,
ist wie eine Engelswache,
die im innersten Gemache
des Gemütes Ordnung hält.

Leiden stimmt des Herzens Saiten
für den Psalm der Ewigkeiten,
lehrt mit Sehnsucht dorthin sehen,
wo die selgen Palmenträger
mit dem Chor der Harfenschläger
preisend vor dem Throne stehn.

Leiden macht im Glauben gründlich,
macht gebeugt, barmherzig, kindlich,
Leiden, wer ist deiner wert?
Hier heißt man dich eine Bürde,
droben bist du eine Würde,
die nicht jedem widerfährt.

Ja, was das Leben uns auch an Leiden bringen mag, wir wollen mit Paulus sprechen: 
„Ich  bin  der  Überzeugung,  dass  die  Leiden dieser  Zeit  nicht  wert  sind,  verglichen zu 
werden mit der künftigen Herrlichkeit, die an uns soll geoffenbart werden.“

Dann sind die Leiden vergessen. „Dann liegt Schwachheit und Verdruss ewig unter 
unserm Fuß.“

O  wie  werden  wir  dann  dankbar  sein  für  die  Leiden,  die  uns  für  diese 
überschwängliche Herrlichkeit erzogen und zubereitet haben! Wie werden wir dann aus 
Herzensgrund bekennen: G e s e g n e t e s  L e i d e n !



- 54 -

XIII.

Die Sehnsucht der Kreatur.

Römer 8,19 – 22

Denn die gespannte Erwartung der Kreatur sehnt das Offenbarwerden  der Kinder 
Gottes herbei.  Die Kreatur ist nämlich der Vergänglichkeit unterworfen, nicht freiwillig,  
sondern durch den, der sie unterworfen hat, auf Hoffnung hin, dass auch sie, die Kreatur,  
befreit werden soll von der Knechtschaft der Stocklichkeit zur Freiheit der Herrlichkeit der  
Kinder Gottes. Denn wir wissen, dass die ganze Schöpfung mitseufzt und in Wehen liegt  
bis jetzt.

achdem der Apostel von den Leiden der Menschen geredet hat, lässt er seinen Blick 
über die ganze Schöpfung dahingleiten. Und da sieht er, wie die ganze Schöpfung 
mitleidet,  durch den Fall  des Menschen mit  in  seinen Fluch,  in  seinen Jammer 
hineingezogen.

Was für  ein  Elend ist  doch durch den Fall  des  Menschen auch über  die  Tierwelt 
hereingebrochen! Der Dichter hat recht, wenn er sagt:

Es geht ein allgemeines Weinen,
soweit die lichten Sterne scheinen,
durch alle Adern der Natur.

Was für ein Sklavenjoch ist es doch, das der Mensch, der Herr der Schöpfung, der 
Tierwelt auf den Nacken zwingt! Wie zwingt er die Tierwelt, seinem Willen zu gehorchen 
und schwere Arbeit zu leisten!

Sieh dir  einmal so ein armes Pferd an vor einer zu schwer beladenen Karre! Wie 
unbarmherzig schlägt der Fuhrmann drauf, wenn es nicht mehr weiter kann!

Wie zittert das Tier unter den Misshandlungen seines rohen und grausamen Herrn! 
Wie oft kann man solche Szenen auf der Straße sehen, wo doch die Obrigkeit und die 
Polizei  sich  des  Schutzes  der  Tiere  annimmt,  wo  doch  die  Tierschutzvereine  für  gute 
Behandlung der Tiere eintreten! Wie ganz anders geht es noch in Ländern zu, wo die 
Obrigkeit  kein  Herz  für  die  Tiere hat,  wo keine Tierschutzvereine für  dieselben Sorge 
tragen! Ach, was hat die arme, unvernünftige Kreatur zu leiden unter der Grausamkeit und 
Rohheit der Menschen!

Und – was für Ströme von Blut fließen alle Tage um des Menschen willen! Wie viel  
Tiere müssen täglich ihr Leben lassen, damit der Mensch sich von ihrem Fleische nähren 
kann!  Ich  sah  einmal  Abbildungen  einer  Großschlächterei  in  Chikago,  wo  das 
amerikanische  Büchsenfleisch  hergestellt  wird.  Wenn  ich  nicht  irre,  hieß  es  in  dem 

N



- 55 -

begleitenden Artikel, dass jeden Tag 40.000 Ochsen geschlachtet würden, deren Fleisch 
verarbeitet würde.

O wenn man über die Fischmärkte geht und sieht, was für Qualen die Fische leiden, 
bis sie verenden, oder wenn man sieht, wie vielerorts die Hühner auf den Markt gebracht 
werden,  wie  man  da  mit  ihnen  umgeht,  sie  hin  und  her  wirft,  sie  an  den 
zusammengebundenen Füßen trägt, den Kopf nach unten – was ist das doch für eine 
tyrannische Herrschaft, die der Mensch über die Tierwelt ausübt!

Geh einmal durch den Wald zur Frühlingszeit. Wie schallt es da von allen Zweigen! 
Wie köstlich ist das Konzert der gefiederten Sänger! Hast du dir schon einmal überlegt,  
wovon diese Singvögel  leben? Vom Massenmord.  Zahllose Insekten müssen ihnen zur 
Nahrung dienen. Und je mehr sie vertilgen, um so nützlicher sind sie uns, so sagen wir.

O was geht für ein furchtbares Morden durch die ganze Welt! Was für ein Kampf und 
Krieg herrscht in der Welt!

Das war nicht immer so. Im Paradiese war das anders. Als die Schöpfung aus der 
Hand Gottes hervorging, da war alles „sehr gut.“ Da gab es noch kein Morden in der Welt. 
Da fraß ein Tier das andere noch nicht. Das ist erst gekommen, als der Mensch gefallen 
war, als er gesündigt hatte. Als Gott den Fluch über den Menschen sprach, da wurde auch 
die  Erde  mit  verflucht,  da  wurde  auch  die  Erde  mit  hineingezogen  in  das  Elend  des 
Menschen.

Und  es  wird  auch  wieder  anders  werden.  Es  wird  einmal  eine  Zeit  kommen,  da 
werden Wolf und Lamm zugleich weiden, da wird der Löwe Gras fressen wie ein Rind (Jes. 
65,25). Da wird es wahr werden: „Die Wölfe werden bei den Lämmern wohnen und die 
Panther bei den Böcken liegen. Und ein kleiner Knabe wird Kälber und junge Löwen und 
Mastvieh miteinander treiben. Kühe und Bären werden an der Weide gehen, dass ihre 
Jungen beieinander liegen, und Löwen werden Stroh essen wie die Ochsen“ (Jes. 11,6.7).

Nach diesem Zustand sehnt sich die Schöpfung. Sie hat einen Vorgeschmack von 
dieser  herrlichen  Freiheit,  von  dieser  Wiederkehr  paradiesischer  Zustände,  wenn  der 
Mensch unter die Herrschaft der Gnade kommt. Wenn sich ein Bauersmann bekehrt, dann 
merkt es selbst der Ochse im Stalle. Denn „der Gerechte erbarmt sich auch seines Viehs.“ 
Wie ganz anders wird die Behandlung,  welche die Tiere erfahren,  wenn ihr  Herr  sich 
bekehrt!

Darum  geht  ein  ängstliches  Harren  durch  die  ganze  Schöpfung.  Sie  sehnt  das 
Offenbarwerden  der  Söhne  Gottes  herbei.  Sie  sehnt  sich  danach,  dass  die  Gemeinde 
Gottes endlich das Kommen des HErrn beschleunigen möchte, nachdem sie es so lange 
gehindert und zurückgehalten hat.

Die  Kreatur  wartet  darauf,  der  Kreatur  sind  wir  es  schuldig,  dass  wir  endlich 
heranreifen zu Söhnen Gottes. Wie lange wird die Kreatur darauf noch warten müssen?

Ihr ganzer Dienst, den sie tut, ist ein Dienst der Nichtigkeit, der Vergänglichkeit. Alles, 
was  die  Tiere  erarbeiten  und  schaffen  müssen,  vergeht.  Ich  sah,  was  für  ungeheure 
Lasten  von  Steinen  die  Pferde  herbeizogen  zum Bau  des  Völkerschlachtdenkmals  bei 
Leipzig. Was für ein steinerner Berg ist da aufgebaut! Figuren aus Granit sitzen in der 
gewaltigen kuppelartigen Halle, die sind sitzend über neun Meter hoch! Der Finger einer 
solchen gigantischen Steinfigur misst einen Meter! Es sah aus, als ob dieser gewaltige und 
massive Bau für die Ewigkeit errichtet würde – und doch, auch er wird zusammenkrachen, 
und kein Stein wird auf dem andern bleiben. Alles ist vergänglich.



- 56 -

Ja,  die  Kreatur  ist  der  Nichtigkeit  unterworfen.  Und daran trägt  sie  keine Schuld, 
sondern der Mensch, dessen Fall auch ihr so viel Elend gebracht hat, der zwingt sie in 
seinen Dienst. Aber einst wird die Stunde kommen, wo die Kreatur frei werden wird von 
dieser Knechtschaft des Verderbens, wo sie Anteil haben wird an der herrlichen Freiheit 
der  Kinder  Gottes,  wo  kein  Tier  mehr  verblutet  unter  dem  mörderischen  Beil  des 
Menschen und wo kein tödliches Blei mehr das fliehende Tier ereilt und niederstreckt.

Und danach sehnt sich seufzend die Kreatur. Es ist, als ob sie in Geburtswehen läge, 
sagt der Apostel, um eine neue Zeit hervorbringen zu helfen, wo Friede und Eintracht, wo 
Liebe und Gerechtigkeit herrschen.

O dass uns der Blick und das Ohr ausgehen möchten für dieses Seufzen und Sehnen 
der Kreatur! Hast du schon einmal in das Auge eines sterbenden Tieres geblickt, eines 
wund geschossenen Rehes oder eines zum Tode getroffenen Kalbes! Was für eine stumme 
und doch so beredte Anklage liegt in so einem Blick! O ihr Menschen, so scheint er zu 
sagen, wie lange sollen wir denn noch schmachten unter dieser Sklaverei! Wie lange sollen 
wir uns noch hinmorden lassen, euch zur Lust oder zur Nahrung! Warum geht ihr denn 
nicht  auf  die  Gedanken Gottes  ein?  Warum treten denn die  Söhne Gottes  noch nicht 
hervor, auf die wir warten! Wisst ihr nicht, dass ihr G o t t  warten lasst! Dass Gott sich 
sehnt, mit Seiner Gemeinde zum Ziele zu kommen? Und ihr hindert Ihn und haltet Ihn 
auf? Wie lange soll das noch dauern? Wie lange soll Gott noch auf euch warten und wir, 
Seine Schöpfung, mit Ihm?

Hörst du diese Predigt, liebes Herz? O dass du sie hörtest mit deinem Herzen! Dass 
das  ängstliche  Harren  der  Kreatur  dich  aufweckte  aus  dem  Schlafe  der 
Selbstgenügsamkeit und Selbstzufriedenheit, dass auch durch dein Herz ein Sehnen gehen 
möchte nach dem Offenbarwerden der Söhne Gottes!



- 57 -

XIV.

Das Sehnen der Gemeinde.

Römer 8,23

Und nicht nur sie, sondern auch wir selbst, die wir des Geistes Erstlingsgabe haben, 
auch wir erwarten seufzend die Sohnesstellung, die Erlösung unseres Leibes.

inder Gottes singen und sagen so gern: „Welch Glück ist’s, erlöst zu sein, HErr, 
durch Dein Blut!“ Sie sind glücklich in dem Bewusstsein: „Du bist mein, und ich bin 
Dein, und niemand kann uns scheiden!“ Und doch, bei aller Freude am HErrn und 
bei allem Glück, erlöst zu sein, geht doch durch das Herz der Kinder Gottes ein 

tiefes Weh. Was ist es doch für eine Sündenlast, die auf der Welt liegt! Wie ist doch dies 
Welt so voll Elend und Jammer! Die großen Krankenhäuser und Hospitäler, was bergen sie 
in  ihren  Mauern  für  Schmerzen  und  Nöte!  Die  Irrenhäuser,  die  Gefängnisse,  die 
Zuchthäuser! Die Anstalten für Verwahrloste und Gefährdete, für Krüppel und Sieche! Ach, 
was ist doch die Welt für ein Haus des Elends! Und das alles ist eine Folge der Sünde! Das 
alles brauchte nicht zu sein, wenn die Sünde nicht in die Welt gekommen wäre, wenn der  
Mensch nicht gefallen wäre.

Wer einen Blick hat für die Welt, die ihn umgibt, der sehnt die Zeit herbei, wo es 
einen neuen Himmel und eine neue Erde geben wird, auf der Gerechtigkeit wohnt. Ja, der 
Apostel hat recht, wenn er sagt: „Auch wir selbst, die wir die Erstlingsgabe des Geistes 
haben,  sehnen  uns  bei  uns  selbst,  die  Sohnschaft  erwartend,  die  Erlösung  unseres 
Leibes.“

Aber  freilich,  dieses  Sehnen  geht  längst  nicht  durch  alle  Herzen.  Die  Sohnschaft 
erwarten längst nicht alle Kinder Gottes. Das ist eine traurige Tatsache.

Es gibt ein Lied, das kann man kaum in den Versammlungen der Kinder Gottes singen 
lassen. Es ist das Lied:

Es harrt die Braut so lange schon,
o HErr, auf Dein Erscheinen.
Wann wirst Du kommen, Gottessohn,
zu stillen all ihr Weinen?

Ach, wenn das doch wahr wäret Aber kann man das in Wirklichkeit sagen, dass die 
Braut,  die Gemeinde, mit  Weinen das Erscheinen des Gottessohnes herbeisehnte? Ach 
nein!  Ich  habe  mich  schon  manchmal  versucht  gefühlt,  die  ersten  Worte  des  Liedes 
umzudichten:

Es harrt der HErr so lange schon
auf Seiner Braut Erscheinen.

K



- 58 -

Das würde eher die gegenwärtige Stellung der Gemeinde beschreiben. Ach, wie viele 
stehen auf dem Standpunkte der Gemeinde in Laodizea: „Ich bin reich und habe gar satt 
und bedarf nichts.“ Man meint, alles zu haben: man ist ganz gut mit sich selbst zufrieden.

Etliche haben sich nach der Sohnschaft gesehnt; sie sind ungeduldig vorwärtsgeeilt  
und  haben  die  Fühlung  mit  der  Gesamtgemeinde  verloren.  Sie  sind  in  allerlei 
Schwärmereien hineingeraten. Und die andern? Aus lauter Furcht, auch in Schwärmereien 
hineinzugeraten, sind sie Schritt um Schritt zurückgewichen. Sie wagen nicht mehr, von 
einem Siegesleben zu sprechen. Sie wagen nicht mehr, an ein volles Heil zu glauben. Und 
nun erwarten sie die Sohnschaft und das Offenbarwerden der Söhne Gottes nicht mehr.

Wie steht es mit dir, mein Bruder? Bist du auch unter denen, die vorgeeilt, oder unter 
denen, die zurückgewichen sind? Zu beiden Parteien wollen wir nicht gehören. Gerade der 
Blick auf die traurige Zerrissenheit des Volkes Gottes soll uns dahin treiben, sehnsüchtiger 
als je zuvor die Sohnschaft  zu erwarten. Was ist  das für ein trauriger Streit  im Volke 
Gottes! Der eine schreibt gegen den andern! Der eine beschuldigt den andern – was für 
ein Jammer!

Sollte da nicht ein tiefes Weh unser Herz durchziehen und ein heißes Sehnen uns 
erfüllen, dass endlich die Söhne Gottes offenbar werden möchten, dass endlich der HErr 
mit Seiner Gemeinde zum Ziele kommen möchte?

Ich meine, wer die Erstlingsgabe des Geistes hat, wer durch den Geist Gottes bekehrt 
und wiedergeboren ist, der könnte nicht anders, als danach Verlangen tragen, dass der 
HErr voll und ganz zu Seinem Rechte kommen möchte in Seiner Gemeinde, der ersehnt 
und erwartet die Erlösung des Leibes, die endliche Vollendung und Verklärung in Jesu Bild.

Aber wenn es mit  der G e m e i n d e  dahin kommen soll,  dann muss es mit  dem 
e i n z e l n e n  dahin kommen, dass der HErr bei ihm zu Seinem Rechte kommt. Solange wir 
uns dem HErrn noch nicht ganz zur Verfügung gestellt haben, solange wir noch an dieser 
und  jener  erkannten  Sünde  festhalten,  ist  es  Lug  und  Trug,  von  dem  Erwarten  der 
Sohnschaft zu reden. Solange wir nicht entschlossen sind, mit der Sünde in jeder Art und 
Gestalt  entschieden  zu  brechen,  beschleunigen  wir  die  Wiederkunft  des  HErrn  nicht, 
sondern wir verhindern sie und halten sie zurück.

Als vor Jahren die Erweckungsbewegung durch die Welt ging, da haben viele gebetet: 
„HErr,  schenke uns eine Erweckung und fange bei  mir an!“ So müssen wir auch jetzt 
beten. Wenn wir Leid tragen um den Zustand der Gemeinde Gottes, wenn uns das Herz 
schwer ist bei all  dem Kampf, den wir entbrannt sehen, dann wollen wir um so mehr 
beten, dass der HErr mit  u n s  zu Seinem Rechte kommen möchte. Wir wollen Ihm all 
unsere Lieblosigkeit und Bitterkeit bekennen, deren wir uns schuldig gemacht haben. Wir 
wollen Ihn um eine neue Taufe mit Liebe zu allen Heiligen bitten, dass wir auch die Brüder 
lieben können von ganzem Herzen, die andere Ansichten haben als wir.

Willst  du dich  dem HErrn  so  zu einem lebendigen Opfer  hergeben,  dass  Er  alles 
Eigene verzehren könne und dich füllen mit Seinem Heiligen Geiste!

Komm, mein Bruder, wenn auch die Gemeinde Gottes widerhallt von Kampfgetöse und 
Feldgeschrei,  wir  wollen nicht  mitstreiten und mitschreien,  wir  wollen solche sein und 
bleiben,  die  sich  sehnen  im  Herzen,  die  Sohnschaft  erwartend,  die  Erlösung  unseres 
Leibes. Wir wollen uns nicht beirren lassen, zu bitten und zu flehen:

Amen, ja komm, HErr Jesus!“



- 59 -

XV.

Es geht empor!

Römer 8,24

Denn auf Hoffnung sind wir errettet worden; eine Hoffnung aber, die  man sieht, ist  
keine Hoffnung. Denn was einer sieht, das hofft er doch nicht mehr! Wenn wir aber auf  
das hoffen, was wir nicht sehen, so warten wir es ab in Geduld.

uf Hoffnung sind wir errettet worden. Was soll  das heißen! Zunächst muss das 
einmal klar und fest sein: Wir sind errettet worden.

Ach, dass es noch immer solche gibt, die Christen sein wollen, und sagen: Das 
kann kein Mensch wissen! Wer das sagt, der ist hochmütig, der bildet sich etwas ein. Nein, 
nein! Wir müssen es wissen! Wir sind, errettet worden. Das ist keine Sache, über die Gott  
uns im unklaren und im ungewissen ließe. Darüber dürfen wir völlige Gewissheit haben.

Man darf auch nicht denken, die Errettung wäre das Ende der Wege Gottes mit uns: o 
nein,  die  Errettung ist  der  Anfang.  Damit  fängt  wirkliches Christentum erst  an.  Damit 
beginnt die wunderbare Geschichte göttlicher Erziehung erst recht. Denn „auf Hoffnung 
sind wir errettet worden.“

Wenn man errettet wird, dann denkt man: „Nun kenne ich den HErrn.“ Und gewiss 
kennt man Ihn. Man kennt Ihn als den, der uns alle unsere Sünden vergibt. Und das ist 
etwas Großes und Herrliches, Vergebung der Sünden zu empfangen. Aber damit sind wir 
nicht am Ende.

Es heißt in den Sprüchen (4,18): „Aber der Gerechten Pfad glänzt wie das Licht, das 
immer heller leuchtet bis auf den vollen Tag.“ Das soll heißen: Der Weg der Gerechten 
geht empor, der immer höher steigenden Sonne vergleichbar.

Es  ist  nicht  so,  als  ob  die  Bekehrung  ein  Höhepunkt  wäre,  von  dem man dann 
langsam,  aber  sicher  wieder  in  das  Tal  der  Alltäglichkeit  hinabstiege,  sondern  die 
Bekehrung ist ein Punkt, von dem an das Leben des Kindes Gottes aufwärts geht und 
immer aufwärts.

Was einst Jesus zu Nathanael gesagt hat: „Du wirst noch Größeres denn dass sehen,“ 
das gilt auch jedem Gläubigen. Wohl ist es etwas Großes, die Rechtfertigung durch den 
Glauben zu erfahren und seines Heils gewiss zu werden, aber wir sollen Größeres denn 
das sehen. „Denn aus Hoffnung sind wir errettet worden.“

Wenn jemand zehn Jahre lang bekehrt ist,  dann denkt er: „Ach, damals habe ich 
gedacht, ich kenne Jesus! Wie wenig habe ich Ihn doch gekannt! Ich kannte doch nur 
Seine sündenvergebende Gnade. J e t z t  kann ich sagen: ich kenne Ihn. In diesen zehn 
Jahren habe ich Ihn kennengelernt in so mancher Lebenslage, in Glück und Unglück, in 
guten Tagen und in bösen Zeiten. Jetzt weiß ich, was ich an Ihm habe. Jetzt kann ich erst 
sagen: ich kenne Jesus.“

A



- 60 -

Und wenn wieder ein Jahrzehnt oder zwei vergangen sind – dann wird es wieder so 
heißen.  Dann hat  man in  der  langen Zeit  wieder  neue Erfahrungen gemacht  von der 
Herrlichkeit des HErrn, dann hat man Ihn wieder in neuen Lagen treu erprobt. Und wieder 
hat man Größeres gesehen.

Dabei bleibt es. Und wenn wir einst bei Ihm sind in der Herrlichkeit, wenn wir Ihn 
sehen werden, wie Er ist, wenn wir Ihm gleich sein,werden, wie der Apostel Johannes 
sagt, dann – werden wir wieder denken: „Ach, auf Erden kannte ich doch Jesus noch so 
wenig; jetzt fange ich erst recht an, Ihn kennenzulernen.“

Und durch die Ewigkeiten der Ewigkeiten werden wir nicht aufhören, immer neue 
Blicke zu tun in Seine Herrlichkeit, Ihn von immer neuen Seiten kennen zu lernen. „Denn 
auf Hoffnung sind wir errettet worden.“

Ja, es geht empor, immer bisher hinauf, immer tiefer hinein in Seine wunderbare, 
anbetungswürdige Gnade.

„Denn eine Hoffnung, die man sieht, ist nicht Hoffnung,“ sondern Wirklichkeit und 
Gegenwart. Hoffnung hat es immer mit zukünftigen Dingen zu tun. Das, was wir jetzt in 
der Gegenwart erleben im Umgange mit dem HErrn, das hofft man nicht mehr. Das besitzt 
man, das erfährt man. Und was man h a t ,  das hofft man nicht mehr.

So herrlich das auch ist,  was wir  haben,  was wir  sehen und schmecken von der 
Freundlichkeit des HErrn, es ist doch nur ein Vorgeschmack. Wie wird es einst sein, wenn 
wir am Ziele sind!

Wenn nun vom Aug des Glaubens lichte Hülle
wie Übel vor der Morgensonne fällt
und wir den Sohn in Seiner Gottesfülle
erblicken auf dem Thron als Herrn der Welt!

O was für eine herrliche Zukunft eröffnet uns Gottes Wort! Was für wunderbare Ziele 
hat Gott mit den Seinen! Was haben Kinder Gottes für eine lebendige Hoffnung!

„Wenn wir aber das hoffen, was wir nicht sehen, so erwarten wir’s in Geduld.“

In Geduld! Das griechische Wort dafür heißt eigentlich „Drunterbleiben.“ Wir erwarten 
das  Offenbarwerden  der  Söhne  Gottes,  das  Hervortreten  der  Überwinder  mit 
Drunterbleiben,  indem wir  unter  den Verhältnissen bleiben,  die  uns niederbeugen und 
niederdrücken.

Man kann sich nicht mit Halleluja über die Nöte der Zeit hinwegsetzen, und man soll 
es auch nicht. Wir sollen drunterbleiben und unsere Schultern dazu hergeben, die Lasten 
der Gemeinde priesterlich mitzutragen. So geht! man dem ersehnten und erwünschten Ziel 
entgegen, auf Gottes Stunde wartend.

Manche haben dies Drunterbleiben vergessen. Sie haben die Offenbarung der Söhne 
Gottes beschleunigen wollen. Das gibt Treibereien und Machereien. Da geht Gott nicht mit. 
Wir  wollen  nichts  machen  und  erzwingen;  wir  wollen  in  Geduld  warten  auf  die 
Verwirklichung unserer Hoffnung. Und das Drunterbleiben soll uns um so mehr ins Gebet 
treiben, dass der Her zu Seinem Ziele kommen möchte. Wir wollen das Joch schwerer 
Verhältnisse nicht abschütteln, wir wollen es tragen; wir wollen uns nicht über die Not der 
Zeit hinwegsetzen, wir wollen drunterbleiben.



- 61 -

So korrigiert der Apostel den Übereifer ungeduldiger Gotteskinder, die nicht warten 
können, bis die Stunde Gottes geschlagen hat, sondern die ausrufen: J e t z t  ist es Zeit!

Wir  h a b e n  eine lebendige Hoffnung, ein herrliches Ziel. Wir sehnen uns danach, 
dass  es  verwirklicht  werde.  Aber  wir  machen  es  nicht  und  wollen  es  nicht  machen, 
sondern „wir erwarten’s in Geduld.“

So  bleiben  wir  in  göttlichen  Linien,  hoffnungsvoll,  erwartungsvoll,  aber  nicht 
ungeduldig. Gott bewahre uns alle in diesen Linien und bringe uns alle endlich ans Ziel  
nach gehorsamem Drunterbleiben!



- 62 -

XVI.

Wir wissen nicht.

Römer 8,26.27

Desgleichen kommt aber auch der Geist unsern Schwachheiten zu Hilfe;  denn wir  
wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebührt; aber der Geist selbst tritt für uns  
ein  mit  unausgesprochenen  Seufzern.  Der  aber  die  Herzen  erforscht,  weiß,  was  des  
Geistes Sinn sei; denn Er vertritt die Heiligen so, wie es Gott angemessen ist.

enn durch die Gemeinde ein Sehnen geht, so geht auch ein Sehnen durch das Herz 
des Herrn. Wenn wir uns nach Ihm ausstrecken, so kommt Er auch uns entgegen 
durch den Heiligen Geist.

Wir  erwarten  die  Sohnschaft,  so  hat  der  Apostel  vorher  geschrieben;  aber  wir 
erwarten das Ziel  unserer  Hoffnung mit  Geduld.  Da ist  es nun nicht  immer leicht,  zu 
erkennen, wie wir uns in jedem Falle zu verhalten haben. „Wir wissen nicht, was wir beten 
sollen, wie sich's gebührt.“

Da liegt ein Mensch auf dem Krankenbette, den wir liebhaben. Es ist die teure Frau, 
die Mutter der Kinder. Es ist das geliebte Kind, vielleicht das einzige. Wie gern würden wir 
haben, wenn der Her Hilfe und Besserung schenkte,  wenn der Kranke wieder gesund 
würde,  uns  zur  Freude!  Aber  wäre  das  dem  Kranken  gut?  Jetzt  hat  er  ein  solches 
Verhältnis zum HErrn, dass sein Sterben ein Erben wäre. Aber wie wird es sein, wenn Gott 
noch etliche Jahre zulegt! Hat man nicht schon erschütternde Geschichten gehört, dass 
Leute ein Kind von Gott im Gebet ertrotzt haben, das nachher ihnen zur Schande und zum 
Kummer gereichte! Ich vergesse nie, wie meine Frau eines Abends von dem Krankenbett 
unseres Ältesten zu mir kam und mir sagte: „Wenn jetzt der Her Jesus zu mir träte und 
mich fragte: ‚Was willst du, dass Ich tun soll?‘ Soll Ich ihn euch nehmen, oder soll Ich ihn 
euch lassen!“ dann könnte ich doch nur sagen: ‚HErr, wähle Du für mich!‘“ Gewiss hat eine 
Mutter ihren Erstgeborenen lieb, gewiss möchte sie ihn von Herzen gern behalten, und 
doch – dürfen wir  nach den Wünschen unseres Herzens beten in so einem Falle!  Wir 
wissen nicht, was wir beten sollen.

Vor Jahren las ich einen Artikel in der Zeitung, der von einem Lehrer verfasst war. 
Darin sprach sich derselbe über die biblischen Geschichten aus, die zwischen Ostern und 
Pfingsten in der Schule durchgenommen werden müssten. Es waren die Geschichten von 
der  Bedrückung  Israels  in  Ägypten,  von  den  zehn  Plagen,  durch  die  Gott  Pharao 
veranlasste,  das  Volk  Israel  endlich  ziehen  zu  lassen,  dann  die  Geschichten  von  der 
Wüstenwanderung. Dazu fragte der Verfasser des Artikels: „Kann mir einer der Leser einen 
Schundroman nennen, in dem auch nur annähernd soviel Menschen auf grauenvolle Art 
ums Leben kommen, wie aus den wenigen Seiten, deren Inhalt vorstehend wiedergegeben 
ist?“ Ist das nicht entsetzlich, dass ein Lehrer die Bibel mit einem Schundroman vergleicht, 
ja, dass er sie für schlimmer als einen solchen erklärt? Und zu so einem Lehrer mussten 

W



- 63 -

damals Eltern ihre Kinder in die Schule schicken! Heute kann man ja die Kinder aus dem 
Religionsunterrichte herausnehmen; aber damals ging das noch nicht.

Wie soll  man denn nun beten? so fragte ich mich, als ich das gelesen hatte. Ich 
musste mir sagen: Ich weiß nicht, wie ich beten soll einem solchen Jammer gegenüber. 
Am liebsten hätte man ja gebetet: HErr, bessere Du es! Siehe in Gnaden darein! Aber nun 
zeigt uns die Heilige Schrift, dass am Ende der Zeit der Abfall und die Gottlosigkeit immer 
mehr zunehmen. Es wird noch schlimmer kommen, als es jetzt schon ist. Immer dreister 
und frecher wird der Unglaube sein Haupt erheben. Wie sollen wir da beten angesichts 
des Jammers in unserm Volke? O da kann man nur vor Gott liegen mit einem schweren 
Herzen voll Weh über diesen Gräuel der Verwüstung, über die Gefahren, denen unsere 
Jugend ausgesetzt ist. Da kann man nur seufzen und weinen über die Not der Zeit. Aber 
das Gebet in Worte kleiden, das kann man nicht immer.

Oder es trocknet eine anhaltende Dürre die Felder aus, dass die Ernte verdirbt – wie 
sollen wir dann beten! Sollen wir einfach um Regen beten! Wie gern täten wir das! Aber  
nun steht geschrieben: „Werdet ihr aber Mir nicht gehorchen und nicht tun diese Gebote 
alle, und werdet Meine Satzungen verachten und eure Seele Meine Rechte verwerfen, dass 
ihr nicht tut alle Meine Gebote, und werdet Meinen Bund brechen, so will Ich euch auch 
solches tun: Ich will euch heimsuchen mit Schrecken, Dürre und Fieber und will euren 
Himmel wie Eisen und eure Erde wie Erz machen. Und eure Mühe und Arbeit soll verloren 
sein, dass euer Land sein Gewächs nicht gebe und die Bäume im Lande ihre Früchte nicht  
bringen.

Geht es nicht so, dass man die Gebote Gottes verachtet, dass man sich frech und 
frevelhaft  darüber  hinwegsetzt!  Ist  nicht  die  Zeit  göttlicher  Strafgerichte  gekommen! 
Können  wir  da  einfach  beten:  „HErr,  schenke  uns  Regen?“!  Oder  müssen  wir  nicht 
vielmehr beten, wie E l i a s  einst betete, dass Gott den Himmel verschließen und Jammer 
und Not herabsenden möchte auf die Erde! Wir wissen nicht, wie wir beten sollen.

Unser Volk liegt zertreten am Boden. Die Feinde haben uns den Fuß auf den Nacken 
gesetzt. Sie erdrosseln unser wirtschaftliches Leben; sie lähmen Handel und Wandel. Einst 
waren wir ein Volk, das eine Machtstellung in der Welt einnahm, dessen Wort etwas galt 
im Rate der Völker. Nun sind wir ein ehrloses und wehrloses Volk, ein Gespött der Feinde. 
Wer wünschte nicht,  dass unser Volk noch einmal einen Aufstieg machen möchte aus 
diesem Elend! Wer wünschte nicht, dass es gehen möchte wie vor hundert Jahren, wo auf 
die  traurige  Zeit  der  napoleonischen  Knechtschaft  die  herrliche  Erhebung  der 
Freiheitskriege folgte? Aber dürfen wir darum beten! Sehen wir nicht in der Bibel, dass es 
mit schnellen Schritten dem Ende dieses Weltlaufs entgegengeht! Dürfen wir da noch um 
eine neue Blüte unseres Volkes beten! So gern wir es täten; denn wir haben unser Volk 
lieb aus einem brünstigen Herzen – wir wissen nicht, was wir beten sollen.

Je verworrener die Zeitverhältnisse werden, um so weniger Durchblick haben wir, um 
so  weniger  wissen  wir,  wie  wir  beten  sollen.  „Aber  der  Geist  tritt  für  uns  ein  mit 
unausgesprochenen Seufzern. Und der, welcher die Herzen erforscht, der weiß, was der 
Sinn des Geistes ist; denn Er vertritt die Heiligen so, wie es Gott angemessen ist.“

Der  Geist  tritt  für  uns  ein.  Er  hilft  uns,  wenn  auch  nur  mit  unausgesprochenen 
Seufzern. Und wenn wir auch nicht imstande sind, unsere Gebete in Worte zu fassen und 
klar formulierte Bitten vor den Thron der Gnade zu bringen –: der die Herzen erforscht, 
der versteht auch dies unausgesprochene Flehen, dieses wortlose Seufzen aus der Not 
unserer Seele, aus dem Weh über den Jammer, den wir sehen. Und Er wird auch dies 



- 64 -

Seufzen  hören  und  erhören.  Auch  diese  Seufzer  werden  vor  Gott  gebracht  und  in 
göttlicher Weise erhört werden. Auch diese Seufzer werden mit dazu dienen, dass Gottes 
heiliger und herrlicher Wille geschehe, ob nun Gott noch Gnadenzeit gibt oder ob Er Seine 
Gerichte hereinbrechen lässt.

Wir wissen nicht,  was wir  beten sollen. Wir sind Gottes Kinder,  aber nicht Gottes 
geheime Räte, wie Tersteegen einmal gesagt hat. Wir können Ihm nicht sagen, wie Er es 
machen soll  in Gegenwart und Zukunft. Wir können nur seufzen vor Ihm im Blick auf 
unsere Zeitlage. Aber wir sind überzeugt, „der die Herzen erforscht, der weiß, was des 
Geistes Sinn ist; denn Er vertritt die Heiligen so, wie es Gott gefällt.“



- 65 -

XVII.

Wir wissen aber.

Römer 8,28.29

Wir wissen aber, dass denen, die Gott lieben, alles zum Besten mitwirkt,  denen, die 
nach  dem  Vorsatz  berufen  sind.  Denn  welche  Er  zuvor  ersah,  die  hat  Er  auch  
vorherbestimmt,  gleichgestaltet  zu  werden  dem  Ebenbilde  Seines  Sohnes,  auf  dass  
derselbe der Erstgeborene sei unter vielen Brüdern.

em „Wir  wissen  nicht“  stellt  hier  der  Apostel  ein  herrliches  „Wir  wissen  aber“ 
entgegen.

„Wir  wissen  nicht,  was  wir  beten  sollen,“  denn  wir  können  nicht  in  allen 
Sachen recht durchblicken. „Aber wir wissen,“ dass alles, was geschieht, denen zum Guten 
zusammenwirkt, die Gott lieben und die nach dem Vorsatz Gottes berufen sind.

Das ist ein köstliches und tröstliches Wissen, das hier der Apostel ausspricht. Wer 
dieses Wissen hat, dessen Herz kommt zur Ruhe, dessen Leben wird froh und frei. Es 
kommt nur darauf an, dass es kein Wissen unseres Kopfes ist und bleibt, sondern dass es 
ein Wissen des Glaubens und danach ein Wissen der Erfahrung wird.

„Denen, die Gott lieben,“ schreibt Paulus. Das ist eine notwendige Beschränkung. Wir 
können uns am besten klarmachen, was Paulus damit sagen will, wenn wir hier drei Worte 
zur Erklärung einschieben, nämlich die Worte: „und nicht sich.“ Nur denen wirkt alles zum 
Guten zusammen, die Gott lieben und nicht sich. Wer sich selber liebt und sich selber lebt, 
dem dient nicht alles zum Besten, sondern dem dient alles zum Bösen. Wenn einer sich 
selbst  liebt,  dann  ist  er  mit  den  Führungen  Gottes,  die  seine  Wünsche  und  Pläne 
durchkreuzen, sehr unzufrieden. Dann sagt er murrend: „Das soll Liebe sein? Ich danke 
für  solche Liebe!“  Wie  oft  kann man es  erfahren,  dass  sich  Menschen verhärten und 
verbittern gegen Gottes Walten, weil es ihren Wünschen nicht entspricht!“

Darum ist es eine notwendige Beschränkung, die Paulus hier in den Worten gibt: „Die 
Gott  lieben.“  Wer unter  der  Herrschaft  seines Ichs steht,  dem dienen alle  Dinge zum 
Bösen, der muss sich über jede Beleidigung ärgern, der muss immer übelnehmen und 
empfindlich sein. Aber wer Gott liebt, wer mit Gott einverstanden ist, dem dienen alle 
Dinge zum Besten.

Was ist das für ein „Bestes,“ wie Luther übersetzt hat? Eigentlich heißt es ja „zum 
Guten.“ Dies „Gute“ ist keiner Steigerung in ein „Besseres“ und „Bestes“ mehr fähig. Was 
dieses „Gute“ ist,  sagt der folgende Vers:  „Dass wir  gleichgestaltet  werden dem Bilde 
Seines Sohnes.“

Das  ist  das  Ziel,  zu  dem alles  zusammenwirken  muss.  Wir  sollen  gleichgestaltet 
werden dem Bilde Jesu. Und dies Bild Jesu kann man gar nicht treffender zeichnen, als es 
die Bibel  tut  im Alten und im Neuen Testament.  Der Prophet  Jesaja nennt Jesus das 

D



- 66 -

L a m m ,  das zur Schlachtbank geführt wurde und vor seinem Scherer verstummte und 
den Mund nicht auftat. Und Johannes der Täufer hat dieses Wort aufgenommen, als er 
Jesus wandeln sah, und gesagt: „Das ist Gottes Lamm, das der Welt Sünde trägt.“ Nicht 
wahr, man kann das Wesen Jesu gar nicht besser bezeichnen als mit diesem Worte und 
mit  diesem Bilde?  Er  war  das  Lamm, das  schweigende,  duldende,  tragende,  leidende 
Lamm.

Und wenn wir gleichgestaltet werden sollen dem Bilde Jesu, dann sollen wir also dem 
Bilde des Lammes ähnlich werden, dann soll das Lammesbild und der Lammessinn bei uns 
immer mehr hervortreten.

Diesem Ziele soll  alles dienen, auf dieses Ziel  hin wirkt alles zusammen, dass wir 
Lämmer werden, dem Lamme Gottes ähnlich.

Man pflegt sonst wohl zu sagen: „Keine Regel ohne Ausnahme.“ Das trifft in diesem 
Falle nicht zu. Hier heißt es einmal: „Eine Regel ohne Ausnahme.“ Denn diesem göttlichen 
Ziele  dienen  „alle  Dinge,“  dazu  muss  „alles“  ohne  Unterschied  und  ohne  Ausnahme 
zusammenwirken. Es mag nun sein, was es will, es dient alles zum Besten; es wirkt alles 
zum Guten zusammen. Alles!

Auch  Krankheiten?  Ganz  gewiss!  Wer  hätte  es  noch  nicht  erfahren,  dass 
Krankheitszeiten Segenszeiten sind? In gesunden Tagen nimmt man sich vielleicht nicht 
recht  die  Zeit,  an  seine  Seele  zu  denken.  In  der  Arbeit  des  Berufes  und  in  der 
Geschäftigkeit des Lebens kommt man innerlich in Gefahr, lau und lahm zu werden. Da 
schickt Gott eine Krankheitszeit: da schließt Er die Tür der Welt zu, um mit der Seele in 
der Stille zu reden. Wie viele haben das schon erlebt und beim Rückblick auf solche Zeit 
gesagt: Trübsal ist Segen!

Ja, wie weiß der HErr gerade in der Stille mit der Seele zu reden! Wie tritt Er uns da 
so  ganz  besonders  nahe!  Wie  lernt  man  Seine  zärtliche  und  besorgte  Liebe  da  so 
besonders kennen!

Es ist kein Zweifel, dass Krankheitsnöte und Trübsalszeiten uns zum Besten dienen, 
wenn wir Gott lieben, d. h. wenn wir uns nicht gegen Sein Walten empören, sondern wenn 
wir uns still und getrost in Seine Hand geben.

Ja, nachträglich haben wir es schon erfahren und ausgesprochen, dass Trübsal Segen 
ist; aber wenn die Trübsal kam, haben wir sie dann nicht vielleicht als einen ungebetenen 
Gast angesehen und nichts von ihr wissen wollen! Ich meine, das könnten wir doch gar 
nicht tun, wenn wir die Trübsal fragen, woher sie komme, und sie antwortet: „von Gott,“ 
und wenn wir sie fragen, was sie wolle, und sie antwortet: „zum Besten dienen.“ Ich 
meine, einen Boten, der von Gott kommt und zu unserm Besten dienen will, den müsste 
man doch herzlich willkommen heißen! Meinst du nicht auch! Hast du das bisher getan? 
Nein! Nun, aber du willst das doch in Zukunft tun, nicht wahr, nachdem du die Lektion  
gelernt hast, dass alle Dinge ohne Ausnahme zum Besten dienen, wenn man Gott liebt.

Solange die Not und Trübsal aus Gottes Hand direkt kommt, so lange geht es noch 
an. Da bekommt man es wohl noch fertig, zu singen:

Was Gott tut, das ist wohlgetan,
es bleibt gerecht Sein Wille;
wie Er fängt meine Sachen an,
will ich Ihm halten stille.



- 67 -

Aber ,die Sache wird kritischer und schwieriger, wenn die Trübsal nicht aus G o t t e s 
Hand, sondern von Menschen kommt. Und das geschieht sehr oft im Leben, ja, ich möchte 
fast  sagen:  das  geschieht  alle  Tage.  Wie  viel  Kränkungen,  Beleidigungen, 
Zurücksetzungen,  Verstimmungen,  Verdrießlichkeiten,  Widerwärtigkeiten, 
Unannehmlichkeiten gibt es im täglichen Leben, im Hause und im Beruf, in der Familie und 
mit den Kollegen, mit den Vorgesetzten und mit den Untergebenen, mit den Verwandten 
und Bekannten, mit Nachbarn und Miteinwohnern u.s.w.!

Wer diesem Heere von Widerwärtigkeiten gegenüber sich selber lebt und sich selber 
liebt, der kommt aus dem Ärger gar nicht heraus, der wird seines Lebens nie froh. Wer 
aber die Lektion lernt, dass denen, die Gott lieben, alles zum Guten zusammenwirkt, der 
hat damit viel gewonnen und gelernt, der kann in Friede und Ruhe des Herzens auch 
durch die kleinen Schwierigkeiten des täglichen Lebens gehen.

Alles wirkt zum Guten zusammen, der ungerechte Vorgesetzte und der unangenehme 
Untergebene,  der  böse Nachbar  und die  zänkische Nachbarin.  Gott  braucht  alle  diese 
Leute – uns zum Guten, damit das Bild des Lammes bei uns ausgestaltet wird.

Wie  oft  hast  du  geseufzt  über  den  Bruder  Grobian  oder  über  die  Schwester 
Empfindlich! Wie oft hast du gesagt, der Nachbar Heftig sei dir so unsympathisch und 
Fräulein Eitel könnest du gar nicht leiden! Und du hast gar nicht bedacht, dass Gott diese 
Personen braucht, notwendig braucht, um das Bild des Lammes bei dir herauszugestalten.

Wenn  diese  unangenehmen  und  unsympathischen  Personen  aus  deinem  Leben 
beseitigt würden – hättest du dann wohl Gelegenheit, dich in der Sanftmut und in der 
Demut,  in  der  Freundlichkeit  und  in  der  Geduld  auszubilden?  Nicht  wahr,  diese 
Eigenschaften würden sich bei dir nicht entwickeln können, weil es dir an der Gelegenheit 
fehlt, dich darin zu üben! Nun, das sind aber Züge aus dem Bilde des Lammes! Wenn du 
dem Bilde des Lammes einmal gleichgestaltet werden willst, dann musst du dir auch die 
Mittel gefallen lassen, die dich in dies Lammesbild hinein verwandeln. Und dazu gebraucht 
Gott gerade diese Menschen, die dir so unangenehm sind. Ohne ihren Dienst wird das 
Lamm nie bei dir zutage kommen.

Alle  Dinge  dienen  zum  Besten.  Dazu  gehören  auch  die  Verdrießlichkeiten  und 
Schwierigkeiten des täglichen Lebens. Alle Dinge ohne Ausnahme!

O da lernt man die Widerwärtigkeiten des Alltags mit ganz andern Augen ansehen! Da 
ärgert man sich nicht mehr darüber; denn man erkennt: Diese Dinge gebraucht Gott zu 
meiner Erziehung und Umgestaltung in das Bild des Lammes. Und wenn man das erkannt 
hat, dann ist man auch damit einverstanden, ja, man wird auch dafür dankbar.

Wie kommt doch ein Herz so zur Ruhe, wenn es diese Lektion gelernt hat! Hast du sie 
schon gelernt? O ich bitte dich, lerne sie inwendig, und dein Leben wird so ganz anders 
werden! Du wirst dich nicht mehr ärgern und aufregen über diesen und jenen Menschen, 
der dir unangenehm ist, sondern du wirst hinter ihm den HErrn sehen, der dich dadurch 
erziehen will. Du hast es dann nicht mehr mit den Menschen zu tun, die dich schlecht 
behandeln, sondern mit dem HErrn, der dein Bestes will, der dein Heil und Wohl im Auge 
hat.

Was  auch  geschieht,  es  geschieht  mit  Gottes  Willen  und  Wissen.  Auch  die 
Unannehmlichkeiten,  die  Menschen  uns  bereiten,  nehmen  wir  aus  Gottes  Hand  und 
danken Ihm dafür.



- 68 -

Damit verlernen wir dann auch zweierlei, was uns so oft um die Ruhe gebracht hat: 
das leidenschaftliche Wünschen und das leidenschaftliche Fürchten. Wir legen die Zukunft 
vertrauensvoll in Gottes Hand und wissen, was sie uns auch bringt, es ist nur Gutes, es 
dient nur zu unserm Heil.

Ich darf es bezeugen, dass mein Herz zur Ruhe gekommen ist, zur Ruhe in Gott, als 
ich diese Lektion inwendig gelernt hatte. Und darum wünschte ich, du lerntest sie auch, 
diese befreiende und beruhigende Lektion:

„dass denen, die Gott lieben, alles zum Guten zusammenwirkt!“



- 69 -

XVIII.

Eine wunderbare Geschichte.

Römer 8,29.30

Denn welche Er zuvor ersah, die hat Er auch vorher bestimmt, gleichgestaltet zu 
werden dem Ebenbilde Seines Sohnes, auf dass derselbe der Erstgeborene sei unter vielen  
Brüdern. Welche Er aber vorher bestimmt hat, die hat Er auch berufen; welche Er aber  
berufen hat, die hat Er auch gerechtfertigt. Welche Er aber gerechtfertigt hat, die hat Er  
auch verherrlicht.

n dem Verse, den wir im vorigen Abschnitt besprochen haben, sind ein paar Worte 
noch ohne Erklärung geblieben. Es sind die Worte: „die nach dem Vorsatz berufen 
sind.“ Die bedürfen noch einer näheren Erklärung. Diese gibt nun Paulus in den 
beiden folgenden Versen.

Es sind fünf Worte, die wir uns hier unterstreichen müssen, welche fünf Taten Gottes 
bezeichnen.  Das  erste  Wort  heißt: „ z u v o r  e r k a n n t . “  Damit  fängt  die  göttliche 
Gnadengeschichte an. Darauf folgt: „ z u v o r  b e s t i m m t , “  gleichgestaltet zu werden 
dem Bilde Jesu. Dann kommt: „ b e r u f e n , “  dann: „ g e r e c h t f e r t i g t “  und endlich 
das Ziel: „ v e r h e r r l i c h t . “

Die Geschichte, die in diesen fünf Worten beschrieben wird, fängt an vor Grundlegung 
der Welt und hört auf in der Herrlichkeit. Eine wunderbare Geschichte!

 „Welche Er z u v o r  e r k a n n t  hat."  Das  ist  der  Anfang.  Dieser  Anfang geht 
zurück vor die Grundlegung der Welt.

Was heißt das: „welche Er zuvor erkannt hat?“

Wenn mir ein Begriff, ein Wort der Bibel unverständlich ist, dann bitte ich den HErrn, 
Er möge mir doch durch ein Bild oder durch eine Geschichte diesen Begriff klarmachen. So 
habe ich es einst auch mit diesem Worte gemacht. Und Gott gab mir eine Geschichte, um 
mir diese Sache verständlich zu machen.

Ich machte eine Reise, um irgendwo eine Versammlung zu halten. Unterwegs musste 
ich die Bahn verlassen, um eine andere Bahnlinie zu erreichen, die etwa eine Stunde 
entfernt lag. Als ich das Städtchen verlassen hatte, um meine Wanderung anzutreten, sah 
ich, dass die Landstraße einen sehr großen Bogen machte, um die Höhe des Berges zu 
erreichen.  Ich  dachte:  Gibt  es  denn  hier  keinen  Fußweg,  der  diesen  großen  Bogen 
abschneidet? Da war wohl einer: aber ich sah nicht, ob er wirklich zu der Höhe des Berges 
emporführte. Ich konnte nur ein kurzes Stück dieses Fußweges überblicken, dann senkte 
er sich und entzog sich meinen Augen. Wie sehr ich auch den Berg anschaute, ich konnte 
nicht  entdecken,  wo dieser  Weg auf  die Höhe kam und auf  die  Landstraße mündete. 
Vielleicht führte er nur zu einer Sandgrube oder zu einem Steinbruch. Ich überlegte, was 
ich tun sollte. Wenn ich den Fußweg einschlug und er führte nicht zum Ziele, den Berg 

I



- 70 -

hinan, so dass ich wieder umkehren musste, dann verlor ich Zeit und versäumte vielleicht 
meinen Zug. Darum entschloss ich mich, lieber auf der Landstraße zu bleiben und den 
weiten Bogen zu machen.

Nach einer Weile hatte ich die Höhe erreicht. Da – lag der Fußweg vor mir in seiner 
ganzen Ausdehnung. Ich sah, dass ich ihn ganz gut hätte benutzen können. Von u n t e n 
hatte ich ihn nur zu einem kleinen Teil übersehen können, von  o b e n  übersah ich den 
ganzen Weg: ich sah, wo er unten von der Landstraße abbog, wie er sich durch Felder und 
Wiesen schlängelte und endlich sich den Berg hinaufwand.

Da  sagte  ich  mir:  so  sehen  wir  Menschen  immer  nur  ein  kleines  Stück  unseres 
Lebensweges vor uns. Es entzieht sich unsern Blicken und unserer Kenntnis, wie der Weg 
weiter verläuft. Aber  G o t t  sieht von Seiner höheren Warte auf unser Leben herab. Er 
sieht  den ganzen Weg,  den wir  wandern,  vom Anfang bis  zum Ende.  Er  sieht  jeden 
Umweg, den wir einschlagen, und jede Wendung, die wir machen. Wir müssen den Weg 
Schritt  fürs Schritt  zurücklegen. Er steht an der Höhe und sieht uns zu. Und Er sieht 
voraus, wenn Er so die Wege der Menschen überblickt, wer sich für Jesus entscheiden 
wird, wer den Ruf der Gnade annehmen wird, wer das Ziel erreichen wird und wer nicht.

Er hat uns zuvor erkannt, sagt Paulus. Verstehst du das Wort nun? Oder soll ich es dir 
noch an einem andern Gleichnis klarmachen? Denke dir einen Lehrer. Was weiß der schon 
zu Weihnachten? Welcher von den Schülern zu Ostern das Ziel der Klasse erreichen und 
versetzt werden wird, und welcher von ihnen sitzenbleibt, das sieht er vorher. Er kennt die 
Schüler und ihre Fähigkeiten. Da sieht er voraus, wer ans Ziel kommen wird und wer nicht. 
Würdest du ihn fragen, dann könnte er dir schon zu Weihnachten eine Liste derer geben, 
die versetzt werden, und derer, die sitzenbleiben.

Aber wenn er auch vorher sieht, der Karl und der Fritz bleiben sitzen, lässt er diese 
Schüler nun links liegen? Er wäre kein guter Lehrer, wenn er das täte. Im Gegenteil, er 
wird sich auch um die bemühen, von denen er vorher sieht; dass sie sitzenbleiben, ja, er 
wird  sich  ganz  besonders  um  sie  bemühen,  ob  er  sie  nicht  doch  vielleicht  noch 
mitbekommen könnte.

So macht es Gott auch. Wenn Er auch vorher sieht, wer sich dem Zuge der Gnade 
widersetzt, so lässt Er solche Seelen doch nicht links liegen, o nein, Er bemüht sich in 
großer Liebe und Treue auch um sie, ob es Ihm nicht gelingt, sie auch noch zu erretten. 
„Solches  tut  der  HErr  an  einem jeglichen  zweimal  oder  dreimal,  dass  Er  seine  Seele 
herumhole vom Verderben,“ so steht geschrieben.

So ist es kein Widerspruch, dass Gott etliche „zuvor erkannt“ hat, und dass Er will, 
dass allen Menschen geholfen werde. Nein, so reimt sich beides gut zusammen. Es bleibt 
Wahrheit:  „Gott  will,  dass  allen  Menschen geholfen werde.“  Aber  nicht  alle  Menschen 
wollen sich helfen und erretten lassen. Und das sieht Gott vorher.

 Bei wem nun Gott das vorausgesehen hat, dass er sich von der Gnade Gottes 
ziehen lassen wird, den hat Er – und das ist das zweite – „ z u v o r  b e s t i m m t , “  und 
zwar zu einem herrlichen Ziele, nämlich: gleichgestaltet zu werden dem Bilde Jesu Christi,  
des Lammes Gottes.

Wir  haben  bei  der  Betrachtung  des  28.  Verses  dieses  Ziel  schon  betrachtet  und 
gesehen,  wie  alle  Dinge zusammenwirken in  unserm Leben,  damit  dies  göttliche  und 
herrliche Ziel erreicht wird.



- 71 -

Wir sollen gleichgestaltet werden dem Bilde Jesu, damit Er der Erstgeborene sei unter 
vielen Brüdern. Er will  Seine Herrlichkeit nicht allein haben, Er will  sie mit den Seinen 
teilen, die der Vater Ihm gegeben hat. Er ist der Erstgeborene, aber sie sind Seine Brüder, 
ebenbürtig und ebenbildlich dem Sohne Gottes.

Welch  eine  anbetungswürdige  Gnade!  Das  ist  nie  in  eines  Menschen  Gedanken 
gekommen,  was  Gott  für  die  bestimmt  hat,  die  sich  Ihm  hingeben.  Aber  es  steht 
geschrieben, und darum dürfen wir es glauben und Gott dafür danken, dass Er uns zuvor 
bestimmt  hat,  gleichgestaltet  zu  werden  dem  Bilde  Seines  Sohnes,  auf  dass  Er  der 
Erstgeborene sei unter vielen Brüdern.

 Dann das dritte Wort. Nachdem Gott von Ewigkeit her uns zuvor ersehen und 
zuvor bestimmt hat für dies hohe, herrliche Ziel, hat Er uns auch b e r u f e n . Das geschieht 
in der Zeit unseres Lebens.

Auf den Irrpfaden und Sündenwegen trat Er uns entgegen mit dem Ruf der Gnade.

Haben wir ihn gleich gehört und befolgt? Oder haben wir den HErrn warten lassen? 
Hat Er wieder und wieder rufen müssen? O die Langmut und Geduld Gottes, die sich so 
treu um einen sündigen Menschen bemüht, der kein Ohr für den Ruf der Gnade hat! Nicht 
wahr,  Er  hat  auch  dich  wieder  und  wieder  gerufen,  bis  du  endlich  auf  Seinen  Ruf 
eingegangen bist? O ein treuer Gott!

Bald ergeht der Ruf der Gnade an uns, wenn wir unter dem Schalle des Wortes Gottes 
sitzen, bald, wenn wir ein christliches Buch oder Blatt in der Hand halten, bald auf dem 
Krankenlager, bald an einem Sarg und Grab – alle Gelegenheiten benutzt der HErr, um den 
Ruf der Gnade an uns ergehen zu lassen, bis wir endlich sagen: „Jesus, sieh her, ich 
komme!“

 Und dann? O dann folgt etwas Wunderbares! „Welche Er berufen hat, die hat Er 
auch g e r e c h t f e r t i g t .“

Was hätte man denken sollen? Nicht wahr, man hätte denken sollen, Er würde uns 
unser ganzes Sündenregister vorhalten, Er würde uns eine Strafpredigt halten und uns 
erinnern an alles, was wir getan, womit wir Ihn betrübt und bekümmert hatten. Aber nein, 
Er hat uns nicht gescholten und gestraft, Er hat uns – gerechtfertigt, d. h. Er hat uns 
freigesprochen von unserer Schuld; Er hat uns unsere Sünde vergeben und uns zu Kindern 
Gottes angenommen.

Ist  das  nicht  eine  wunderbare  Geschichte?  O  wenn  Gott  unser  Leben  mit  uns 
durchgegangen wäre, wenn Er uns Vorhaltungen und Vorwürfe gemacht hätte: „Aber wie 
konntest  du  nur  das  tun!“  Das  hätten  wir  wirklich  verdient  gehabt.  Wir  könnten uns 
wahrlich nicht beschweren. Aber nein, Gott empfängt uns, wie der Vater den verlorenen 
Sohn,  mit  vergebender  Gnade,  mit  herzlicher  Liebe;  Er  nimmt  uns,  die  Rebellen  und 
Empörer  gegen Seinen heiligen Willen,  als  –  Seine Kinder  an,  denen Er  Seine Gnade 
erzeigt und Sein Vaterherz offenbart.

Gerechtfertigt!  Die  Schuld  vergeben!  An  Kindes  Statt  angenommen!  Gnade  über 
Gnade!

 Und noch etwas kommt! Noch ist diese wunderbare Geschichte der Gnade Gottes 
nicht  zu  Ende.  „Welche  Er  aber  gerechtfertigt  hat,  die  hat  Er  auch h e r r l i c h 
g e m a c h t . “



- 72 -

Wie? Die h a t  Er auch herrlich gemacht? Muss das nicht besser heißen: Die w i r d  Er 
auch  herrlich  machen!  Herrlich  machen  ist  doch  das  Ziel,  und  das  liegt  doch  in  der 
Zukunft! Gewiss, das ist unser Ziel. Aber so gewiss sieht Gott dies Ziel voraus, dass es 
schon  heißt:  „Die  h a t  Er  auch  herrlich  gemacht.“  Wenn  unsere  Zubereitung  und 
Vollendung  u n s e r e  Sache wäre, dann könnte es hier nicht heißen: „Die  h a t  Er auch 
herrlich  gemacht.“  Aber  u n s e r e  Heiligung  ist G o t t e s  We r k .  Und  davon  steht 
geschrieben: „Der in euch angefangen hat das gute Werk, der wird es auch vollenden bis 
an den Tag Jesu Christi.“ So wie der HErr der Anfänger des Glaubens ist, so ist Er auch der 
Vollender desselben. Er wird zum Ziele kommen mit allen, die sich Ihm hingeben. Das ist 
so sicher und gewiss, dass es hier heißt: „Welche Er gerechtfertigt hat, die hat Er auch 
herrlich gemacht.“

Ist das nicht eine anbetungswürdige Geschichte, was die Gnade Gottes an uns tut, die 
uns  zuvor  ersehen  hat  vor  Grundlegung  der  Welt,  die  uns  zuvor  bestimmt  hat, 
gleichgestaltet zu werden dem Bilde Jesu Christi, die uns herausgerufen hat aus der Welt 
und ihrer Lust, die uns gerechtfertigt und zu Gotteskindern gemacht hat und so gewiss mit 
uns zu dem Ziele der Herrlichkeit kommen wird, dass der Apostel im Heiligen Geiste die 
Zukunft  schon  als  Gegenwart,  ja  als  Vergangenheit  ansieht  –  ist  das  nicht  eine 
anbetungswürdige Geschichte!

O  so  lasst  uns  doch  dieser  Gnade  Gottes  uns  hingeben,  dass  sie  auch  mit  uns 
weiterkommen  kann,  dass  wir  verwandelt  werden  von  Herrlichkeit  zu  Herrlichkeit  in 
dasselbe Bild als durch den HErrn, den Geist!



- 73 -

XIX.

Das Kreuz – die Bürgschaft unserer Vollendung.

Römer 8,31.32

Was wollen wir nun hierzu sagen? Ist Gott für uns, wer mag wider uns sein! Welcher 
sogar Seines eigenen Sohnes nicht verschont, sondern Ihn für uns alle dahingegeben hat!  
Wie sollte Er uns mit Ihm nicht auch alles schenken?

as  wollen  wir  nun  hierzu  sagen?  Wozu?  Zu  dem,  was  der  Apostel  im 
vorhergehenden ausgeführt hat, dass wir zuvor ersehen und zuvor bestimmt sind, 
gleichgestaltet zu werden dem Bilde Jesu Christi, damit Er der Erstgeborene sei 
unter vielen Brüdern. Was wollen wir nun dazu sagen? Wir müssen doch etwas 

dazu sagen. Wir müssen doch irgendwie Stellung dazu nehmen!

Es ist merkwürdig, wie interesselos viele Menschen, auch Kinder Gottes, sich dem 
Worte Gottes gegenüber verhalten. Sie hören es an; sie lesen es – aber sie sagen nichts 
dazu; sie nehmen keine Stellung zu dem, was sie hören und lesen.

Das ist ungehörig. Wenn Gott mit uns redet in Seinem Worte, müssen wir doch etwas 
darauf antworten. Wir müssen doch ja oder nein sagen, ob wir es tun oder ob wir es nicht 
tun wollen.

Was wollen wir nun dazu sagen, dass Gott uns zuvor bestimmt hat, gleichgestaltet zu 
werden dem Bilde Seines Sohnes, dass wir ebenbürtige und ebenbildliche Söhne Gottes 
werden sollen!

Die einen sagen, wenn sie so gefragt werden: „Nun, das mag wohl etwas für andere 
sein; aber für mich ist das nichts. Ich bin so oft untreu und ungehorsam gewesen, dass ich 
diese Worte nicht für mich in Anspruch nehmen kann. Das mag wohl etwas für d e n  und 
für d i e  sein;  aber für  mich ist  das nichts.“  So reden viele,  und sie meinen, das sei 
Demut. Aber nein, das ist gerade das Gegenteil von Demut, das ist der Hochmut, der alles 
besser wissen will, sogar besser als Gott.

So wollen wir es nicht machen. Wir wollen das Wort Gottes nicht meistern. Wenn Gott 
uns in Seinem Worte sagt, Er habe uns bestimmt, gleichgestaltet zu werden dem Bilde 
Seines Sohnes, dann – wollen wir Seinem Worte glauben! Dann wollen wir sagen: „O HErr, 
verstehen kann ich das nicht, und begreifen kann ich das nicht, dass aus mir das werden 
soll, was Dein Wort sagt: aber ich g l a u b e  es, denn: Du hast es gesagt!“

Und es gibt noch eine andere Bürgschaft dafür, dass Gott mit uns zu Seinem Ziele 
kommen wird. Das ist das Kreuz. Das Kreuz verbürgt uns: Hat Gott Seines eigenen Sohnes 
nicht verschont, sondern Ihn für uns alle dahingegeben, wie sollte Er uns mit Ihm nicht 
alles schenken?! Das Kreuz sagt es uns, dass die ganze Liebe und Gnade Gottes für uns da 
ist.

W



- 74 -

Nun, dann wollen wir nicht mehr zweifeln, ob Gott mit uns zu Seinem Ziele kommen 
werde, sondern glauben und überzeugt sein: was Er zusagt, das hält Er gewiss.

„Wenn Gott für uns ist, wer ist wider uns?“ Das heißt: wenn Gott solche Pläne mit uns 
hat, wer kann sie dann durchkreuzen? „Wer?“ fragen manche. „Der Feind!“ sagen sie.

Gewiss,  das  ist  wahr,  was  Luther  gesungen  hat:  „Groß  Macht  und  viel  List  sein 
grausam Rüstung ist, auf Erd'n ist nicht seinsgleichen.“ Aber das ist doch auch wahr, dass 
Christus dem Teufel die Macht genommen hat, dass Er der alten Schlange auf Golgatha 
den Kopf zertreten hat.  Der Feind hat nicht mehr Macht über uns, als wir  selbst ihm 
einräumen.

So groß seine Macht und seine List auch ist, wir brauchen ihn nicht zu fürchten, denn: 
„Ist Gott für uns, wer mag wider uns sein?“

Das muss allerdings sicher sein, dass Gott für uns ist. Wenn Gott nicht für uns ist,  
dann hat der Feind gewonnenes Spiel. Und wann ist Gott für uns? Wenn wir für Gott sind, 
wenn wir ungeteilten Herzens für Ihn sind, wenn wir uns als ein lebendiges Opfer Ihm 
übergeben haben.

Bist du für Gott? Dann ist Gott auch für dich! Und wovor brauchtest du dich dann 
noch zu fürchten?

In Johannes 10 hat Jesus uns zugesagt, niemand solle die Seinen aus Seiner Hand 
reißen.

Und wenn das einer Seele noch nicht Bürgschaft und Sicherheit genug ist, dann fügt 
Er hinzu, dass sie niemand aus Seines Vaters Hand reißen solle. Ist das nicht Sicherheit 
genug? Wenn dich Gott der Vater und wenn dich der Sohn Gottes in die Hand genommen 
haben, dann brauchst du dich doch nicht mehr zu fürchten!

Unsere Bürgschaft ist nicht unsere Treue, unsere Gerechtigkeit, unser Glaube, unser 
Gehorsam, sondern der lebendige und allmächtige Gott.

Wenn Gott für uns ist, wer ist dann wider uns?

Ach, manche Kinder Gottes werfen einen angstvollen Blick auf die Lage, in der sie sich 
befinden, und sagen kleinlaut: „Die Verhältnisse!“ Sie meinen: „Ja, der hat gut reden, der 
lebt auch in ganz andern Verhältnissen! Aber in meinen Verhältnissen geht das nicht!“

Wirklich nicht!

Im letzten Kapitel des Philipperbriefes steht ein merkwürdiges Wort, über das man 
leicht hinweg liest.  Es heißt: „Es grüßen euch die Heiligen in des Kaisers Hause.“ Der 
Kaiser, von dem da die Rede ist, hieß Nero, dieser grausame, blutdürstige Mensch. Und in 
seinem Hause, an seinem Hofe gab es Gläubige! Wenn d a s  möglich war, dann bin ich 
überzeugt, dass es in d e i n e n  Verhältnissen auch geht. Schlimmer als die Verhältnisse 
am Hofe Neros sind deine Verhältnisse doch gewiss nicht!

Nein, nein, es gibt nichts, was die Pläne Gottes durchkreuzen könnte! „Ist Gott für 
uns, wer mag wider uns sein?“

Wie fest wir uns auf Gott verlassen können, das predigt uns Seine Liebe, die Er uns 
bewiesen hat, als Er Seinen Sohn für uns dahingab. „Welcher Seines eigenen Sohnes nicht 
verschont hat, sondern hat Ihn für uns alle dahingegeben, wie sollte Er uns mit Ihm nicht 
alles schenken?“



- 75 -

Wenn man von der Erlösung spricht, die auf Golgatha vollbracht worden ist, dann 
denkt man gewöhnlich nur an das Opfer, das der HErr Jesus gebracht hat, als Er Sein 
Leben für uns ließ. Von dem Opfer, das der Vater im Himmel brachte zu unserer Errettung, 
wird so wenig gesprochen, daran wird so wenig gedacht.

Vor  Jahren  stand  ich  vor  der  Aufgabe,  meinen  erstgeborenen  Sohn  dem  HErrn 
zurückzugeben. Ich wusste, ich gab ihn in die besten Hände, die es nur geben kann, in die 
treuen Hände des guten Hirten. Ich wusste, dass der HErr ihn nun in Seine Pflege und 
Erziehung nehmen würde, dass er beim HErrn gut aufgehoben sei und für uns bewahrt 
werde – und doch, was war es für ein Schmerz, das hoffnungsvolle und geliebte Kind 
hinzugeben! Was war es für ein Riss, der da durchs Herz ging!

Als ich das erfuhr, da ist es mir deutlicher geworden als je zuvor, was es doch für ein 
Opfer war, das der Vater für uns brachte, als Er Seinen eingeborenen und geliebten Sohn 
dahingab.  Er  gab  Ihn  nicht  in  gute  und  treue  Hände,  Er  gab  Ihn  in  die  Hände  von 
Menschen, von denen Er zuvor wusste, dass sie Ihn martern und foltern, dass sie Ihn 
kreuzigen und hinrichten würden. Und obwohl Er das wusste, hat Er das große Opfer doch 
gebracht.

O was liegt doch in den Worten: „Hat Gott Seines eigenen Sohnes nicht verschont –!“ 
Was für eine Liebe muss doch Gott zu der verlorenen Welt gehabt haben, dass Er dieses 
Opfer brachte! Wir werden es nie ganz verstehen können, das wunderbare „Also“ in dem 
Worte: „ A l s o  hat Gott die Welt geliebt, dass Er Seinen eingeborenen Sohn gab!“

Wenn dir je Zweifel kommen wollen, liebe Seele, wenn je Gedanken in dir aufsteigen, 
ob Gott dich liebhabe, wenn du in Trübsalen und Dunkelheiten Gott nicht verstehst und 
bange fragst: „Warum tut das Gott?“ – dann blicke auf das Kreuz von Golgatha! Da hat 
Gott ein für allemal in durchschlagender Weise bewiesen, dass Er die Liebe ist, dass Er die 
Menschen lieb hat!  Wenn Gott  uns nicht  lieb hätte,  dann hätte Er  dieses Opfer  nicht 
gebracht! Dann hätte Er Seinen Sohn nicht für uns dahingegeben!

Ja, das Kreuz von Golgatha predigt uns laut und vernehmlich: Gott ist die Liebe! Gott  
hat uns lieb!

Und wenn Gott  d i e s e s  Opfer bringen konnte, wenn Gott Seinen Sohn dahingehen 
konnte – wie sollte Er uns mit Ihm nicht alles schenken? Was sollte Ihm dann zu schwer 
und zu groß sein?

Das Kreuz von Golgatha verbürgt es uns, dass Gott in allem Liebesgedanken mit uns 
hat, dass Er mit uns zu Seinem Ziele kommen wird, dass Er bereit ist, zu segnen und zu 
geben, wenn wir nur nehmen wollen.

Das  ist  die  große  Bedingung,  auf  die  alles  ankommt.  Wenn  Gott  schenkt,  dann 
müssen Leute da sein,  die  sich schenken lassen wollen,  die  bereit  sind,  Seine Gaben 
anzunehmen. Bist du bereit, dir von Ihm schenken zu lassen?

Das ist gar nicht so leicht. Das will erst gelernt sein. Von Natur ist es vielen Menschen 
viel leichter, andern zu schenken, andern Dienste zu leisten, als sich von andern dienen 
und schenken zu lassen.

Dieser  Hochmut,  der  sich  nichts  schenken  lassen  will,  der  steckt  uns  auch  Gott 
gegenüber sehr im Blute. O was geben sich die Menschen Mühe, Gott mit ihren Leistungen 
und Bemühungen zufrieden zu stellen! Sie wollen ihrem Gott etwas geben. Sie wollen ihre 
„religiösen Pflichten erfüllen.“ Ach, was können wir denn dem großen Gott schenken?



- 76 -

Wir müssen uns von Ihm schenken lassen. Wir nehmen Seine Geschenke aber erst 
dann, wenn wir erkannt haben, dass wir sie b r a u c h e n .  Daran liegt es, dass Gott für 
Seine Gaben so wenig Abnehmer findet. Wir meinen so gern, wir könnten mit eigenen 
Anstrengungen und Vorsätzen uns helfen. Wir erwarten noch etwas von unserer eigenen 
Kraft und Tüchtigkeit. Und solange wir das tun, n e h m e n  wir nicht aus der Hand unseres 
Gottes. Erst wenn wir erkannt haben, dass wir in uns selber nichts haben und nichts sind, 
nichts wissen und nichts können, erst dann freuen wir uns, dass wir nehmen dürfen.

Das ist die Hauptsache im Glaubensleben. Ja, so sehr ist das Nehmen die Hauptsache, 
dass man geradezu sagen kann: Das Wesen wahren Christentums heißt: Nimm!

Leben und volle Genüge haben wir in Ihm, wir brauchen nur zu kommen und aus 
Seiner Fülle zu nehmen. Was du brauchst – Jesus hat! Quäle dich nicht, etwas aus dir 
heraus  zu produzieren:  Jesus  hat!  Brauchst  du Weisheit  zur  Erziehung deiner  Kinder? 
„Wem Weisheit mangelt, der bitte von Gott,“ sagt Jakobus, „und sie wird ihm gegeben 
werden.“ Brauchst du Trost? „Ich will euch trösten, wie einen seine Mutter tröstet,“ spricht 
der HErr. Brauchst du Mut, den Namen des HErrn zu bekennen? Jesus hat bekannt ein 
gutes Bekenntnis in schwerer Stunde! Und Er hat versprochen, uns zur Stunde zu geben, 
was wir sagen sollen. Brauchst du Kraft? Er ist der Kraftheld, wie Jesaja Ihn genannt hat.  
Brauchst du Rat, wie du dich entscheiden sollst! Er hat gesagt: „Ich will  dir den Weg 
zeigen,  den  du  wandeln  sollst:  Ich  will  dich  mit  Meinen  Augen  leiten.“  Ja, w a s  du 
brauchst – Jesus hat! „Wie sollte Gott uns mit Ihm nicht alles schenken?“

Und wenn das Ziel, das Gott uns gesteckt hat, herrlich ist, großartig, wunderbar – Er 
stellt uns die Fülle der Gnade in Jesus zur Verfügung. Wir können es erreichen, und wir  
werden es erreichen, wenn wir nur, „anstatt an uns zu denken, ins Meer der Gnade uns 
versenken.“

Gott ist bereit, zu geben, immer, immer. Wenn wir zu kurz gekommen sind, wenn wir 
Mangel  an Gnade gehabt  haben,  wenn wir  hinter  dem Willen  Gottes  zurückblieben – 
woher kam es? Kam es nicht daher, dass wir nicht den rechten Gebrauch von der Gnade 
gemacht haben? Dass wir nicht mit allen Bedürfnissen zum HErrn gegangen sind?

Lasst uns doch lernen: Der Gott und Vater, der die Gabe Seines Sohnes gegeben hat, 
der will uns mit Ihm alles schenken, volle Genüge! Und wir haben nichts zu tun als nur – 
zu nehmen.

Willst  du  deinem Gott  Freude machen?  Dann komm und nimm! Und je  öfter  du 
kommst,  um so  mehr  ehrst  und  erfreust  du  Ihn!  Ganz  gewiss,  so  wirst  du  es  auch 
erfahren:  „Hat  Gott  Seines  eigenen Sohnes nicht  verschont,  sondern Ihn für  uns  alle 
dahingegeben, wie sollte Er uns mit Ihm nicht alles schenken?“



- 77 -

XX.

Unser Rechtsanwalt.

Römer 8,33.34

Wer will gegen die Auserwählten Gottes Anklage erheben? Gott, der sie rechtfertigt? 
Wer will verdammen? Christus, der gestorben ist, ja vielmehr, der auch auferweckt ist, der  
auch zur Rechten Gottes ist, der uns auch vertritt!

er will gegen die Auserwählten Gottes Anklage erheben?

G o t t  nicht, Er hat sie ja auserwählt. Er hat sie ja aus der Welt herausgerufen 
und zu Seinem Eigentum gemacht. Gott ist es, der sie fort und fort rechtfertigt.

C h r i s t u s  auch nicht, Er hat ja Sein Leben für sie gelassen. Er hat ja Sein Blut für  
sie vergossen. Nein, Christus verklagt die Auserwählten Gottes nicht.

Wer könnte es denn tun? Nur e i n e r,  der das Verklagen der Brüder so sehr als 
seinen Beruf, als seine Aufgabe ansieht, dass er davon in der Bibel den Namen bekommen 
hat: „der Verkläger der Brüder.“ O wie ist der Feind darauf aus, bei den Kindern Gottes 
irgend etwas ausfindig zu machen, weshalb er sie verklagen könnte!

Zuerst sagt er uns: „O das ist doch keine Sünde! Der Bruder Soundso tut das auch, 
und Pastor Soundso hat auch gesagt, so tragisch müsse man das nicht nehmen! Was ist  
denn weiter dabei? Und außerdem, wer sieht es denn, und wer weiß denn etwas davon?“ 
So sucht er die Sünde so harmlos wie möglich darzustellen, ja, es sei eigentlich gar keine 
Sünde.

Und wenn es ihm dann geglückt ist; und er hat ein Kind Gottes zu Fall gebracht, dann 
– geht er hin und verklagt es. Dann sagt er: „O der will so fromm sein, der sagt, er sei 
bekehrt – und der hat das gesagt und das getan!“

Ist es so noch nicht gegangen in deinem Leben? Hat er es bei dir noch nicht so 
gemacht!  Dass er erst  dich mit  allerlei  Schmeichelworten zu fangen wusste und dann 
hinging, um dich zu verklagen?

O es ist ein listiger Feind! Es gilt, vor ihm auf der Hut zu sein! Zwei große Absichten 
hat er, die er um jeden Preis auszuführen sucht. Die erste ist die: er tut, was er kann, um 
eine Seele zu hindern, die dem Herrn nachfolgen möchte. Was für Schwierigkeiten legt er 
ihr in den Weg! Immer neue Hindernisse weiß er ihr zu bereiten. Jedes Mittel der List, der 
Gewalt, der Lüge, der Drohung, der Einschüchterung ist ihm recht, wenn er nur damit sein 
Ziel erreichen kann, die Seelen zurückzuhalten, dass sie sich dem Herrn nicht hingeben 
sollen.

Und wenn eine Seele dann doch durchgebrochen ist durch alles, was ihr der Feind 
vorredete und in den Weg stellte, wenn sie doch in Verbindung mit Jesus gekommen ist, 
dann tut er, was er kann, um diese Verbindung wieder auseinander zu reißen. Er droht, er  

W



- 78 -

schreckt, er lockt, er schmeichelt, er lässt nichts unversucht, um eine gläubige Seele zu 
Fall zu bringen.

Und dies Hohnlachen der Hölle, wenn es ihm gelungen ist! Wie weiß er dann die 
Geschichte an die Öffentlichkeit zu bringen! Wie bietet er dann alles auf, um die Sache 
Jesu durch diesen Fall in Misskredit zu bringen bei der Welt!

Und – wie setzt er dann der armen Seele zu! Vorher hat er ihr die Sünde so harmlos, 
so geringfügig darzustellen gewusst; nun kommt er mit ganz andern Worten. Nun malt er 
mit den schwärzesten Farben. Nun sagt er, die Sünde sei größer, als dass sie vergeben 
werden könne.

Wer  kennt  sie  nicht,  die  Taktik  des  Feindes!  Wer  hätte  nicht  schon  seine 
schmerzlichen Erfahrungen mit ihm gemacht!

Daran denkt der Apostel hier. Aber er spricht nicht von ihm, dass wir uns vor ihm 
fürchten sollen, sondern dass wir den Blick von ihm abwenden und ihn vertrauensvoll auf 
den HErrn richten sollen.

Als Gott uns als Seine Kinder annahm, will Paulus sagen, da wusste Er, was Er tat. Er  
kannte uns. Er wusste, was für ein Gemächte wir seien. Er wusste, dass wir Staub seien. 
Damit hat Er von vornherein gerechnet. Und trotzdem hat Er uns angenommen. Nun wäre 
es ja ein Triumph des Feindes, wenn es ihm gelänge, das Werk der Gnade zu zerstören 
und die Absichten Gottes zu verhindern. Nein, das wird ihm nicht gelingen. „Gott ist es, 
der sie rechtfertigt.“ Dass ist etwas Fortgehendes und Dauerndes. Er hat uns nicht nur 
einmal gerechtfertigt, Er tut es fort und fort, wenn wir uns haben vom Feind übervorteilen 
lassen.

Und Jesus? O der tritt für uns ein, der ist unser Rechtsanwalt, „wenn der Kläger uns 
verklagt.“

Er ist gestorben, ja vielmehr, Er ist auch auferweckt. Er ist ein Mensch geworden wie 
wir. Er kennt unsere Verhältnisse, unsere Nöte, unsere Schwierigkeiten. Er hat selbst in 
unsern Verhältnissen gestanden; Er ist selbst allenthalben versucht worden, gleichwie wir. 
Er weiß, wie es einem armen Menschenkind in den verschiedensten Lebenslagen zumute 
ist. Er hatte Brüder, die nicht an Seine göttliche Sendung glaubten. Er hatte eine Mutter, 
die jahrelang Ihn nicht verstand. Ja, Seine Angehörigen sagten eine Zeitlang von Ihm, Er 
sei „von Sinnen!“ Er hatte Jünger, die Seine Geduld auf harte Proben stellten. Er hatte 
Feinde,  die  Ihm nach  dem Leben  trachteten.  Ja,  in  leibhaftiger  Gestalt  trat  Ihm der 
Versucher entgegen. O Jesus kennt uns und unsere Nöte! Sie sind Ihm nicht fremd. Er hat 
sie selbst durchlebt.

Und nun hat Er sich gesetzt zur Rechten Gottes. Und was tut Er dort? Er tritt für uns 
ein. Er ist unser Rechtsanwalt. Wie kostbar ist es, das zu wissen! „Wir haben nicht einen 
Hohenpriester, der nicht könnte Mitleiden haben mit unsern Schwachheiten, sondern der 
versucht ist allenthalben, gleichwie wir, nur ohne Sünde.“ Wie tröstlich ist das!

Da ist eine Mutter im Kreise ihrer Kinder. Es sind lebhafte Kinder, die der Mutter den 
Kopf warm machen. Endlich reißt der Mutter die Geduld, und mit scharfen, scheltenden 
Worten fährt sie dazwischen, vielleicht mit zornigen, aufgeregten Schlägen.

Der Feind gebt hin und verklagt sie. Nicht wahr, Mutter, das hast du schon erlebt? 
Dein Gewissen hat dir schon gesagt, es war nicht recht, nicht wahr?



- 79 -

Aber was sagt der HErr Jesus, wenn der Verkläger kommt? Er sagt: „Ja gewiss, es 
war  nicht  recht,  dass  sie  so  die  Geduld  verlor,  dass  sie  so  aufgeregt  wurde  und  so 
ungerecht strafte und schalt – aber was hatten die Kinder auch für einen Lärm gemacht, 
und wie angegriffen war die arme Mutter von der schlechten Nacht, die sie gehabt hatte!“

Er nennt Sünde Sünde, ja; aber Er weiß die mildernden Umstände ins Licht zu rücken. 
Er ist  ein Rechtsanwalt,  der nichts vergisst,  was zugunsten des Angeklagten sprechen 
könnte.

Mutter, ist das nicht zum Danken und Anbeten, dass Jesus so ein Rechtsanwalt ist? 
Wenn dir diese Gnade und Liebe recht klar und recht groß wird, dann bin ich überzeugt,  
du wirst nicht leichtfertig und mutwillig sündigen in dem Gedanken: Nun, dann ist es ja 
nicht so schlimm, wenn Jesus für mich eintritt, sondern ich denke, du wirst sagen: Wenn 
Jesus so lieb und gut ist, dann will ich Ihm aber doch den Schmerz nicht machen, dass Er 
so oft für mich eintreten muss. Denn es ist doch jedes Mal ein Schmerz für den Heiland, 
wenn der Teufel einen Seiner Jünger oder eine Seiner Jüngerinnen verklagt.

Da ist ein Arbeiter in der Fabrik. Er ist ein Bekenner Jesu Christi. Seine Kameraden 
sind Spötter  und Lästerer.  Jetzt  geben sie sich alle  erdenkliche Mühe, um den treuen 
Bekenner in Wut zu bringen. Allerlei Schabernack tun sie ihm. Allerlei Spottworte fliegen 
zu ihm hinüber. Bald reden sie fromm, bald gottlos, um ihn zu reizen. Endlich ist es ihnen 
gelungen. Er wird zornig. Er wird aufgeregt. Das war es, was sie wollten. Jetzt stehen sie 
da  und  höhnen:  „Ha,  hört  mal  den  Betbruder!  Wie  der  schimpfen  kann!  Ein  elender 
Heuchler ist er, weiter nichts.“

Und der Verkläger – verklagt ihn. O wie liegt der Bruder drunter! Wie schwer trägt er 
an der Last, seinen geliebten HErrn so verunehrt zu haben! Der Teufel sagt ihm: „Nun sei 
du nur stille, halt du nur den Mund!“ Und er denkt, jetzt sei es aus mit ihm, er dürfe nie  
mehr ein Zeugnis und Bekenntnis ablegen.

Bruder, es war ja schlimm, dass du dich so hinreißen ließest. Du hast der Sache des 
HErrn  einen  großen  Schaden  zugefügt.  Aber  –  verzage  nicht!  Höre  einmal,  was  dein 
Rechtsanwalt Jesus dem Verkläger antwortet: „Gewiss, er hat sich hinreißen lassen, und er 
hat Worte gesagt, die waren unrecht. Es hat Mir auch sehr weh getan. Aber man muss das 
auch in Betracht ziehen, wie seine Kollegen ihn gepeinigt hatten mit ihren Redensarten!“

Da sitzt eine Diakonisse in ihrem Kämmerchen und weint. Der Feind sagt ihr: „Du 
taugst überhaupt nicht für solchen Dienst. Du solltest austreten, das wäre am besten!“ 
Ach, du arme Schwester, blicke einmal auf! Blicke einmal auf den HErrn; Er ist auch dein 
Rechtsanwalt.  Horch!  Er  sagt:  „Gewiss,  es  ist  sehr  unrecht,  dass  sie  sich  so  hat 
niederdrücken lassen, dass sie so der Verzagtheit Raum gegeben hat: aber diese Kranke 
ist auch wirklich sehr schwierig. Man kann es ihr auch wirklich nicht recht machen.“

Liebe Schwester, trockne deine Tränen. Sie verunehren den HErrn, der so freundlich 
acht hat auf dich und dein Werk. Und dann, anstatt dich vom Feind einschüchtern zu 
lassen, blicke auf Jesus und mach von Seiner Gnade Gebrauch zur rechtzeitigen Hilfe, 
damit du dem Feinde nicht wieder Grund gibst, dich zu verklagen.

O wir  haben einen Rechtsanwalt,  der  für  uns eintritt!  Ist  das nicht  ein  herrlicher 
Gedanke? Nicht wahr, wenn du das bedenkst, dann fürchtest du dich nicht mehr vor dem 
Feinde? Dann wendest du dich um so mehr deinem Heiland zu in herzlicher Liebe und 
Dankbarkeit, nicht wahr? Denn wenn Er auch für dich eintritt – ein Schmerz ist es doch 
immer für  das liebevolle  Heilandsherz wenn der Verkläger auftritt  und Anklage erhebt 
gegen ein Kind Gottes!



- 80 -

Darum übergib dich der Gnade Gottes, die imstande ist, dich zu bewahren, dass der 
Verkläger keinen Anlass findet, gegen dich aufzutreten.

Und  wenn  es  dem  Feinde  gelungen  ist,  dich  aus  der  Verbindung  mit  Jesus 
herauszubringen,  auch  dann  ist  noch  kein  Grund  vorhanden,  zu  verzagen  und  zu 
verzweifeln! Dann wisse:

Wenn der Kläger mich verklagt,
Christus hat mich schon vertreten;
wenn er gar zu sichten wagt,
Christus hat für mich gebeten.
Dass mein Mittler für mich spricht,
das ist meine Zuversicht!

Ja, Gott sei gelobt für Seine Gnade!

„Wer will die Auserwählten Gottes beschuldigen? Gott ist hier, der gerecht macht! Wer 
will verdammen? Christus ist hier, der gestorben ist, ja vielmehr, der auch auferweckt ist, 
welcher ist zur Rechten Gottes und vertritt uns!“



- 81 -

XXI.

Zusammengeschweißt.

Römer 8,35 – 37

Wer will uns scheiden von der Liebe Christi? Trübsal oder Angst oder Verfolgung oder 
Hunger oder Blöße oder Gefahr oder Schwert? Wie geschrieben steht: Um Deinetwillen  
werden wir getötet den ganzen Tag; wir sind geachtet wie Schlachtschafe. Aber in dem  
allen überwinden wir weit durch den, der uns geliebt hat!

er will uns scheiden von der Liebe Christi, des Gesalbten Gottes?

An Versuchen dazu lässt es der Feind nicht fehlen. Das hat Paulus in seinem 
Leben zur Genüge erfahren. Was hat er alles durchzumachen gehabt! Aber anstatt 

dass ihn die Leiden und Nöte seines Lebens von Jesus getrennt hätten, haben sie seine 
Verbindung mit Ihm nur noch fester und inniger gemacht. Er hat sich nur um so mehr an 
seinen HErrn angeklammert. Darum kann er hier wieder aus reichster Erfahrung reden.

 Tr ü b s a l  ist ein sehr beliebtes Mittel in der Hand des Feindes, um Seelen aus 
der Verbindung mit Gott herauszubringen. Bei mancher Seele ist ihm das schon gelungen. 
Wie  mancher  ist  schon  durch  die  Trübsal  irre  geworden  an  Gottes  Liebe,  an  Gottes 
Gerechtigkeit  und hat  dem HErrn  den Rücken zugekehrt!  Dieselbe  Sonne,  welche  die 
Butter erweicht und schmilzt, macht den Schmutz auf der Straße hart. So kann auch die 
Trübsal das eine Herz weich machen, zerschmelzen, und das andere wird verhärtet.

Was hat bei dir die Trübsal ausgerichtet! Hat sie dich deinem HErrn nähergebracht? 
Hat sie dich enger mit Ihm verbunden? Oder hat sie bei dir auch Fragezeichen hinter die 
Liebe Gottes gemacht?

Wenn wir in der rechten Verbindung mit dem HErrn stehen, dann können uns die 
Trübsale nicht schaden, uns nicht von Ihm trennen, im Gegenteil, sie müssen uns nur 
noch mehr mit Ihm verbinden.

Ich kannte eine liebe Seele, die seit Jahren und Jahrzehnten schwer litt an einem 
Kopfleiden. Dieses Leiden machte sie so empfindlich gegen Licht, dass sie immer in einem 
dunklen Zimmer liegen musste. So lag sie 30 Jahre lang im dunklen Zimmer – 30 Jahre, 
was für eine lange Zeit, was für eine Trübsal! Und sie war nicht nur krank, sie war auch 
sehr arm. Sie wohnte bei ihrer Schwester, welche die Witwe eines Webers war und am 
Webstuhl ein kümmerliches Brot verdiente. Das ist Trübsal, so krank und so arm zu sein, 
und zwar durch ein ganzes Menschenalter hindurch.

Von dieser Kranken sah ich einen Brief, den sie durch ihre Schwester hatte schreiben 
lassen. Darin heißt es unter anderm:

W



- 82 -

Die Sonne, die mir scheinet hell,
mir Lebenswonne beut,
ist Jesus, mein Immanuel,
nur Er zu aller Zeit!

Bei ihr hatte die Trübsal es nicht vermocht, sie von Jesus zu trennen; sie hatte sie 
vielmehr nur noch inniger mit Ihm verbunden.

Oder soll ich an die berühmt gewordene Schwester Lenchen im Diakonissenhause in 
Kassel erinnern, der infolge von Gelenktuberkulose beide Arme und beide Beine amputiert 
wurden?  Nicht  wahr,  das  ist  Trübsal,  eine  überaus  schwere  Trübsal!  Und  doch  war 
Schwester Lenchen der Sonnenschein des ganzen Hauses. Sie hatte gebeten, ihr Bett auf 
die Kinderstation zu stellen, weil sie die Kinder so sehr liebte. Nun konnte sie doch den 
Kindern noch Lieder singen und Geschichten vom Heiland erzählen. Einst besuchte unsere 
verstorbene Kaiserin die arme Kranke. Da stand sie an ihrem Bett und fragte: „Schwester 
Lenchen,  haben Sie  gar  keinen Wunsch!  Ich  möchte  Ihnen so  gern  mal  eine  Freude 
machen!“  Da schaute Schwester  Lenchen die  Kaiserin  mit  leuchtenden Augen an und 
sagte: „Ich habe gar keinen Wunsch; ich bin vollkommen glücklich!“

Wie  viele  solcher  Geschichten  könnte  ich  erzählen,  um zu  beweisen,  wie  oft  die 
Trübsal dazu gesegnet ist, das Band der Liebe zum HErrn nur noch fester zu knüpfen! Ja, 
Trübsal ist Segen, das haben schon manche erfahren und bezeugt.

O dass auch uns die Trübsale unseres Lebens dazu gesegnet sein möchten, uns noch 
inniger mit dem HErrn zu verbinden!

 Das zweite Wort, das Paulus hier schreibt, heißt: A n g s t .  Das griechische Wort 
heißt eigentlich: enger Platz. Es ist ein Platz, wo man von allen Seiten eingeengt ist, so 
dass man keinen Ausweg mehr weiß. Aber wenn man uns auch von allen Seiten den Weg 
versperren kann –  e i n e n  Weg kann man uns doch nicht versperren. Das ist der Weg 
hinauf, zu unserm Gott. Wenn wir keinen Ausweg mehr sehen nach rechts und nach links, 
den Ausblick nach oben kann man uns nicht nehmen.

Mögen auch Berge von Schwierigkeiten uns umgeben, wir wollen unsere Blicke nicht 
auf diese Berge richten, sondern wir wollen unsere Augen aufheben zu den Bergen, von 
denen uns Hilfe kommt. Wir brauchen uns auch vor den Bergen nicht zu fürchten, die uns 
einengen und beklemmen; denn Gott hat gesagt: „Ich will dich über die Höhen auf Erden 
schweben lassen“ (Jes. 58,14). Und David hat bezeugt: „Mit meinem Gott kann ich über 
die Mauern springen.“

Aber vielleicht hat die Angst gerade den entgegengesetzten Grund. Der Platz ist nicht 
zu enge, sondern zu weit. Es gibt Leute, die an einer merkwürdigen „Platzangst“ leiden. 
Wenn sie  einen  großen,  freien  Platz  überschreiten  sollen,  bekommen sie  plötzlich  die 
Angst. Zitternd stehen sie da und können nicht weiter. Da muss einer kommen und sie 
führen, dann geht es.

Vielleicht ist das dein Fall, liebe Seele. Das Leben liegt vor dir wie ein weiter Platz. Da 
überfällt dich die Angst, wie du durchkommen sollst. Ist da nicht einer, den du um Sein 
Geleit bitten darfst? Ist da nicht einer, der dir Seine treue und starke Hand bietet, um dich 
zu führen!

Ja,  liebe  Seele,  du  brauchst  gar  keine  Angst  zu  haben.  Ob  du  eingeengt  und 
eingezwängt  wirst  von  Widerwärtigkeiten  und  Schwierigkeiten,  oder  ob  du  vor  dem 



- 83 -

uferlosen Meere von Möglichkeiten stehst, oder ob es gilt, den Fuß in den Todesjordan 
hinabzutauchen, du brauchst keine Angst zu haben; Jesus hat uns ja versprochen, bei den 
Seinen zu sein alle Tage bis an der Welt Ende. Und Seine Gnade reicht aus für uns in allen 
Lagen des Lebens – und auch des Sterbens.

Keine Angst! —

 Der Apostel fährt in seiner Aufzählung fort und nennt weiter die Ve r f o l g u n g . 
Auch davon sagt er, dass sie uns nicht trennen könne von der Liebe Christi.

Wenn einer wusste, was Verfolgung war, so war es der Apostel Paulus. In Jerusalem 
haben 40 Mann sich verschworen, nicht eher zu essen, bis sie Paulus umgebracht hätten. 
So fanatisch war der Hass der Juden gegen ihn.

Gott  fügte  es,  dass  der  Schwestersohn  des  Paulus  von  dem  Anschlag  hörte.  Er 
meldete  ihn  dem Oberhauptmann,  der  noch  in  derselben  Nacht  Paulus  nach  Cäsarea 
bringen ließ.

Nach langer Gefangenschaft wird Paulus nach Rom geschickt, weil er sich auf den 
Kaiser berufen hat. Unterwegs kam das Schiff wiederholt in große Gefahr. Die Bemannung 
wollte  das  Schiff  verlassen,  um das  eigene  Leben  zu  retten.  Paulus  vereitelte  diesen 
meuterischen Plan.

Dann  strandete  das  Schiff.  An  Planken  und  Schiffstrümmern  sich  klammernd, 
gelangten  die  Schiffbrüchigen  ans  Land.  Halb  erfroren  von  der  Kälte  des  Wassers, 
machten sie ein Feuer an, um sich zu erwärmen. Paulus raffte Reisig zusammen, um das 
Feuer zu schüren. Da Plötzlich fuhr aus dem Reisig eine Schlange heraus, die ihn in die 
Hand biss. Er blieb aber unversehrt.

Das sind nur so ein paar Proben, aus denen hervorgeht, wie der Feind den Apostel 
verfolgte. Was hat er getan, um ihn umzubringen, um ihn zu beseitigen! Verschwörung, 
Seesturm, Schiffbruch, Meuterei, Schlangenbiss – alles hetzt er auf den Apostel, um ihn 
aus dem Wege zu räumen.

Aber  all  diese  Verfolgung  hat  es  nicht  vermocht,  den  Apostel  von  seinem Wege 
abzubringen. Fest und unerschütterlich hat er an seinem Heiland gehangen, Ihm treu bis 
in den Tod.

Und wir? Ach, wie wenig ist das, was die meisten Christen von Verfolgung wissen! 
Und davor sind sie schon so bange. Ein wenig ausgelacht zu werden, das ist ihnen schon 
zu viel. Oder für „borniert und rückständig“ gehalten zu werden, davor fürchten sie sich. 
Ach, wie viele sind so leidensscheu! Wenn wir das jetzt schon sind, wie soll es dann erst 
gehen,  wenn die Verfolgung schlimmer wird? Und die Bibel  sagt,  dass die Verfolgung 
schlimmer wird. Hier und da erfährt schon ein Kind Gottes etwas davon. Etwa eine Frau, 
die einen ungläubigen Mann hat, der über heilige und göttliche Dinge lästert und flucht, 
der sie schilt und misshandelt um ihres Glaubens willen. Das ist Verfolgung. Oder auch ein 
Arbeiter, der in ungläubiger Umgebung dasteht, was hat der auszuhalten! Es gibt auch 
heute schon Verfolgung. Aber es wird noch ganz andere Verfolgungen geben, wenn der 
Antichrist sich erhebt, wenn er alle Heiligen verfolgt und bekriegt.

Wie  sollen  wir  die  Verfolgungen  der  Zukunft  bestehen,  wenn  wir  uns  vor  den 
Verfolgungen der Gegenwart fürchten? Gott helfe uns, treu und tapfer auf der Seite Jesu 
zu verharren, was auch kommen möge, und eher zu sterben, als Ihn zu verleugnen!



- 84 -

 Der nächste Punkt, den der Apostel nennt, ist der H u n g e r.  Wie wenige wissen, 
was Hunger eigentlich ist! Wer hätte denn schon mal Hunger gelitten? Das kommt ja in 
unserm Lande kaum vor. Aber der Apostel hat den Hunger gekannt. Und vielleicht werden 
wir  ihn  auch  noch  kennenlernen,  wenn  allen  denen  das  Kaufen  und  das  Verkaufen 
verboten wird, die das Zeichen des Antichristen nicht an Stirn und Hand tragen (Offb. 13, 
16.17). Dann gilt es, Hunger zu leiden, ja, Hungers zu sterben – um Jesu willen.

 Und  B l ö ß e  und  G e f a h r  und  S c h w e r t  nennt der Apostel  weiter.  Das sind 
keine  Redensarten  in  seinem  Munde.  Das  sind  keine  angenommenen  und  erdachten 
Geschichten und Begriffe.  Das  sind Tatsachen seines  Lebens,  an die  der  Apostel  hier 
denkt. Er hat es durchgekostet, was es an Nöten und Drangsalen und Gefahren gibt. Aber 
das alles hat ihn nicht von Jesus zu trennen vermocht! Und wenn er auch im Gefängnis 
lag,  mit  dem täglichen Gedanken: Dieser Tag kann mein letzter sein;  heute kann der 
Henker kommen – er wich und wankte nicht. Er dachte nicht daran, Jesus zu verleugnen, 
Ihm untreu zu werden. Dieser Gedanke kam ihm überhaupt nicht. Denn in allen Nöten und 
Gefahren trug und bewahrte ihn die Gnade. Ja, so überströmend war die Gnade, dass er 
bezeugen kann: „Aber in dem allen überwinden wir weit durch den, der uns geliebt hat.“ 
Mehr als Überwinder, so kann man auch übersetzen. Welch ein Wort! Kein Gedanke an 
Niederlage, an Verleugnung! Nicht nur ausreichende Gnade, nein, überfließende Gnade 
war da und trug ihn hindurch. Keine Klage kam über seine Lippen; kein Schmerz war in 
seiner Seele, nur große, große Freude an seinem über alles geliebten HErrn.

Je mehr er durchzumachen hatte, um so mehr erfuhr er es: „Selig seid ihr.“ Ja, er war 
selig, auch etwas von den Leiden und Trübsalen Jesu durchkosten zu dürfen, auch darin 
seinem HErrn und Meister folgen zu dürfen.

O der HErr helfe uns, dass auch wir in Schwierigkeiten und Verfolgungen, in Nöten 
und Gefahren uns nicht fürchten, sondern unwandelbar dem HErrn vertrauen, der uns 
bewahrt bis ans Ende, dass auch wir bekennen können: „Aber in dem allen überwinden 
wir weit durch den, der uns geliebt hat!“

Möchte so alles  dazu dienen,  dass  wir  dadurch zusammengeschweißt  würden mit 
unserm hochgelobten und geliebten HErrn! Ja,  zusammengeschweißt,  wie zwei  Stücke 
Eisen zusammengeschweißt werden im Feuer der Schmiede. Was z u s a m m e n g e l e i m t 
wird,  das  hält  im  Wasser  nicht  stand.  Was  z u s a m m e n g e l ö t e t  wird,  besteht  die 
Feuerprobe nicht. Aber was z u s a m m e n g e s c h w e i ß t  ist, das hält zusammen. Da kann 
Feuer und Wasser nichts ausrichten.

Bist  du  zusammengeschweißt  mit  dem HErrn?  Oder  nur  zusammengeleimt?  Oder 
vielleicht zusammengelötet? Bruder, das reicht nicht aus, wenn die Proben kommen, wenn 
wir durch Trübsal, Angst, Verfolgung, Hunger, Blöße, Gefahr, Schwert hindurch müssen. 
Wir müssen zusammengeschweißt werden mit Jesus im Feuer der Liebe. Bist du das?

Dann hat es keine Not! Dann wird auch dein Leben den Beweis erbringen: M e h r  a l s 
e i n  Ü b e r w i n d e r  d u r c h  d e n ,  d e r  u n s  g e l i e b t  h a t !



- 85 -

XXII.

Ewig Sein!

Römer 8,38.39

Denn ich bin überzeugt, dass weder Tod noch Leben, weder Engel noch Fürstentümer 
noch Gewalten, weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges, weder Hohes noch Tiefes noch  
irgendein anderes Geschöpf uns zu scheiden vermag von der Liebe Gottes, die in Christus  
Jesus ist, unserm HErrn.

ehr als ein Überwinder! So bezeugt Paulus beim Rückblick auf all das Schwere in 
seiner Vergangenheit. Überfließende Gnade hat er erfahren.

Das war die Vergangenheit. Aber wie wird es in der Zukunft gehen? Wenn die 
Vergangenheit ihn nicht von der Liebe Christi hat trennen können, wer kann sagen, was 
die  Zukunft  noch  alles  bringt?  Und  ob  es  der  Zukunft  nicht  noch  gelingt,  was  der 
Vergangenheit nicht geglückt ist?

Paulus  verschließt  sich  diesem  Gedanken  nicht.  Er  weiß,  dass  die  Zukunft  noch 
Schweres bringen kann. Aber – er fürchtet sich vor der Zukunft nicht. Nach alledem, was 
er in der Vergangenheit erlebt hat von der überströmenden, überschwänglichen Gnade, 
wäre es für ihn ein Unrecht und eine Sünde, wollte er nicht auch im Blick auf die Zukunft  
dem HErrn fröhlich und getrost vertrauen.

„Ich  bin  überzeugt,“  so  sagt  er.  Diese  Überzeugung  ruht  auf  der  so  mannigfach 
erfahrenen Gnade Gottes in der Vergangenheit und auf dem Bewusstsein: „Jesus Christus 
gestern und heute und derselbe auch in Ewigkeit.“

„Ich bin überzeugt, dass weder To d  noch L e b e n  uns von der Liebe Gottes scheiden 
kann.“

Was könnte diese Trennung bewirken? überlegt Paulus. Vielleicht der Tod? Nein, der 
Tod ist dazu doch nicht imstande. Und wenn es auch der Tod wäre durch Henkershand, 
d a s  bringt er doch nicht fertig. Denn wenn ich zum Tode geführt werde, so weiß ich 
doch: es geht heim! Sterb ich, dann erb ich! Nein, der Tod kann mich nicht von Jesus 
trennen!

Aber  vielleicht  das Leben? Gewiss,  das Leben hat  schon manche von dem HErrn 
getrennt. Das Leben hat ja so viele Gefahren, hat so viele Reize. Es kann wohl jemand 
vom HErrn trennen. Ist nicht Demas auch durch das Leben, das reizvolle Leben, vom 
HErrn getrennt worden? Vielleicht geht es mir auch so!

Nein,  antwortet  er.  Das  ist  nicht  möglich.  Denn für  mich gibt  es  gar  kein  Leben 
außerhalb des HErrn. „Christus ist mein Leben.“ „Es sei aber ferne von mir, zu rühmen, 
denn allein von dem Kreuze Jesu Christi, durch welchen mir die Welt gekreuzigt ist und ich 
der Welt.“

M



- 86 -

Tod und Leben waren für den Apostel keine Gefahren. Sind sie es vielleicht für dich! 
Fürchtest du dich noch vor dem Tode? O dann denke daran, dass die dunkle Pforte des 
Todes uns in die Gemeinschaft des HErrn bringt, dass wir durch die Tür des Todes aus 
dem Lande des Glaubens in das Reich des Schauens gelangen, wo wir Ihn sehen, wie Er 
ist. Kannst du dich dann noch fürchten? Geht dann nicht vielmehr ein Sehnen durch dein 
Herz, ein Himmelsheimweh nach diesem seligen Daheimsein beim HErrn? Sprichst du dann 
nicht mit Paulus: „Ich habe Lust, abzuscheiden und bei Christus zu sein!“?

Aber das Leben! Manche fürchten sich mehr vor dem Leben als vor dem Tode. In 
heroischer Entschlossenheit das Haupt auf den Block legen und als Märtyrer sterben, das 
ist oft auch viel leichter, als die täglichen Nadelstiche des Lebens auszuhalten. Und doch 
hat uns der HErr verheißen, dass es nie über unsere Kraft gehen soll, dass unsere Kraft 
wie unser Tag sein soll.

Nein, wir brauchen uns auch vor dem Leben nicht zu fürchten. Auch das Leben kann 
uns nicht vom HErrn trennen, wenn wir von Ihm die Kraft und die Gnade nehmen, die wir 
brauchen.

„Weder  E n g e l  noch  F ü r s t e n t ü m e r ,“ fährt Paulus fort. Das Vorhandensein von 
Engeln war dem Apostel viel wirklicher als uns. Er wusste sich umgeben von Mächten der 
Finsternis. Er wusste, dass es Fürsten und Gewaltige gebe, nämlich die „Herren der Welt, 
die in der Finsternis dieser Welt herrschen,“ böse Geister unter dem Himmel (Eph. 6,12). 
Er  kannte  ihre  Macht,  war  ihm doch  selbst  ein  Satansengel  beigegeben,  der  ihn  mit 
Fäusten schlug.

Ja, er kannte die Macht dieser bösen Geister; aber er wusste auch, dass Christus 
gesetzt sei vom Vater „über alle Fürstentümer, Gewalt, Macht, Herrschaft und alles, was 
genannt mag werden.“ Darum fürchtete er sich auch vor der Macht der Dämonen nicht; 
denn er wusste: Der HErr steht über ihnen, und sie dürfen mir nichts anhaben, wenn es 
der HErr nicht erlaubt.

Gilt die Verheißung nicht auch uns: „Ich gebe ihnen das ewige Leben, und sie werden 
nimmermehr umkommen, und niemand soll sie Mir aus Meiner Hand reißen?“ Wir wollen 
die Macht der Finsternis nicht unterschätzen; wir sehen ja in unsern Tagen, wie groß ihre 
Macht ist. Aber wir wollen sie auch nicht überschätzen. Über ihnen steht der HErr, dem alle 
Gewalt  gegeben  ist  im  Himmel  und  auf  Erden.  Wir  sind  in  Seiner  Hand,  und  Er  ist 
imstande, uns zu bewahren!

„Weder  G e g e n w ä r t i g e s  noch  Z u k ü n f t i g e s .“ Die Gegenwart kennen wir.  Die 
Zukunft kennen wir nicht. Aber wir kennen den HErrn, ohne dessen Willen kein Haar von 
unserm Haupte fällt. Wir wissen, was die Zukunft auch bringen mag – sie bringt das, was 
Gott  uns schickt.  Und alles  dient  denen,  die Gott  lieben,  wie wir  gelernt  haben,  zum 
Guten.

Darum brauchen wir auch die Zukunft nicht zu fürchten. Wir legen sie getrost und 
vertrauensvoll  in Gottes Hand und nehmen sie getrost  aus Seiner Hand. Ob es durch 
Freuden geht oder durch Leiden, durch Gesundheit oder durch Krankheit, durch Leben 
oder durch Tod – es bleibt dabei:

Es kann mir nichts geschehen,
als was Er hat ersehen
und was mir selig ist.



- 87 -

„ N o c h  G e w a l t e n . “  In der Übersetzung Luthers steht „noch Gewalten“ bei den 
Worten:  „weder  Engel  noch  Fürstentümer;“  in  guten  griechischen  Handschriften  steht 
dieses Wort erst hinter den Worten: „weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges.“ So kommt 
noch ein neuer Gedanke in die Aufzählung des Apostels hinein. Heißt es: „weder Engel 
noch Fürstentümer noch Gewalten,“ so ist nur an die Engelsmächte zu denken, bei denen 
es auch Abstufungen der Macht gibt, wie bei den Behörden und Obrigkeiten auf Erden. 
Steht  das Wort  aber für  sich allein,  so haben wir  bei  diesen „Gewalten“ wohl  an die  
Gewalten irdischer Obrigkeiten zu denken.

Was hatte Paulus mit diesen „Gewalten“ zu tun? Nachdem der Landpfleger Felix ihn 
einmal reden gehört hatte über die Gerechtigkeit und die Keuschheit und das zukünftige 
Gericht, ließ er ihn nicht wieder vor sich kommen. Zwei Jahre lag Paulus im Gefängnis 
ohne Verhör und ohne Urteil.

Und  als  Festus  kam,·wurde  es  auch  nicht  besser,  so  dass  ihm  nichts  anderes 
übrigblieb, als sich auf den Kaiser zu berufen.

Und dann der König Agrippa mit seinen verlegenen Worten: „Es fehlt nicht viel, du 
überredest mich, dass ich ein Christ würde!“ Ja, Paulus kannte die Machthaber der Erde. 
Was  hatte  er  von  ihnen  zu  leiden  gehabt  in  seinem  Leben!  Er  wusste,  wie  viel  
Ungerechtigkeit sie ausüben. Aber sich darum verbittern und vom HErrn abbringen lassen? 
Nein, der Gedanke kam ihm gar nicht.

Und wir? Wie viel besser haben wir es doch heute noch! Wohl weiß ich, dass Kinder 
Gottes manchmal allerlei zu leiden haben von ihren Vorgesetzten und ihrer Obrigkeit, dass 
es manche Zurücksetzung gibt um des Glaubens willen und manche Ungerechtigkeit. Aber 
ein Kind Gottes vergisst es nicht, dass es keine Obrigkeit gibt ohne von Gott, und dass 
Gott verlangt; dass wir untertan seien der Obrigkeit, die Gewalt über uns hat. Wir wissen 
ja, dass wir berufen sind, das Unrecht zu leiden (1. Petri 2,21); da können wir doch nicht 
bitter werden gegen Menschen, die nicht wissen, was sie tun!

„We d e r  H ö h e  n o c h  T i e f e . “  Was ist damit gemeint? Ich denke; das ist Höhe 
und  Tiefe  vor  Menschen,  das  ist  Ruhm  und  Ehre  an  der  einen,  Verachtung  und 
Verkennung auf der andern Seite.

Die H ö h e , das ist etwas ganz Gefährliches. Davor müssen wir auf der Hut sein. Wie 
mancher ist schon vom HErrn abgekommen, wenn er in die Höhe kam, wenn er reich 
wurde, wenn er berühmt und geehrt wurde! Wie manchmal hat Rom einem unbequemen 
Mönch schon einen Kardinalshut geboten, um ihn dadurch zum Schweigen zu bringen! Wie 
manchmal hat der Feind schon einen Menschen beliebt und berühmt gemacht, um ihn 
dadurch zu fällen, auch Prediger des Evangeliums!

Es ist etwas sehr Gefährliches um die Höhe. Darum hat Paulus den Pfahl im Fleisch 
gehabt und – behalten, weil ihm sonst die Höhe der Erfolge und Segnungen gefährlich 
geworden wäre.

Luther hat einmal gesagt, der weiße Teufel sei viel schlimmer als der schwarze Teufel. 
Damit meinte er, es sei lange nicht so schlimm, wenn der Teufel schrecke und drohe, als 
wenn er schmeichle und locke. Das ist sicherlich wahr. Darum lasst uns auf der Hut sein,  
wenn der Feind uns auf die Höhen führt. Da kann man leicht abstürzen. Da bedarf man 
besonders der bewahrenden Gnade. Aber Gott sei Dank! „Auf Gnade darf man trauen; 
man traut ihr ohne Reu!“ Die Gnade hat Paulus bewahrt. Sie wird auch uns bewahren, 
wenn wir uns bewahren lassen!



- 88 -

Und: die T i e f e ! Das ist Verachtung und Schande, das ist Elend und Kerker. O, wie oft 
hat die Macht der Welt und auch die Macht einer verweltlichten Kirche dadurch die Kinder 
Gottes vom HErrn abzubringen gesucht, dass sie dieselben in die Tiefe führte! Da öffnen 
sich vor unserm geistigen Auge die schauerlichen unterirdischen Kerker, in die man die 
eingesperrt hatte, welche dem Verbote zuwider die Bibel gelesen hatten. Da schauen wir 
in  die  entsetzlichen  Folterkammern,  in  denen  die  armen  Opfer  der  Inquisition  zum 
Widerruf gebracht werden sollten. Da rauchen und lodern die Scheiterhaufen vor uns auf. 
Aber hat „die Tiefe“ die treuen Bekenner von ihrem Glauben abwendig gemacht? Nein! Sie 
haben die unerhörten Qualen standhaft und tapfer ausgehalten. Sie haben lieber Gut und 
Blut dahingegeben, als ihren Heiland zu verleugnen.

So grausam die „Tiefe“ sein kann, wir vertrauen dem, HErrn, dass Er uns geradeso 
hindurchführen wird wie die Scharen von Glaubenshelden und -heldinnen, vergangener 
Zeiten. Er kann, und Er will.

„ N o c h  i r g e n d e i n e  a n d e r e  K r e a t u r. “  Da kann sich jeder denken, was ihm 
gerade als das Schwerste erscheint. Da mag jeder das einsetzen, wovor ihn am meisten 
bangt. Und dann soll er sich sagen: Nichts und niemand ist imstande, mich von der Liebe 
Gottes zu trennen; wenn Seine Gnade mich trägt und bewahrt. Denke dir, was du willst, 
nimm  deine  besonderen  Verhältnisse  und  Schwierigkeiten,  nimm  die  unangenehmen 
Menschen, unter denen du zu leiden hast,  und, dann lass dir  sagen, dass nichts und 
niemand dich trennen kann von der Liebe Gottes, die in Christus Jesus ist, unserm HErrn!

Auf ewig eins mit Ihm! Nicht um unserer Treue und Frömmigkeit willen, o nein! Wenn 
wir darauf bauen würden, bauten wir auf Sand, sondern weil Gott uns lieb hat, weil Gott 
treu ist.

„ D i e  L i e b e  G o t t e s , “  so sagt der Apostel,  „die in Christus Jesus ist,  unserm 
HErrn.“ Damit stellt er zum Schlusse dieses wunderbaren Kapitels noch einmal das Kreuz 
vor  unsere Seele.  Dort  hat  sich ja  die  Liebe Gottes  aufs  Wunderbarste  offenbart  und 
entfaltet. Dort sehen wir der Liebe Gottes ja am herrlichsten ins Herz hinein. Da sehen wir, 
wie uns Gott geliebt hat, was Gott für einen Preis für uns bezahlt hat. O was Ihm so teuer 
geworden ist, was Ihn einen solchen Preis gekostet hat, das bewahrt Er auch, dafür sorgt 
Er auch. Das ist gewiss. Halleluja!

Das Kapitel fängt an mit den Worten: „So gibt’s nun keine Verdammnis mehr für die, 
die in Christus Jesus sind.“ Das Kapitel hört auf: „Nichts und niemand kann uns scheiden 
von der Liebe Gottes in Christus Jesus.“ Wer zum Glauben gekommen ist, der weiß, dass 
es für ihn keine Hölle mehr gibt, dass er der Verdammnis entronnen ist. Aber damit hört 
es nicht auf, damit fängt es erst an. Das ganze Leben mit all seinen Höhen und Tiefen, mit  
all seinen guten und bösen Tagen soll dann nur dazu dienen, die Verbindung mit dem 
HErrn  immer  fester,  immer  inniger  zu  machen,  so  dass  es  endlich  heißt:  Nichts  und 
niemand kann mich von Ihm trennen.

Gott gebe uns Gnade, dass wir durch alles, was wir zu erleben hatten und zu erleben 
haben,  mit  Ihm fester  verbunden  werden,  so  dass  wir  auch  mit  dem Apostel  sagen 
können, dankbar rückwärts schauend und gläubig vorwärts blickend:

„ I c h  b i n  d a v o n  ü b e r z e u g t ,  d a s s  w e d e r  To d  n o c h  L e b e n ,  w e d e r 
E n g e l  n o c h  F ü r s t e n t ü m e r,  w e d e r  G e g e n w ä r t i g e s  n o c h  Z u k ü n f t i g e s 
n o c h  G e w a l t e n ,  w e d e r  H ö h e  n o c h  T i e f e  n o c h  i r g e n d e i n e  a n d e r e 
K r e a t u r  u n s  w i r d  s c h e i d e n  k ö n n e n  v o n  d e r  L i e b e  G o t t e s ,  d i e  i n 
C h r i s t u s  J e s u s  i s t ,  u n s e r m  H E r r n ! “


