
Evangelischer

Glaubens – Grund
in der

heilsamen Erkenntnis

der

Leiden  Jesu  Christi

Aus den vornehmsten Umständen der heiligen

Passions-Geschichte in 23 Predigten

von

M. Friedrich Christoph Steinhofer
weiland Special-Superintendent in Weinsberg

Stuttgart
Verlag der evangelischen Bücherstiftung 1867, 3. Auflage

© Neu bearbeitet und herausgegeben von Thomas Karker, Bremen
12/2025



- 2 -

Inhaltsverzeichnis

Seite

Vorwort ................................................................................................. 4

1. Jesus, das von Gott zuvor versehene und unschuldige Lamm
(Matthäus 26,1 – 13; Markus 14,1 – 9; Lukas 22,1) ................................. 6

2. Jesus wäscht seinen Jüngern die Füße (Johannes 13,1 – 20) ............ 12

3. Jesus stiftet bei dem Essen des Osterlammes sein Abendmahl
(Matthäus 26,17 – 29; Markus 14,12 – 25; Lukas 22,7 – 23) ................... 23

4. Jesus am Ölberge
(Matthäus 26,30; Markus 14,26; Lukas 22,39; Johannes 18,1) ................. 33

5. Jesus wird von Judas verraten
(Johannes 13,21 – 30; Matthäus 26,14 – 16; u.a.) .................................. 43

6. Jesus bringt bei seiner Gefangennehmung seine Jünger in Sicherheit
(Johannes 18,4 – 9; Matthäus 26,50 – 54; u.a.) ..................................... 54

7. Jesus gebunden, hingeführt und bei dem ersten Verhör geschlagen
(Johannes 18,12 – 14; 19 – 24, u.a.) ..................................................... 62

8. Jesus bekennt vor dem Hohepriester, dass er der Sohn Gottes sei
(Matthäus 26,59 – 68; Markus 14,55 – 65; Lukas 22,63) .......................... 69

9. Jesus wird von Petrus verleugnet
(Matth. 26,69 – 75; Mark. 14,66 – 72; Luk. 22,56 – 62; Joh. 18,25 – 27) 79

10. Jesus wir vor des Pilatus Gericht angeklagt
(Matthäus 27,1.2; Markus 15,1; Lukas 23,1; Johannes 18,28; u.a.) .......... 91

11. Jesus bekennt vor Pilatus, dass er ein König sei
(Johannes 18,33 – 38; Lukas 23,5 – 12) ................................................. 103

12. Jesus wird gegeißelt und mit Dornen gekrönt
(Lukas 23,23; Johannes 19,1; Matthäus 27,27 – 30; Markus 15,16 – 19; u.a.) 113

13. Jesus wird von Pilatus zum Tode verurteilet
(Matthäus 27,24.25; Lukas 23,24.25; Johannes 19,12 – 16) ..................... 123

14. Jesus sein Kreuz muss Simon von Cyrene ihm nachtragen
(Matthäus 27,31.32; Markus 15,20.21; Lukas 23,26; Johannes 19,16.17) 133

15. Jesus gekreuzigt
(Matthäus 27, 33 – 35; Markus 15,22 – 24; Lukas 23,33; Johannes 19,17.18) 142

16. Jesus spricht: Vater, vergib ihnen!
(Markus 15,25; Lukas 23,34) ................................................................. 151

17. Die Überschrift des Kreuzes und die Teilung der Kleider Jesu
(Matthäus 27,37; Markus 15,26; Lukas 23,38; Johannes 19,19 – 22) ........ 158



- 3 -

Seite

18. Jesus wird am Kreuz verspottet, und verspricht dem Schächer
das Paradies
(Matthäus 27,39 – 44; Markus 15,29 – 32; Lukas 23,39 – 43) .................. 166

19. Jesus ruft am Kreuz: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen?
(Matthäus 27,45.46; Markus 15,33.34; Lukas 23,44.45) .......................... 177

20. Jesus befiehlt seinen Geist in des Vaters Hände
(Matthäus 27,50; Markus 15,37; Lukas 23,46; Johannes 19,30) ............... 183

21. Jesus lässt, indem der Vorhang im Tempel zerreißt, sein Leben
(Matthäus 27,50,51; Markus 15,37,38; Lukas 23,46; Johannes 19,30) ...... 190

22. Jesu Seite wird mit einem Speer geöffnet
(Johannes 19,31 – 37) .......................................................................... 202

23. Jesu Leichnam wird von Joseph in sein neues Grab gelegt
(Matth. 27,57 – 66; Mark. 15,42 – 47; Luk. 23,50 – 56; Joh. 19,38 – 42) 211



- 4 -

Vorrede.

zu der ersten Auflage der Predigten über die Passion.

s wäre mir niemals in den Sinn gekommen, gegenwärtige Predigten in Druck zu 
geben,  wenn nicht  verschiedene Freunde und Liebhaber der  göttlichen Wahrheit 
gewünscht  und  begehrt  hätten,  dass  in  gleicher  Art  auch  Passions-Predigten 

herausgegeben werden möchten, wie sie über die Sonn- und Feiertäglichen Evangelien 
Unter  dem  Titel: „ E va n g e l i s c h e r  G l a u b e n s - G r u n d  i n  d e r  h e i l s a m e n 
E r k e n n t n i s  J e s u  C h r i s t i , “  im  vorigen  Jahr  zu  lesen  bekommen  haben.  Die 
Ursachen, die mich von diesem Vorhaben abgehalten hätten, sind leicht zu erachten. Es ist 
in  unserer  Evangelischen  Kirche  bereits  ein  Überfluss  vorhanden  von  mancherlei 
geistreichen  und  erbaulichen  Betrachtungen  der  Leidensgeschichte  unsers  Heilandes, 
sowohl in Predigten, als auch in anderweitiger Art des Vortrags aus den ältern und neuern 
Zeiten. Und wer sein Herz in dieser Erkenntnis weiden, stärken und fördern will, dem wird 
es  diesfalls  nicht  an  allerlei  Handreichung  fehlen  können.  Niemals  ist  mir  auch  der 
Gedanke beigegangen, mich mit irgend einem Andern, dem der Herr ein Zeugnis seines 
Evangeliums  anvertrauet  hat,  zu  vergleichen  oder  zu  messen.  Doch  wollte  ich  einem 
solchen Verlangen nicht schlechterdings entgegenstehen. Ein gutes Wort kann auch noch 
immer  eine  gute  Statt  finden.  Es  geschieht  daher  auch  diese  Ausgabe  in  derjenigen 
Einfältigkeit des Herzens, womit man sowohl der lauteren und heilsamen Wahrheit von 
Jesu  Christo  zu  dienen,  als  auch  seinem  Nebenmenschen  zu  derselben  Erkenntnis 
einigermaßen förderlich zu sein sich allewege angelegen sein lassen darf und soll. Man 
überlässt demnach diese wenigen Zeugnisse beides der Gnade des Herrn, die auch ein 
schwaches Wort zum Segen gebrauchen kann, und der ernsten Anwendung treugesinnter 
Herzen,  welche  die  blutigen  Todesleiden  ihres  Erlösers  gerne  in  Demut  verehren  und 
derselben Frucht im Glauben genießen wollen.

Dies  Einzige  möchte  hierbei  zu  melden  nicht  überflüssig  sein  Da  die 
Passionsgeschichte einen unerschöpflichen Schatz von göttlichen Wahrheiten in sich hält, 
so  kann  man  auch  seine  Erbauung  auf  mancherlei  Weise  darin  suchen  und  daraus 
herleiten.  Vornehmlich  kann  es  auf  eine  Weise  geschehen,  welche  entweder  mit  den 
unentbehrlichen  Hauptgründen  des  Glaubens  näher  verbunden  ist,  oder  in  weiteren 
nützlichen Anmerkungen sich ausbreiten mag. Die Beschaffenheit meiner Zuhörer, welchen 
diese  Betrachtungen  in  den  Jahrgängen  1751  und  1753  vorgetragen  worden,  hat  es 
ohnehin  erfordert,  allernächst  bei  demjenigen  zu  bleiben,  was  zur  Gründung  und 
Befestigung des Herzens im Glauben an Jesum und sein vollgültiges Verdienst gehört. Es 
ist mir daher unter der wirklichen Ausfertigung dieser Schrift erst vergnüglich geworden, 
dass  dieselbe  als  Zugabe  oder  als  zweiter  Teil  des  besagten,  aus  den  ordentlichen 
Evangelien vorgelegten  G l a u b e n s g r u n d e s  werde angesehen und gebraucht werden 
können.

Es besteht die eigentlichste Wirkung des lebendigen Glaubens in der innigen und 
unmittelbaren Zueignung dessen, was der Sohn Gottes, Jesus Christus, für uns Sünder 
getan und bis zum Tode des Kreuzes gelitten hat. Und darauf ist bei aller Gelegenheit 
vornehmlich gesehen, und begierigen Seelen mit nötiger Anweisung so voran gegangen 

E



- 5 -

worden, wie ich gewünscht habe, dass ihr Herz unter währender Erklärung der Wahrheit 
darüber denken möchte, und mein Herz wirklich darüber gedacht hat.

Ich wünsche demnach auch jetzt, dass eben dieser Glaubenssinn bei dem redlichen 
Leser durch den Geist der Gnade erweckt und die Gemeinschaft der heiligen Verdienste 
Christi dem Herzen desselben recht aufgeklärt, in lebendiger Kraft bewiesen und zu einer 
freudigen Hoffnung bestätigt werden möge. Diesen erwünschten und seligen Zweck zu 
erlangen, wird ein guter Vorteil sein, wenn ihm jede Predigt unter wirklichem Aufschauen 
auf Jesum, und so endlich das ganze Buch ein einiger Glaubensgedanke wird, den er 
unauslöschlich in seinem Herzen trage, und den ihm der heilige Geist Gottes versiegle bis 
auf den Tag der Erlösung. Denn da die Wahrheit nicht anders als stückweise, auch nur in 
Ansehung ihrer Hauptgründe, vorgetragen werden kann, so kommt es dabei auf diese 
Übung der erleuchteten und anhaltenden Glaubensbegierde an, dass man die besonderen 
Stücke der Erkenntnis in dem ganzen Erlösungswerk unsers Heilandes in Eins zusammen 
fasse,  und  als  einen  unbeweglichen  Grund  einer  völligen  Zuversicht  auf  seine  einmal 
geschehene und ewig kräftige Vollendung im Herzen habe. Alsdann wird man gewiss mehr 
davon in der Klarheit seines Gemüts erkennen, als man im Worte fassen und ausdrücken 
kann, und mehr im Geist mit göttlichem Frieden empfinden und schmecken, als in die 
Gemütsgedanken gebildet wird, und noch mehreres in Christi Jesu haben und besitzen, als 
unser Geist in diesem Leben je empfindet. Der Ausschlag von diesem allen ist: i n  I h m 
z u  s e i n  u n d  i n  I h m  z u  b l e i b e n !  Zu Ihm selbst und seinem offenen liebevollen 
Herzen  sei  auch  hiermit  der  heilsbegierige  Leser  hingewiesen,  und  seiner  mit  Blut 
versiegelten Treue herzlich empfohlen!1

Geschrieben, Zavelstein, den 6. März 1754

1 Einen  ausführlichen  Lebenslauf  Steinhofers  findet  man  in  dessen:  128  kurzen  Evang.  Predigten. 
(Stuttgart, Evang. Bücherstiftung).



- 6 -

1. Predigt

Jesus, das von Gott zuvor versehene und unschuldige Lamm.

Matthäus 26,1 – 13; Markus 14,1 – 9; Lukas 22,1

Es war aber nahe das Fest der süßen Brote, das da Ostern heißet. Und Jesus sprach  
zu seinen Jüngern: Ihr wisset, dass nach zween Tagen Ostern wird, und des Menschen  
Sohn wird überantwortet werden, dass er gekreuziget werde. Da versammelten sich die  
Hohenpriester  und  Schriftgelehrten  und  die  Ältesten  im  Volk  in  dem  Palast  des  
Hohenpriesters, der da hieß Kaiphas, und hielten Rat, wie sie Jesum mit List griffen und  
töteten. Sie sprachen aber: Ja nicht auf das Fest, auf dass nicht ein Aufruhr werde im  
Volk. Da nun Jesus war zu Bethanien im Hause Simons, des Aussätzigen, trat zu ihm ein  
Weib,  das  hatte  ein  Glas  mit  köstlichem  und  ungefälschtem  Nardenwasser,  und  sie  
zerbrach das Glas, und goss es auf sein Haupt, da er zu Tische saß. Da das seine Jünger  
sahen, wurden sie unwillig, und sprachen: Wozu dienet dieser Unrat? Dieses Wasser hätte  
mögen teuer verkauft (um mehr denn dreihundert Groschen) und den Armen gegeben  
werden; und murreten über sie. Da das Jesus merkte, sprach er zu ihnen: Lasset sie  
zufrieden; was bekümmert ihr das Weib? Sie hat ein gutes Werk an mir getan. Ihr habt  
allezeit Arme bei euch, und wenn ihr wollt, könnet ihr ihnen Gutes tun; mich aber habt ihr  
nicht allezeit. Sie hat getan, was sie konnte; denn dass sie dies Wasser hat auf meinen  
Leib gegossen, damit ist sie zuvor gekommen, meinen Leichnam zu salben zu meinem  
Begräbnis. Wahrlich, ich sage euch: Wo dies Evangelium gepredigt wird in der ganzen  
Welt, da wird man auch das sagen zu ihrem Gedächtnis, was sie jetzt getan hat.

Vorbereitung:

i e h e ,  d a s  i s t  G o t t e s  L a m m ,  w e l c h e s  d e r  We l t  S ü n d e  t r ä g t !  So 
hat  schon  Johannes  der  Täufer  von  Jesu  geredet  und  gezeuget  (Joh.  1,29). 
Damals war der Herr erst im Anfang seines Lehramts begriffen. Es stand noch über 

dritthalb Jahre an bis zu seinem Todesleiden. Und doch heißt ihn Johannes schon ein 
Lamm, ein L a m m  G o t t e s .  So viel sollte man demnach gleich von Jesu wissen und 
halten. Das war der e r s t e  N a m e ,  den ihm sein Vorläufer gab, da derselbe ihn vor sich 
sahe und mit Fingern auf ihn wies. Dabei sollte man merken und verstehen lernen, w a s 
dies für ein Mann sei,  und  w a r u m  er jetzt unter den Leuten wandele? Mit  d i e s e m 
Gedanken sollten die Jünger, die Johannes zu ihm wies, gleich alle die Worte und Lehren 
verbinden, so sie nun von ihm hören würden: Das sagt uns das Lamm Gottes! so lehrt uns 
D e r , so der Welt Sünde trägt und wegnehmen wird!

Und dieser Name kam Jesu schon zu der Zeit mit vollem Recht zu. Er hatte sich jetzt 
schon bei seinem Auftritt unter den Menschen dazu ergeben und dargestellt, das Lamm 
Gottes  zu  sein.  Denn  bei  seiner  Taufe  hatte  er  die  Sünden  der  Welt  schon  auf  eine 
f e i e r l i c h e  We i s e  auf  sich  genommen.  Sonst  kamen  lauter  Sünder  zu  Johannes, 
ließen  sich  taufen,  und  bekannten  ihre  Sünden  (Matth.  3,6).  Jesus  kommt  auch  zu 

S



- 7 -

Johannes, dass er sich von ihm taufen ließe (Vers 13). Er stellt sich auch unter solchen 
Leuten ein. Und da er kein Sünder war, und Johannes auch wohl wusste, wen er vor sich 
hatte, so will Er doch auch diese G e r e c h t i g k e i t  der Wege Gottes e r f ü l l e n , und sich 
dadurch  zu  seiner  besondern,  künftig  wegen  der  Sünden  von  ihm  allein  zu 
übernehmenden Taufe (Luk. 12,50) gleich bald einweihen lassen. Dadurch machte er sich 
selbst anheischig, und stellte sich feierlich zum Bürgen dar, die Sache der Sünder, in deren 
Gemeinschaft  er  eingetreten  war,  auf  sich  zu  nehmen,  und  nach  allen  Rechten  der 
göttlichen Gerechtigkeit auszuführen. Darum gibt ihm hier Johannes den eigentlichen Titel, 
der ihm kraft seiner Taufe gebührte, und zeuget von dem Amt, welches er bereits mit 
öffentlichem Bekenntnis übernommen hatte.

Und  dass  Johannes  selber  diesen  Ausdruck,  welchen  er  ohne  Zweifel  durch  die 
besondere Anweisung des Geistes bekommen hatte, tief zu Herzen genommen, in seinen 
Gedanken beständig damit umgegangen, und dadurch Jesum selbst näher kennen gelernt 
habe,  d a s  zeigt sich aus dem Folgenden. Denn es heißt noch einmal (Joh.1,36.): „Des 
andern Tages,  als  er  Jesum sahe wandeln,  sprach er:  Siehe,  das Lamm Gottes!“  Der 
Anblick Jesu hat Johannes auf das Zärtlichste gerührt und sein Herz entzündet. Er siehet 
ihm in das Gesicht, und sieht die Lammesgestalt: „Sehet ihn nun darum an! Er sieht ja 
recht dazu aus, dass er kann das Lamm Gottes sein! Er taugt dazu, das Schlachtschaf zu 
sein,  welches  Jesajas  beschrieben  hat.  Nun  sehen,  nun  wissen  wir,  wen  der  Prophet 
gemeint hat. Seine Unschuld, sein sanftes, mildes Wesen leuchtet ihm ja aus den Augen.“ 
Was muss wohl Johannes bei diesem Anblick in seinem Herzen empfunden haben! Seine 
Rede rührte auch seine Jünger. Dies Ze u g n i s  z o g  sie zu Jesu hin.

Nun,  wir  machen jetzt  den Anfang,  Jesum in seiner  ganzen Leidensgeschichte zu 
betrachten. In derselben ist es erfüllt worden, warum ihn Johannes lange zuvor das Lamm 
Gottes geheißen hat. Da können wir ihn recht als ein Lamm gewahr werden und ihn in 
seiner  Leidensgestalt  anschauen.  Wird er  uns nun durch das Wort  der  Predigt  so vor 
Anfange malet,  als wenn er in unserer Mitte gekreuziget worden wäre; haben wir ihn 
dadurch nun so nahe vor den Augen unsers Gemüts und vor unsern Herzen, als ihn je 
Johannes und seine Jünger gehabt haben: o! so wolle doch sein Anblick auch unsere 
Herzen so zärtlich, so empfindlich und durchdringend rühren, als es bei jenen geschehen 
ist! Das wird uns erst fähig machen, den Segen seines Kreuzes zu erlangen, und aller 
Früchte seines blutigen Todes teilhaftig zu werden durch den Glauben an ihn. Nun sein 
Geist verkläre ihn in seiner ganzen Leidensgestalt an unsern Seelen zu unserm Heil und zu 
seiner Ehre! Amen.

Eingang.

Pe t r u s  heißt Jesum auch ein L a m m , wenn er 1. Epist. 1,19 sagt: wir sind erlöset 
mit dem teuren Blut Jesu Christi, „als eines unschuldigen und unbefleckten Lammes, der 
zwar zuvor versehen ist, ehe der Welt Grund gelegt ward.“ Der Apostel will mit diesen 
Worten den Heiland so vorstellen, wie man ihn in seinem ganzen Leiden ansehen solle, bis 
er unsere Erlösung mit Vergießung seines teuren Blutes zu Stande gebracht hat. Er sagt 
erstlich: e r  s e i  z u v o r  v e r s e h e n ,  ehe der Welt Grund gelegt ward. Bedeutet doch, 
was das zu sagen hat! ehe noch die Welt geschaffen war, hat man in dem Rat Gottes 
schon an dies Lamm gedacht. Da war es in dem Vorsatz der heiligen Dreieinigkeit schon 
zu der Schlachtbank bestimmt. Es war zuvor erkannt. Das Osterlamm wurde zehn Tage 
vorher ausgesucht, ausgelesen, und so z u v o r  e r k a n n t ;  aber dieses  G o t t e s l a m m 



- 8 -

schon, ehe die Welt ward. Da war es schon ausgemacht bei Gott, dass er für uns leiden 
und sterben sollte.

Hernach heißt ihn Petrus auch das u n s c h u l d i g e  und u n b e f l e c k t e  L a m m .  So 
sollte und musste unser Erlöser sein: heilig, unschuldig, unbefleckt, von den Sündern und 
all ihrem gräuelhaften Wegen rein und abgesondert, doch aber zugleich das Lamm, das 
der Welt Sünde trug. Nun diese z w e i  S t ü c k e  wollen wir auch aus dem Anfang der 
Passions-Geschichte diesmal betrachten. Ich will eurer Liebe vorstellen:

Jesum, das Lamm Gottes.

Und zwar

1 . W i e  e r  z u v o r  v e r s e h e n  w a r,  und

2 . W i e  e r  e i n  u n s c h u l d i g e s  u n d  u n b e f l e c k t e s  L a m m  w a r.

Betet zu ihm: „O Lamm Gottes, unschuldig“ etc.

Abhandlung.

1. Jesus ist das zuvor versehene Gotteslamm!

Das können wir auch aus dem vorhabenden Passions-Stück deutlich abnehmen. Er 
weiß alles zuvor,  was ihm begegnen wird. Er weiß auch die eigentliche Zeit,  wann es 
geschehen  wird.  Darum  redet  er  mit  seinen  Jüngern  davon  als  von  einer  ihm  ganz 
bekannten, richtigen Sache. Er sagt: i h r  w i s s e t ,  nach zween Tagen wird Ostern sein. 
Da mussten die Juden die Passah-Lämmer schlachten. Darüber bedeutet er die Jünger: 
diesmal, auf diese Ostern werde ich selbst ein Osterlamm sein, das geschlachtet werden 
wird. „Des Menschen Sohn wird überantwortet wenden, dass er gekreuziget werde.“ Es 
trug sich also n i c h t  u n v e r m u t e t  zu. Und mit diesen Reden wollte Jesus auch bei 
seinen Jüngern vorbeugen, dass, wenn es wirklich geschehe, sie nicht sagen sollten: „Ei, 
das haben wir nicht gedacht, da wir bei ihm im Garten Gethsemane waren! Ungefähr 
kamen die Kriegsknechte, und nahmen ihn weg. Das hätten wir ja nicht vermutet!“ Solche 
Gedanken will Jesus bei ihnen verhüten. Darum sagt er es ihnen alles zuvor, und erinnert 
sie immer wieder.

In gleicher Absicht nimmt er auch Gelegenheit bei der S a l b u n g , die ihm von dem 
Weibe widerfahren, und deutet dieselbe gleich auf sein Begräbnis. Da die Jünger über den 
kostbaren Aufwand unzufrieden waren, so sagt er zu ihnen: ihr denkt eben nicht an mein 
Begräbnis, sonst würdet ihr das Weib wohl zufrieden lassen. In dieser Woche wird man 
mich noch begraben. Und da hat sie schon voraus meinen Leichnam balsamieren wollen, 
weil man ihn alsdann nicht erst wird salben dürfen. Wir sehen hieraus, wie angelegen es 
dem Heiland war, seinen Jüngern die Gedanken und den Sinn beizubringen, dass er zum 
Leiden zuvor versehen sei, dass nichts von ungefähr dabei geschehe, dass alles schon so 
bestimmt sei auf Zeit und Stunde samt allen Umständen bis in das Grab.

Und das ist nun die e r s t e  Wa h r h e i t ,  die wir bei der Betrachtung des Leidens 
Christi zu Grunde legen müssen. Wenn man die Erzählung der Geschichte nur nach der 



- 9 -

äußerlichen  Begebenheit  betrachtet,  so  möchte  man  denken,  es  habe  sich  nur  so 
menschlich zugetragen, es sei  eben den vornehmen Herren in Jerusalem ihr  Anschlag 
endlich  gelungen,  dass  sie  des  Mannes,  auf  den  sie  schon  lange  gelauert,  habhaft 
geworden; wie es schon oft in der Welt geschehen ist, dass man einem unschuldigen 
Menschen aufsätzig geworden, und ihn bis zum Tode verfolget hat. Aber nein! das wäre 
gar zu gering gedacht, und eine Anzeige, dass wir noch gar nichts von der Wichtigkeit der 
Leiden Jesu erkennen. Wir müssen unter allen diesen Umständen auf den Rat, auf den 
e w i g e n  R a t s c h l u s s  Gottes  sehen.  Gott,  der  himmlische  Vater,  hat  es  so  zuvor 
erkannt, und seinem lieben Sohn, den er in die Welt gesandt, alle diese Leiden und den 
ganzen bittern Todesgang so bestimmt. Es war des Va t e r s  W i l l e :  „Geh’ hin, mein 
Kind,  und  nimm  dich  an  der  Sünder,  die  ich  ausgetan  zur  Straf’  und  Zornesrute.“ 
Deswegen sagt auch Petrus, da er wirklich den Juden ihre Feindschaft wider Jesum und 
schreckliches Verbrechen vorrückt, nichts desto weniger: „nachdem er aus bedachtem Rat 
und Vorsehung Gottes ergeben war“ (Apg. 2,23).  Sonst hätten sie ihn nicht gefangen 
nehmen können.

Und das ist auch die Ursache, warum er nicht nur überhaupt ein Lamm, sondern das 
L a m m  G o t t e s  heißt; weil Gott seines eigenen Sohnes nicht verschonet, sondern ihn 
aus ewigem Erbarmen zum Schlachtlamm für uns hingegeben. Er war auch das einige 
wahre  Opferlamm,  welches  Gott  vor  allen  vorherigen  Brand-  und  Sündopfern  w o h l 
g e f i e l  und von ihm selbst zur Versühnung bereitet war (Hebr. 10,7.8). Und so hat es 
auch Jesus aus und nach dem Willen seines Vaters  übernommen, und alle  Umstände 
seines Leidens dem Vater zum süßen Geruch geopfert.

O  wie  wichtig  soll  uns  demnach  diese  Betrachtung  sein!  Sehet,  wie  viel  dem 
himmlischen  Va t e r  an dem Leiden seines  Sohnes gelegen ist!  Sehet,  wie  viel  J e s u 
daran  gelegen  ist!  Es  musste  alles  bis  auf  den  kleinsten  Umstand  vorher  beraten, 
ausgemacht, festgestellt und im Buch beschrieben sein. Und wir wollten es nicht achten? 
oder leichtsinnig darüber hinfahren? oder es, wie manche Ungläubige tun, als sein eigenes 
Schicksal ansehen? Das sei ferne von uns. Wir sollen uns nun zu dem leidenden Jesu 
hinstellen, und von Stück zu Stück bedenken: „Was will doch Gott damit, dass er seinen 
Sohn fangen, binden, verklagen, verurteilen, kreuzigen lässt. Es ist ja alles von ihm zuvor 
versehen!“ Da werden wir Weisheit  finden. Anders lernt man auch die Weisheit  nicht, 
davon es 1. Kor. 1,24 heißt, dass das Kreuz Christi Gottes Weisheit sei. So bekommt man 
erst die rechte Einsicht, und das Herz stimmt in Demut dem Rat Gottes bei, und suchet in 
allen diesen Leidensumständen sein Heil nach dem Vorsatz Gottes. Es denket bei jedem 
Umstand: nun dies muss mir auch etwas zu meinem Heil austragen; denn so hat mir Gott 
mein Heil zuvor ersehen. O, da wird einem die Betrachtung des Leidens Christi eine rechte 
Vorratskammer  Gottes,  worein  er  die  Schätze  unsers  Heils  gelegt  hat,  eine  rechte 
Goldgrube, wo man den Reichtum der Gnade Gottes heraus bringt.

Nimm demnach, o liebe Seele! nur diese einige Wahrheit zu Herzen: das Lamm Gottes 
war so versehen, und so war auch mein Heil in ihm versehen; nun will ich es gerne auch 
so von ihm empfangen! Und wer seinen gekreuzigten Jesum so anschauen und erkennen 
lernt, der nimmt auch sein Heil von demselben so an, wie es ihm Gott in Christo versehen, 
bereitet und geschenket hat, und sagt: ich will nicht anders selig sein, als wie mir Gott 
mein Heil  bestimmet hat,  ehe der  Welt  Grund geleget  ward.  Da wird man in  seinem 
Glauben ganz ruhig und unbekümmert. Man senkt sich in den ewigen Liebeswillen Gottes 
hinein, überlässt sich seinem heiligen Vorsatz, und weiß mit getrostem Herzen: es wird so 
geschehen, über all  mein Denken und Tun, wie es Gott in Christo versehen hat! Nun 
wollen wir noch



- 10 -

2. Jesum betrachten als ein unschuldiges und unbeflecktes Lamm,

und zwar nur so ferne unsere Textworte uns veranlassen, auch daran zu gedenken. 
Das unverfälschte Nardenwasser gehörte billig für den reinen und unbefleckten Leib des 
Lammes, so wenig sich auch die Jünger darein finden konnten. Jesus war es wert, dass 
das Weib ihn damit gesalbet, und das köstliche Wasser an ihn gewendet hat. Sie hat damit 
e i n  g u t  We r k  a n  i h m  g e t a n .  Sie  hat  ihn  diesmal  nicht  höher  ehren,  noch 
bezeugen können, wie köstlich, wie teuer und wert ihrem Herzen der liebe Jesus sei. Sie 
hat getan, was und so viel sie konnte. So war es recht! Wenn wir nun auch das reine und 
untadelhafte Gotteslämmlein in seinem Leiden anschauen: wird es uns auch so köstlich, 
lieb und wert sein? Billig soll uns seine Einfalt, sein lauterer und an allen Willen seines 
Vaters ergebener Sinn über alles wohlgefallen und unsere Herzen zur zärtlichsten Liebe 
gegen ihn reizen! Billig sollen wir alles gerne an ihn wenden; wenn wir nur dadurch unsre 
Hochachtung gegen ihn, unsre Ehrerbietung gegen sein Kreuz, unsre Liebe gegen sein 
reines und unschuldiges Lammesherz bezeugen, und seiner Ehre etwas zu Gefallen tun 
können! Er lässt es sich ja gefallen, wenn es noch so wenig wäre. Er deutet es auf das 
beste, wenn es nur gut gemeint ist, und aus treuem Herzen gehet. Er vergnüget sich an 
unsrer Armut und Schwachheit, wenn wir nur tun, was wir können, und dadurch zeigen, 
dass wir ihn lieb haben. Heißt es bei uns, wie wir singen: Nun ich kann nicht viel geben in 
diesem armen Leben: so ist doch  E i n s , das wir ihm geben, und womit wir ihn ehren 
können: unser  H e r z  voll demütiger Liebe. Das nimmt er gerne an; das ist ihm genug, 
zum Zeugnis, was er in unsern Augen gelte, und wie teuer wir ihn achten. Gib ihm nur 
dein Herz zum Geschenk und Opfer hin, mein lieber Christ! das kannst du doch tun, wenn 
du willst, und er wird mit Gunst und Gefälligkeit denken: Er (Sie) hat getan, was er (sie) 
konnte.

Noch sehen wir auch seine Unschuld an dem B e z e u g e n  s e i n e r  Fe i n d e ,  die ihn 
gerne aus dem Mittel räumen wollten. Sie sind in ihrem Gewissen überzeugt, dass keine 
Schuld  auf  ihm hafte;  darum wogen  sie  es  nur  mit  arger  List  angreifen,  ihn  in  ihre 
ungerechten Hände zu bringen. Sie trauen bei all ihrem Ansehen doch ihrem Anschlag 
nicht,  weil  auch  das  Volk  durch  all  sein  Reden  und  Bezeugen  eines  andern  von  ihm 
überzeuget  ist,  und sie  sich  eines  Auflaufs  von demselben bei  ihrem widerrechtlichen 
Unternehmen zu befahren haben. So kundbar ist seine Unschuld! so ausnehmend ist ihre 
Bosheit! Aber ihr Rat muss ohne ihr Wissen doch dem Ratschluss Gottes dienen, weil dies 
unschuldige Lamm zur Schlachtung versehen war.

Das mag für diesmal zur Einleitung in unsere Passions-Betrachtungen genug sein. Es 
soll uns nun der Menschensohn, der sich zu dem Kreuz hat überantworten lassen, just in 
solcher Art recht und anständig sein, wie er von Gott erkannt, ersehen, und uns gegeben 
ist.  Wir  wollen  unsern  Sinn  unter  seine  Wahrheit  beugen,  und alle  andern  Gedanken 
aufgeben,  die  nicht  mit  dem  über  ihn  bestimmten  Rat  und  Vorsehung  Gottes 
übereinstimmen. Unser Herz soll in Demut und lernbegierigem Sinn zu allem Ja und Amen 
sagen, was der Vorsatz Gottes über seinen Sohn uns zugut beschlossen hat. Wie man in 
dem  alten  Testament  die  Hand  auf  das  Lamm  legte,  das  zum  Opfer  ersehen  und 
dargestellt war: so wollen wir unsre Hand auf dies Opferlamm legen, das ist: wir wollen 
mit völliger Beistimmung unserer Herzen im Glauben ihm bekennen: d a s  i s t  u n s e r 
Pa s s a h ,  unser  Versühnungslamm;  wir  wollen  allen  Umständen  seiner  Leiden  so 
nachsehen, dass wir zu unserm Heil erkennen lernen, was uns Gott darin ersehen und 
bereitet  hat.  Er  selbst  soll  uns in diesem Anblick das liebenswürdigste und kostbarste 
Lämmlein Gottes sein, dessen sich unser Herz freue, daran sich unsre Seele labe! Und 



- 11 -

wenn sein Heil an uns vollendet ist, so soll dies unsre Seligkeit sein, dass wir ihm in der 
Gemeinschaft  aller  seiner  Erlöseten  mit  unaufhörlichem  Freudendank  bekennen:  „Das 
Lämmlein, das geschlachtet ist, ist würdig zu nehmen Kraft und Reichtum und Weisheit 
und Stärke und Ehre und Preis und Lob!“ Ihm gebühret es; denn es hat uns erkauft mit 
seinem Blut! – Es geschehe also!

Amen



- 12 -

2. Predigt

Jesus wäscht seinen Jüngern die Füße.

Johannes 13,1 – 20

Vor dem Fest aber der Ostern, da Jesus erkannte, dass seine Zeit gekommen war,  
dass er aus dieser Welt ginge zum Vater; wie er die Seinen geliebt hatte, die in der Welt  
waren, so liebte er sie bis ans Ende. Und nach dem Abendessen, da schon der Teufel  
hatte dem Juda Simonis Ischarioth ins Herz gegeben, dass er ihn verriete, wusste Jesus,  
dass ihm der Vater hatte alles in seine Hände gegeben, und dass er von Gott kommen  
war, und zu Gott ging; stand er vom Abendmahl auf, legte seine Kleider ab, und nahm  
einen Schurz, und umgürtete sich. Danach goss er Wasser in ein Becken, hob an den  
Jüngern die Füße zu waschen, und trocknete sie mit dem Schurz, damit er umgürtet war.  
Da kam er zu Simon Petrus, und derselbe sprach zu ihm: Herr! solltest du mir meine Füße  
waschen? Jesus antwortete und sprach zu ihm: Was ich tue, das weißt du jetzt nicht, du  
wirsts aber hernach erfahren. Da sprach Petrus zu ihm: Nimmermehr sollst du mir die  
Füße waschen! Jesus antwortete ihm: Werde ich dich nicht waschen, so hast du kein Teil  
mit mir. Spricht zu ihm Simon Petrus: Herr! nicht die Füße allein, sondern auch die Hände  
und das Haupt. Spricht Jesus zu ihm: Wer gewaschen ist, der darf nicht, denn die Füße  
waschen, sondern er ist ganz rein. Und ihr seid rein, aber nicht alle. Denn er wusste  
seinen Verräter wohl;  darum sprach er:  Ihr seid nicht  alle  rein.  Da er nun ihre Füße  
gewaschen  hatte,  nahm  er  seine  Kleider,  und  setzte  sich  wieder  nieder,  und  sprach  
abermals zu ihnen: Wisset ihr, was ich euch getan habe? Ihr heißet mich Meister und Herr,  
und saget recht daran, denn ich bin’s auch. So nun ich, euer Herr und Meister, euch die  
Füße gewaschen habe,  so  sollt  auch  ihr  euch  unter  einander  die  Füße waschen.  Ein  
Beispiel habe ich euch gegeben, dass ihr tut, wie ich euch getan habe. Wahrlich, wahrlich,  
ich sage euch: Der Knecht ist nicht größer denn sein Herr, noch der Apostel größer denn  
der ihn gesandt hat. So ihr solches wisset, selig seid ihr, so ihr’s tut. Nicht sage ich von  
euch allen; ich weiß, welche ich erwählet habe; sondern dass die Schrift erfüllet werde:  
Der  mein  Brot  isset,  der  tritt  mich  mit  Füßen.  Jetzt  sage  ichs  euch,  ehe  denn  es  
geschiehet,  auf  dass,  wenn es  geschehen ist,  ihr  glaubet,  dass  ich  es  bin.  Wahrlich,  
wahrlich, ich sage euch: Wer aufnimmt, so ich jemand senden werde, der nimmt mich  
auf; wer aber mich aufnimmt, der nimmt den auf, der mich gesandt hat.

Eingang:

a s c h e  m i c h  w o h l  v o n  m e i n e r  M i s s e t a t ,  u n d  r e i n i g e  m i c h  v o n 
m e i n e r  S ü n d e .  So betet David zu Gott, Ps.51,4. Ein Sünder hat ja wohl nötig, 
so zu beten. Denn die Sünde verunreiniget den ganzen Menschen, und macht ihn 

zu einem Ekel und Abscheu vor Gott und allen, die Gottes Ehre lieben. Der Heiland selber 
bezeugt es, wenn er spricht: Was zum Munde eingehet, das verunreiniget den Menschen 
nicht; aber was aus dem Herzen kommt, und zum Munde heraus gehet, das verunreiniget 

W



- 13 -

den Menschen,“ (Matth.15,18). Wer unrein ist, der muss gewaschen werden, sonst bleibet 
seine Schande auf ihm. Aber soll denn Gott selber diese Arbeit verrichten? – David wendet 
sich hierüber zu Gott, da ihm seine sündliche Unreinigkeit unleidlich und unerträglich ward. 
Er flehet G o t t  darum an: w a s c h e  d u  m i c h  w o h l ,  u n d  l a s s e  n i c h t  a b ,  b i s 
i c h  r e i n  b i n .  E r  w i l l  g e r n e  g a n z  r e i n  u n d  s c h n e e w e i ß  w e r d e n  (Vers 
9). Ja wohl! Wer kann von Sünden waschen? wer kann Herz und Seele reinigen? wer kann 
Sünden vergessen und wegnehmen als allein Gott? Und er ist es doch allein, an dem wir 
uns mit unsern Sünden verschulden; wie David auch bekennet: a n  d i r  a l l e i n  hab’ ichs 
gesündiget, und übel v o r  d i r  getan.

Wie darf man sich nun unterstehen, Gott selbst, den unsere Verunreinigung beleidiget 
hat, dazu aufzufordern, dass er selbst Hand an uns legen und uns wieder waschen solle? 
David findet dazu den Grund in dem unendlichen Reichtum der  E r b a r m u n g  Gottes. 
Deswegen  sagt  er:  Tilge  meine  Sünden n a c h  d e i n e r  großen  oder v i e l e n 
B a r m h e r z i g k e i t .  Gott will sich diesfalls gegen uns unreine Sünder erzeigen wie eine 
Mutter, welche, wenn das Kind in Kot gefallen oder sonst auf das ekelhafteste beschmutzt 
ist, doch am ersten zuläuft und zugreift, dass es wieder gesäubert werde. „Der Herr will 
selbst den Unflat  der Tochter Zion waschen“ (Jes.  4,4).  Das haben wir demnach dem 
mütterlichen Erbarmen unsers Gottes zu danken, welcher seiner von ihm abgefallenen 
Kinder so wenig vergessen will,  als  ein Weib ihres Kindleins vergessen,  oder ihr  Herz 
gegen dasselbe verhärten kann. Er gedenket daran, dass wir einmal zu seinem reinen und 
herrlichen Ebenbild erschaffen waren. Darum bricht ihm sein Herz gegen uns, dass er uns 
nicht in unserer Unreinigkeit liegen und verderben lassen will. Er hat uns  s e l b s t  eine 
Reinigung, eine Abwaschung von allen Sünden  b e r e i t e t  und angegeben durch seinen 
Sohn.

Jesus hat einmal die Reinigung unserer Sünden gemacht durch sich selbst mit seinem 
Blut  (Hebr.  1,3).  Wir  müssen mit  B l u t  d e s  S o h n e s  G o t t e s  gewaschen werden, 
sonst  werden wir  nicht  rein vor  Gott.  Dieses hat  allein die Kraft,  dass es u n s  r e i n 
m a c h e t  v o n  a l l e r  S ü n d e ,  (1. Joh. 1,7). Nun wissen wir nach dem Evangelium 
unsers Herrn Jesu Christi noch viel deutlicher und vollständiger als David, warum und wie 
wir zu Gott beten dürfen: wasche mich wohl von meiner Missetat, und reinige mich von 
meiner Sünde.

Ich will Gelegenheit nehmen, aus unserm Passionsstück von dieser wichtigen und uns 
so nötigen Sache zu handeln. Der Heiland hat dieses einmal übernommene Geschäft der 
Reinigung von Sünden auch bei der besonderen H a n d l u n g  d e r  F u ß w a s c h u n g  an 
seinen Jüngern nach ihrer damaligen Notdurft bewiesen, und dieselben eben dadurch in 
den A n t e i l  und in den Segen aller seiner Leiden bringen wollen. In dieser Absicht wollen 
wir hierbei betrachten:

Die Abwaschung und Reinigung von Sünden durchs Jesum 

Christum.

Wir haben dabei zu unterscheiden

1 . D i e  A b w a s c h u n g  d e s  g a n z e n  M e n s c h e n ,  und

2 . D i e  A b w a s c h u n g  d e r  F ü ß e .



- 14 -

Abhandlung.

Johannes macht eine liebliche Vorrede zu der Erzählung der bedenklichen Handlung, 
welche Jesus mit seinen Jüngern Mittwochs nach dem Abendessen vorgenommen hat. Er 
sagt: „Wie er hatte geliebet die Seinen, die in der Welt waren, so liebte er sie bis ans 
Ende.“ – Das Angedenken seines bevorstehenden Leidens hinderte ihn nicht, an sie zu 
gedenken und um alle ihre Notdurft  besorgt zu sein.  Er erkannte und ging in seinem 
Herzen damit  um, d a s s  s e i n e  S t u n d e  n u n  g e k o m m e n  s e i ,  a u s  d i e s e r 
We l t  z u m  Va t e r  z u  g e h e n .  Aber nichts desto weniger ist sein Herz in zärtlicher 
Liebe gedrungen, noch alles an seinen Jüngern zu tun, was zu ihrem Besten gereichen 
mochte. Er ging in seiner Liebe und arbeitete in seiner sorgfältigen Treue an ihnen fort 
b i s  a u f  d i e  l e t z t e  S t u n d e .  So lange er wusste, dass noch etwas zu reden und zu 
handeln übrig sei, so brach er nicht ab, bis er sie so weit fertig gemacht, und mit ihnen so 
weit zu Stande gekommen war, als seine dermalige Arbeit an ihren Herzen gehen sollte 
und konnte. So treu ist unser Jesus gegen die Seinen! O, eine liebenswürdige Liebe! Wie 
gut kann man sich auf ihn verlassen, dass, wo er einmal sein Werk angefangen hat, so 
wird er es auch vollführen, und alle seine Treue daran beweisen!

Nun war bei seinen Jüngern kurz zuvor e t w a s  v o r g e g a n g e n ,  dergleichen in 
ihrer bisherigen Bekanntschaft und Umgang mit ihm niemals geschehen war. Sie hatten 
allezeit die größte Hochachtung gegen ihn bewiesen; ihre Liebe gegen ihn war herzlich, 
lauter und unverfälscht. Im zärtlichen Anhängen an ihm hatten sie alles andere verlassen, 
aufgegeben, und nichts Teureres und Kostbareres gehabt noch gewusst als ihn. Auf einmal 
treten sie seiner Ehre zu nahe, werden u n w i l l i g , dass man etliche Taler an ihn wende; 
halten  es  für  einen  Unrat,  und  tun  damit  ihrer  Liebe  gegen  ihn  den  schmählichsten 
Eintrag. Judas hat dies Ärgernis an sie gebracht, und durch die Versuchung des Satans 
solche widrige und lieblose Gedanken gegen ihren Herrn und Meister in ihnen erweckt. 
Jesus lässt es wohl nicht geschehen, dass sich ein ärgerlicher Sinn in ihrem Gemüt fest 
setze; sondern zeigt ihnen sogleich, wie sie die an ihm geschehene Salbung mit liebreicher 
Gefälligkeit hätten ansehen und ganz anders darüber denken sollen. Allein ihre einfältige 
L i e b e  war doch einmal durch dies genommene Ä r g e r n i s  b e f l e c k t ,  ihr Gemüt in 
unartige Bewegung gebracht und ihr Sinn verunreiniget worden. Das hätte ihnen noch 
größere Gefahr bringen, dem Satan näheren Zugang zu ihrem Herzen öffnen, und die 
bisher in sie gepflanzte Wahrheit verderben können. Ja, nun war etwas zwischen Jesu und 
ihrem Herzen aufgebracht  worden,  welches sie  an seiner  Gemeinschaft  gehindert  und 
untüchtig  gemacht  hätte,  den  Segen  seiner  Leiden,  der  ihnen  bestimmt  war,  zu 
empfangen. Darüber ist das liebevolle Herz Jesu bekümmert. Er entzieht ihnen über ihrem 
unartigen Bezeugen nicht das geringste von seiner Liebe. Es hatte das Ansehen, als wenn 
sie  gegen  ihn  viel  kaltsinniger  geworden  wären.  Ihr  Murren,  ihr  Unwille  zeigte  eine 
sträfliche Gleichgültigkeit an. Aber Jesus gibt nichts ab; er  l i e b t  in gleichem b i s  a n 
d a s  E n d e ,  und  ist  darauf  bedacht,  wie  dieser  Fleck,  der  ihrer  Liebe  angeschmitzt 
worden, auf das bäldeste wieder weggebracht, ihr Herz und Sinn geläutert und in die 
vorige Einfalt hergestellt werden möchte.

Und in d i e s e r  A b s i c h t  nimmt er die besondere Handlung der Fußwaschung mit 
ihnen vor. Wir haben demnach nicht nötig, erst nachzuforschen, was dieselbe zu bedeuten 
habe. Der Heiland erklärt sich selbst darüber auf das Nachdrücklichste, besonders gegen 
Petrus. Wir wollen dem S i n n  und dem G e s c h ä f t  des Heilands bei dieser Gelegenheit 
weiter nachdenken. Jesus ist noch immer eben derselbige, als er je gewesen. Und wie sein 
Herz für seine Jünger besorgt war, so ist es auch gegen alle, die durch ihr Wort an ihn 



- 15 -

gläubig werden. Was er an ihren Seelen getan hat, das ist noch sein Amt und Geschäft an 
allen, die ihm der Vater gegeben hat. Er zeigt in diesem Beispiel der Fußwaschung mit 
einer ä u ß e r l i c h e n , besonders dazu vorgenommenen Handlung, wie er mit allen Seelen 
umgehen wolle, dass er sie reinige, und keinen Flecken an ihnen lasse, der seine Liebe 
kränken könnte. Und d i e s e  Wa h r h e i t  wird um so viel klarer werden, wenn wir nun 
genauer hierbei betrachten:

1. Die Abwaschung des ganzen Menschen,

oder: wie der ganze Mensch von Jesu gewaschen und gereiniget werde? Von dieser 
Sache redet der Heiland zu Petrus, da derselbe auf seine vorherige Weigerung nun Füße 
und Hände und Haupt zumal will  gewaschen haben, und spricht: We r  g e w a s c h e n 
i s t ,  d e r  d a r f  n i c h t ,  der hat nicht nötig, d e n n  d i e  F ü ß e  z u  w a s c h e n .  Die 
Redensart des Grundtextes zeigt diesen Unterschied noch deutlicher: Wer  a b g e b a d e t 
worden ist, dem ist es genug, seine Füße a b z u w a s c h e n . Hiermit bezeugt der Heiland 
Petrus, dass jenes schon an ihm geschehen, und jetzt mehreres nicht nötig sei, als die 
Füße von der neu angenommenen Unreinigkeit zu säubern. Wir merken wohl, dass diese 
Rede nicht auf die  ä u ß e r l i c h e  Reinigung, weder der Füße noch des ganzen Leibes, 
gehet,  sondern auf  den i n n e r n  M e n s c h e n  und auf  die B e s c h a f f e n h e i t  d e r 
S e e l e  zielet. Denn obschon der Heiland dabei eine äußerliche Handlung vorgenommen, 
um mit diesem Sinnbild den Jüngern einen desto tiefern Eindruck zu machen, so konnten 
doch  dieselben  leicht  abnehmen,  dass  eine  erst  n a c h  dem  Abendessen  angestellte 
Fußwaschung  etwas  anders  zu  bedeuten  habe  als  die  sonst  bei  den  Morgenländern 
gewöhnliche Reinigung der Füße  v o r  dem Essen. Wohlan! Jesus lehret: es müsse vor 
allen Dingen der g a n z e  M e n s c h  abgebadet und durchaus gewaschen werden. D e r 
S ü n d e r  m u s s  e i n  g e w a s c h e n e r  M e n s c h  w e r d e n .  Denn er ist von seinen 
Sünden  durchaus  unrein  geworden.  Nichts  ist  an  ihm,  das  nicht  mit  verderblicher 
Unreinigkeit begeckt wäre. Nichts ist an ihm, darauf die Augen Gottes ohne Missfallen 
sehen könnten. Herz, Sinn und Gewissen ist mit Gräuel angefüllt, und was die Glieder des 
Leibes durch Antrieb der sündlichen Neigung gewirket haben, das war alles zum Dienst 
der Unreinigkeit (Röm. 6,19), das gab nichts anders als „Befleckung des Fleisches und des 
Geistes.“ Es ist nicht zu viel gesagt, wofern man es nur an sich erkennen wollte; wenn wir 
singen:  „Ach Gott!  es  hat  mich ganz verderbt  der  Aussatz  meiner  Sünden.  Wer kann 
aussprechen solchen Gräuel, der Leib und Seel’ beflecket? Wer macht uns von dem Unheil 
heil, das uns hat angestecket?“ – So sieht der Mensch aus vor Gott! Soll er nun zu Gott 
und in seine Gemeinschaft kommen, so muss er abgewaschen sein von allem, was ihn vor 
dem Angesichte Gottes verwerflich und zu einem Scheusal macht. Seine Sünde muss von 
ihm  genommen  und  getilget  werden.  Der g a n z e  M e n s c h  muss  vor  Gott  anders 
aussehen, als ihn die Sünde gestaltet hat.

Und  wie  kann  nun  das  geschehen?  –  Antwort:  Dazu  hat  Gott  selbst  alle  Anstalt 
gemacht. Wer dieselbe nicht versäumt, sondern in göttlicher Ordnung an sich zum Zweck 
kommen lässt, der wird als ein Gewaschener sich vor Gott darstellen können. Was die 
Jünger betrifft, so hatten sie sich schon bei dem Vorläufer Johannes in den Weg Gottes 
begeben und sich von ihm taufen, das ist, waschen lassen zur Vergebung der Sünden. Sie 
brachten  ihre  vorigen  Sündenbefleckungen  nicht  mehr  in  den  Umgang  und  in  die 
Gesellschaft mit Jesu. Ihr Sinn war geändert und auf die Gnadenverheißungen des Reichs 
so  ergeben,  dass  das  Alte  sie  nicht  mehr  anfechten  durfte,  nachdem  sie  Jesus 
aufgenommen und als die Seinen der Liebe seines Vaters empfohlen hatte. Sie genossen 



- 16 -

s e i n e n  F r i e d e n ,  so lange sie bei ihm waren; und der Vater hatte sie lieb, weil sie 
seinen Sohn lieb hatten. Über diesen Genuss der Gnade war auch ihr Herz lauter und 
völlig an Jesu, und seine Gemeinschaft war ihres Herzens einiger Halt, Freude und Ziel.  
Darüber hält und erklärt sie Jesus auch für g e w a s c h e n  und r e i n . Von all ihrem vorigen 
Wesen  ward  ihnen  bei  ihm  nichts  mehr  vorgerückt.  Dies  war  der  beglückte 
G n a d e n s t a n d , darein die Jünger durch die A n n e h m u n g  d e s  S o h n e s  G o t t e s 
getreten sind. Und ob sie schon den vollen Aufschluss davon noch nicht hatten, so galten 
doch alle Re c h t e  des neuen Bundes schon über ihre Herzen, nachdem die Liebe Gottes 
in der Erscheinung seines Sohnes schon geoffenbaret war. Nun aber, nachdem der neue 
Bund durch den blutigen Tod Jesu Christi bestätiget und durch seine Auferstehung eröffnet 
worden, so ist uns der We g  G o t t e s  und die neutestamentliche Weise einer v ö l l i g e n 
Re i n i g u n g  von unsern Sünden noch viel klarer und vollständiger angegeben, als es 
damals  die  Jünger  erkennen  oder  empfinden  konnten.  Seitdem das  Blut  Jesu  Christi  
vergossen ist, so ist uns ein freier, offener Born bereitet wider die Sünde und Unreinigkeit 
(Sach. 13,1). Das einige Opfer seines Leibes hat es so vollendet, dass wir kein Gewissen 
mehr haben von den Sünden, wenn wir einmal davon durch die Teilhaftigwerdung seiner 
vollkommenen Versühnung gereiniget worden sind (Hebr. 10,2). Es soll kein Gedächtnis 
der Sünden vor Gott übrig bleiben oder aufbehalten werden, so uns hernachmals wieder 
vorgerücket würde. Es soll alles gar abgetan und aufgehoben sein, was uns vor Gottes 
Angesicht beschämen könnte.  Kein Flecken oder Makel  soll  an dem ganzen Menschen 
haften, der ihn vor Gott verwerflich und zu seiner Liebesgemeinschaft untauglich machte. 
Und  das  will  Jesus  an  den  Sündern  ausrichten,  deswegen  ist  er  uns  zum Versühner 
gegeben! „Er tilget die Sünden mit seinem Blut, dass keine zu finden, die Schaden tut!“ 
Dies ist das e r s t e  H a u p t g e s c h ä f t  des Heilands, welches den Sünder nach seinem 
ganzen verdammlichen Zustand und nach der Beschaffenheit seines ganzen Herzens vor 
Gott  angeht.  Jesus  tilget  auf  einmal  alle  Sünde,  die  uns  unter  das  göttliche  Gericht 
gebracht  und in das unselige Verderben gestürzt  hatte.  Er  will  den ganzen Menschen 
a n d e r s  darstellen  vor  Gott.  –  Mich  dünkt,  es  ist  viel  daran  gelegen,  dieses 
Reinigungsgeschäft unsers Versühners recht zu erkennen!

Manchmal denken die Menschen, wenn ihnen ihre Sünden im Gewissen aufwachen, 
und eine oder die andere grobe Übertretung sie besonders drückt und zu einer schweren 
Last auf ihrem Herzen wird: „Ach! wenn nur dies Einzige weg wäre, wenn mich nur d i e s e 
Sünde nicht mehr anfechten möchte!“ – und halten darüber alle andere Verschuldung für 
gering. Aber Jesus greift die Reinigung des Gewissens nicht auf solche Weise an, dass er 
nur eines oder das andere, etwa nur das Gröbste und Hässlichste wegnehme, und das 
Übrige ließe. Er nimmt dieses und alles Übrige zumal weg. Das Gewissen wird ganz rein,  
dass nicht der geringste Tadel übrig bleibt, der es an dem Genuss des Friedens Gottes 
störte, und die Freudigkeit der erlangten Vergebung verdunkelte. Das ist die  K r a f t  des 
allerwürdigsten Blutes Jesu Christi, des Sohnes Gottes, dass es rein macht von aller, aller 
Sünde:  von  allen w i r k l i c h e n  S ü n d e n  ohne  Unterschied  und  von  der  ganzen 
E r b s ü n d e  zugleich. Denn d i e s e  wird auf den Glauben an das Blut Jesu auch zugleich 
vergeben. So gehet demnach diese Abwaschung auf einmal über den ganzen Sünder und 
über alles, was an ihm zur Beschämung vor den Augen Gottes geworden war. Der Mensch 
wird ganz rein, und kann untadelig und unsträflich vor Gott stehen. Das ist es, was uns 
der Katechismus lehret, dass wir „vor Gott von wegen Jesu Christi für fromm, gerecht und 
heilig gehalten werden.“ O, das ist eine hochwichtige und ernsthafte Sache! Der Mensch 
trägt das Zeugnis davon in seinem Gewissen d u r c h  d e n  e i l i g e n  G e i s t ,  wenn er 
einmal die Versühnung empfangen hat (Röm. 5,11). Er kann mit getrostem Herzen sich 
dafür halten, weil ihn nun Gott in der ihm geschenkten Blutgerechtigkeit seines Sohnes für 



- 17 -

rein achtet. O, wie ist eine solche neugewaschene Seele so schön und angenehm vor Gott! 
wie ist ihre Gestalt so lieblich! Wie fröhlich ist das Herz, das besprenget und rein ist vom 
bösen Gewissen (Hebr. 10,22)! Wie untadelig sieht der Mensch aus, der zugleich a n  d e m 
L e i b e  g e w a s c h e n  ist mit dem reinen Wasser, so aus Jesu Seite zu unserer Reinigung 
geflossen! Wie schön sind solche Gnadenkinder a u s  i h r e n  S ü n d e n  (wie Johannis 
Redensart ist, Offb. 1,5) h e r a u s  g e w a s c h e n  m i t  d e s  L a m m e s  B l u t !  So sahen 
auch die Apostel die Seelen, die an Jesum gläubig geworden, mit vieler Freude an. Paulus 
eignet es den Korinthern (und was waren das vorher für unreine Menschen!) mit großer 
Gewissheit zu, und sagt (1. Kor. 6,11): „Ihr seid abgewaschen worden, ihr seid geheiliget, 
ihr seid gerechtfertiget worden durch den Namen, durch die vollkommene Kraft des Herrn 
Jesu und d u r c h  d e n  G e i s t  u n s e r s  G o t t e s , “  der euch die Gnade zu süßem Trost 
und kräftiger Empfindung in euer Herz gebracht, und euch durch sein Zeugnis göttlich 
gewiss gemacht hat, dass der Bund in dem Blut über euch statt habe. Und das muss an 
allen Sündern vorgehen, wenn sie zu der Gemeinschaft Gottes kommen sollen. D a z u  ist 
uns Jesus von dem Vater geschenkt. Das ist sein  A m t , zu versühnen, zu reinigen, und 
uns zu Gott zu bringen! das ist der P r e i s  seines einmal vergossenen und ewig kräftigen 
Blutes, dass es den Sünder ganz rein und würdig macht, dem „lebendigen Gott priesterlich 
zu dienen in seinem Tempel“  (Hebr.  9,14).  Nun wer so abgewaschen ist,  (spricht  der 
Heiland), d e r  d a r f  n i c h t ,  d e n n  d i e  F ü ß e  w a s c h e n .  Aber das soll ihm doch 
angelegen sein, dass auch seine Füße gereiniget werden, wo sich irgend etwas Unreines 
daran  gehänget  hat.  Und  das  ist  das  2.  Stück,  welches  noch  hierbei  zu  betrachten 
vorkommt,

2. von der Abwaschung der Füße.

Nach dem Sinn der Rede Jesu ist hievon Folgendes zu merken:

 Wer einmal die Reinigung seiner Sünden erlanget hat, der hat nicht nötig, noch 
einmal  ganz  gewaschen  zu  werden.  Denn  die  erste  Reinigung,  die  einmal  erlangte 
Vergebung aller seiner Sünden, soll nicht wieder unkräftig gemacht werden, als wenn sie 
nie  geschehen  wäre.  Darum  dringt  Petrus  so  ernstlich  darauf:  man  solle  seiner 
wahrnehmen, dass man nicht i n  Ve r g e s s e n h e i t  g e r a t e  v o n  d e r  Re i n i g u n g 
d e r  v o r i g e n  S ü n d e n  (2. Petr. 1,9). Die Gnade der Rechtfertigung in Jesu Blut, das 
große  Geschenk  der  Vergebung unserer  Sünden,  ist  ein  b l e i b e n d e s ,  fortdauerndes 
G u t . Es soll nicht wieder von uns genommen werden, so wir nur an der einmal erlangten 
G n a d e  b l e i b e n .  Darum kann ein gerechtfertigter Sünder sich derselben Gnade, darein 
er zu stehen gekommen ist (Röm. 5,2), alle Tage aufs Neue erfreuen. E r  h a t  n u n ,  was 
er empfangen hat, seitdem er Jesu Christi teilhaftig geworden. Darauf kann er sich zu 
beständigem  Trost  seines  Gewissens  berufen.  Darin  kann  und  soll  er  nun  seinen 
G l a u b e n  an einem fort üben und täglich erneuern. Darüber fließt ihm immer neue Kraft  
in das Herz, wenn er sich nach den Rechten des ewigen Bundes achtet und hält, und über 
seinen Gnadenstand nicht anders denkt,  als  Paulus sagt,  (Eph. 1,7): I n  i h m ,  d e m 
G e l i e b t e n  des Vaters, das ist, in der Gemeinschaft, in welcher wir nun Teil an ihm 
haben,  in i h m  h a b e n  w i r  (und  weil  wir  sie  haben,  so  genießen  wir  auch) d i e 
E r l ö s u n g  d u r c h  s e i n  B l u t ,  d i e  Ve r g e b u n g  d e r  S ü n d e n .  Darum gilts, 
seiner  Seele  zur  Erweckung seines  Glaubens  täglich  zuzusprechen: v e r g i s s  n i c h t , 
was der Herr dir Gutes getan hat (Ps. 103,2). So oft man diese große Wohltat seinem 
Herzen  wieder  vorhält,  und  über  seinen  innern  Zustand  denkt:  ich  bin  einmal 
abgewaschen worden; ich habe ja Vergebung der Sünden: so geht eine neue Freude im 



- 18 -

Herzen  auf,  und  man  wird  zu  demütigem  Dank  gegen  seinen  Erbarmer  auf’s  Neue 
erwecket. Und das ist die Art der rechten evangelischen Christen. M a n  i s t  n i c h t  z u 
e i n e r  Ze i t  g e r e c h t f e r t i g t ,  u n d  z u r  a n d e r n  w i e d e r u m  n i c h t ;  sondern 
wer Teil an Jesu bekommen, weil er ihn gewaschen hat, d e r  ist allezeit und beständig in 
der Gnade Gottes,  und trägt das gewisse Zeugnis davon in seinem Herzen durch den 
F r i e d e n , womit der heilige Geist sein Herz und Gewissen erfüllet. So lebt ein Kind Gottes 
in dem beständigen Genuss der Vergebung seiner Sünden! Es ist nichts schrecklicher, als 
sein  Herz  von  der  Gnade  so  abzureißen,  dass  man  in  seinen  vorigen  verdammlichen 
Zustand wieder  zurück  fällt,  wie  es  bei  Judas  wirklich  geschehen ist.  Dazu kann den 
Menschen  eine  große v o r s ä t z l i c h e  U n t r e u e  bringen,  dass  er  die  empfangene 
Vergebung verscherzt, derselben verlustig und wieder ganz unrein wird. Davor wolle der 
Herr durch seine Macht und Gnade ein jegliches Herz bewahren, das einmal begnadiget 
worden ist. A b e r  m a n  s o l l  d o c h  a u c h  d a r ü b e r  n i c h t  g l e i c h g ü l t i g  s e i n , 
w e n n  d i e  F ü ß e  v e r u n r e i n i g t  w e r d e n .  Auch d i e s e  müssen

 g e w a s c h e n  u n d  r e i n  e r h a l t e n  w e r d e n .  Die  Füße  deuten 
bekanntermaßen nach der Mundart der Schrift, a u f  d e n  Wa n d e l  i n  d i e s e r  We l t . 
Wie sich durch das Gehen auf der Straße der Staub und mancher Unrat an die Füße hängt, 
und dieselben desto öfter gereinigt werden müssen: so setzt einem Christen in seinem 
äußern Leben manchmal der Umgang mit dieser argen Welt heftig zu, und befleckt seinen 
Wandel, dass er die Lauterkeit seines Sinnes in seinem Tun und Bezeugen nicht auf solche 
Art beweist, als es seinem Christenstand und seiner Gemeinschaft mit Jesu gemäß wäre. 
Das  ist  die  Besudelung der  Füße,  obschon das  Herz  nicht  unlauter  gegen den Herrn 
geworden, noch von seiner Liebe abgewichen ist. Davon haben wir diesmal das Exempel 
an  den  Jüngern.  Durch  die  Umstände,  die  sich  in  Simons  Hause  ohne  ihr  Vermuten 
ereignet haben, werden sie schnell in ihrem Gemüt aufgebracht. Judas, der noch in ihrer 
Gesellschaft war, bringt sie auf Gedanken, die ihnen wohl in ihren eigenen Herzen nicht 
aufgestiegen wären. Sie lassen sich ohne weitere Überlegung bereden, und nehmen Teil 
an seinem falschen und gegen ihren Herrn so lieblosen Urteil. Sie werden mit ihm unwillig, 
und fangen an zu murren. Das war ein großes Vergehen. Obschon ihr Herz rein und lauter 
blieb, dass sie von der Hochachtung und Liebe gegen Jesum nichts abzugeben gedachten, 
so ward doch durch diesen Anstoß ihr S i n n  v o n  d e r  E i n f a l t  verrückt, und in der Tat 
dem Herrn Eintrag getan. So weit war zwar diese Versuchung bei ihnen nicht gekommen, 
dass ihnen der Teufel einen widrigen Gedanken dadurch in das Herz gegeben hätte, wie 
Johannes hierbei schon von Judas erwähnt (Vers 2); aber dieser verführte Mensch brachte 
doch seinen Sinn schon so nahe an ihr Gemüt, dass sie davon befleckt und zu einem 
ungeziemlichen Bezeugen gegen Jesum verleitet wurden.

Und s o  g e h t  es  manchmal  einer  redlichen  Seele  unter  der  Welt  und  in  dem 
Umgang mit den bösen Menschen. Man kann durch Unbedachtsamkeit  in ein Ärgernis 
geraten, und durch die dabei wirkende Versuchung des Satans auf Gedanken verleitet und 
s c h n e l l  zu einem Bezeugen gebracht werden, das nicht aus der Wahrheit ist. Das meint 
Paulus auch, wenn er 2. Kor. 11,3 warnt, dass nicht unsere Sinne, die Gedanken unsers 
Gemüts, a b g e b r a c h t  w e r d e n  von der lautern E i n f ä l t i g k e i t  auf Christum. Darauf 
lauert  der  Satan,  und  gebraucht  zu  seinem  Vorteil  die G e l e g e n h e i t  d e s 
m e n s c h l i c h e n  L e b e n s ,  worin seine Werkzeuge, das ist, die Menschen, in welchen 
er sein Werk hat (Eph. 2,2), mit begriffen sind. Wie leicht kann es geschehen, dass man in  
der  Gesellschaft  der  Welt  durch  Umstände,  deren  man  sich  nicht  versehen  hat,  ein 
Ärgernis nimmt, und zum Unwillen, zum Zorn, zum Neid, zur Eifersucht erregt, oder zu 
eitler Lust gereizt wird? Wenn nun das Gemüt irgend etwas von solcherlei Versuchungen 



- 19 -

annimmt,  so  äußert  es  sich  gleich  in  einem  solchen  B e z e u g e n ,  welches  unserm 
Bekenntnis zu Jesu und seinem Sinn nicht gemäß ist. Dadurch wird der Wandel befleckt 
und die Füße verunreinigt, mit welchen wir auf dem Wege der Wahrheit gewisse Tritte tun 
und auf ebener Bahn einher gehen sollten.

Und  das  sind k e i n e  K l e i n i g k e i t e n ,  die  nichts  zu  sagen  hätten.  Manchmal 
nehmen es auch begnadigte Seelen in solchen Fällen zu leicht, und denken: „Ich weiß, 
dass  mein  Herz  es  redlich  mit  Jesu  meint;  das  war  ein  vorübergehender  Fehler  aus 
Schwachheit, aus Unvorsichtigkeit, der mir mein Herz nicht verderbet, noch zugerechnet 
werden wir.“ So entschuldigt man sich wenn man sein Vergehen nicht gern erkennen, 
noch  sich  gründlich  darüber  demütigen  will.  Und  alsdann  kann  es  erst  zu  mehrerem 
Schaden gereichen. Besser ist es, wenn man sich

 davon sogleich w i e d e r  w ä s c h t  u n d  r e i n i g e t .  Vielleicht haben die Jünger 
ihren Fehler auch nicht so hoch genommen, weil sie durch die Bestrafung des Heilandes: 
w a s  b e k ü m m e r t  i h r  d a s  We i b ?  von  ihren  Gedanken  abgestanden  und  sich 
zufrieden gegeben haben. Allein dies Ärgernis war doch einmal auf ihr Gemüt gedrungen 
und  hatte  ihren  lautern  Sinn  verdunkelt.  Es  war  etwas  in  ihnen  entstanden,  das  sie 
untüchtig machte, m i t  J e s u  Te i l  z u  h a b e n .  Dafür war nun Jesus besorgt und 
spricht deswegen zu Petrus: We r d e  i c h  d i c h  n i c h t  w a s c h e n ,  s o  k a n n s t  d u 
n i c h t  A n t e i l  a n  m i r  h a b e n .  Der Heiland wollte sie gerne wieder ganz f r e i  haben 
von dem unvorsichtigen Anteil, den sie an Judä bösem Sinn genommen hatten. Darum 
wäscht er sie, dass sie wieder ganz rein, und die angenommene Befleckung ihrer Seele 
völlig abgetan sein möge. O, ein erbarmendes, treues Jesus-Herz! An ihm hatten sie sich 
vergangen, und er ist zuerst darauf bedacht, dass ihnen ihre Vergehung nicht schaden 
möge. Er beweist desto größere Liebe, nachdem sie wider die Liebe gesündiget hatten. Er 
mühet sich, sie zu reinigen und wieder ganz in seine Gemeinschaft herzustellen. Satan soll  
nichts an ihnen gewinnen. Damit der Feind durch diesen angeschmitzten Flecken nicht 
Anlass bekomme, weiter in ihr Gemüt zu dringen, und endlich in ihr Herz zu greifen, so 
erneuert er ihr Herz, Gemüt und Sinn bei dieser besonders dazu angestellten Handlung, 
vergibt ihnen ihre Sünde und räumt alles weg, was sich zwischen in und sie setzen wollte. 
Dadurch  setzt  er  sie  wieder  völlig  in  den  Stand,  seine  folgenden  Unterredungen  mit 
g a n z e m  H e r z e n  anzunehmen und die Frucht seines Todes zu empfangen, wenn er 
nun für sie als seine Freunde bald gar sein Leben lassen würde (Joh. 15,13). Deswegen 
war dem Heilande diese Handlung so wichtig, dass er sich den andern Tag wieder darauf 
beruft und spricht: „Ihr seid jetzt rein um des Wortes willen, das ich zu euch über die 
Fußwaschung geredet habe“ (Joh. 15,3). Er erklärt sie daselbst für gute Reben, die i n 
i h m ,  dem rechten Weinstock,  stehen,  und s c h e i d e t  s i e  v ö l l i g  von Judas,  der 
unfruchtbaren Rebe, welche verdorret, und von ihm abgeschnitten worden.

So geht Jesus mit den S e i n e n  um, so lange sie in der Welt und darin so mancherlei 
Anstößen unterworfen sind! – aber auch s o  a u f m e r k s a m  u n d  s o  g e n a u  ist er auf 
alles,  was  ihren  Herzen  Schaden  bringen  und  sie  von  seiner  Gemeinschaft  verrücken 
könnte. Er will nichts an ihnen haften lassen, das sie vor ihm beschämen könnte. Er nimmt 
sich ihrer treulich an und wendet gern alle seine Gnade an sie, dass sie ihm behalten und 
bewahret bleiben zur Freude seines Herzens.

Davon hat er hier ein D e n k m a l  gegeben allen, die ihm angehören, dass er an ihnen 
tun will, was er an seinen Jüngern getan hat. Das kann uns zu großer Zuversicht gegen 
ihn bei unsern mannigfaltigen Fe h l e r n  gereichen. Siehe demnach, wenn du von einem 
Fe h l  ü b e r e i l t  wirst,  wenn  dir  ein  Anstoß  begegnet,  und  dein  Gemüt  darüber 



- 20 -

verdunkelt wird; wenn der Friede Gottes nicht mehr dein Herz und Sinnen umschließt; 
wenn ein unreiner Gedanke in dir wirkt und deine Seele befleckt, wenn die Sünde sich in 
dir  reget  und dein  Bezeugen verunreinigt;  wenn du,  mit  einem Wort,  die  dem Herrn 
zugesagte  Tr e u e  nicht  im We r k  b e w i e s e n :  so halte  es  nicht  gering.  Du musst 
davon wieder gewaschen werden. Wenn aber dein Gebrechen dich niederschläget und vor 
ihm beschämt; wenn dein Vergehen den freudigen Geist der Kindschaft in dir dämpft: s o 
s u c h e  d e i n e  Re i n i g u n g  bei Jesu und seinen Wunden. Alle deine Flecken, sie seien, 
wie und woher sie wollen, müssen mit dem Blute des Lammes abgewaschen werden. Das 
ist der Reinigungsborn, dahin du kommen sollst und darfst. Lass keinen Tag irgend etwas 
an  dir  haften,  dass  du  nicht  wieder  ganz  rein  würdest  und  mit  einem h e i t e r n 
G e w i s s e n  und freudigem Glauben den Zugang zu Gott in Christo Jesh haben könntest. 
Dein Heiland will dir gerne dabei zu statten kommen. E r  i s t  e i n  m i t l e i d i g e r  u n d 
t r e u e r  H o h e r p r i e s t e r,  der wohl weiß und auch hier an seinen Jüngern erfahren hat, 
wie es treuen Seelen in der Welt gehet, dass sie versucht werden. Traue seinem Herzen 
eben dieselbe sorgfältige Liebe und Treue für deine Seele zu, die er hier an den Jüngern 
bewiesen hat. Er wird dich mit seinem Wasser und Blut besprengen und dich reinigen von 
deiner Untugend. Weigere dich dessen nicht und ziehe dich nicht zurück. Gib dich ihm 
vielmehr ganz dazu hin in sehnendem Verlangen und demütiger Glaubenszuversicht. Er 
will gern reine Seelen, reine Glieder seiner Braut haben, die nicht haben einen Flecken 
oder des etwas, das sie vor ihm beschämen könnte, sondern die h e i l i g  und u n t a d e l i g 
seien (Eph. 5,27). Sein  Wo r t , sein  B l u t , sein  G e i s t  soll dir zu aller dieser Notdurft 
unablässig  zu  statten  kommen,  damit  du  seine  Liebe  ungekränkt  genießen  könntest. 
Ergreif es in dem G l a u b e n , so wird der Priester deiner Seele sein Amt an dir tun, und 
nichts übrig lassen, das ihm entgegen wäre.

O! wenn wir diesfalls über unserm t ä g l i c h e n  B e t r a g e n  in den Umständen des 
menschlichen Lebens genauer wären und sorgfältiger auf uns merkten: wie würden wir 
das Versühnung- und Reinigungsamt Jesu noch viel ernstlicher angehen, und alsdann die 
Kraft seines Blutes noch viel inniger erfahren! – Bei redlichem Wandel im Lichte können 
wir  um unserer Schwachheit  willen doch seines Blutes niemals entbehren. In solchem 
Zusammenhange gibt es uns Johannes an (1. Epistel 1,7), wenn er wider d e n  Wa n d e l 
i n  d e r  F i n s t e r n i s  zeuget.  Es  heißt:  „So  wir  im  Licht  wandeln,  so  haben  wir 
Gemeinschaft mit Gott, und das Blut Jesu Christi, seines Sohnes,“ hat seine Wirkung an 
uns,  und  „reiniget  uns  von  aller  Sünde.“  Das  ist d i e  t ä g l i c h e  Re i n i g u n g  d e r 
F ü ß e  bei einem mit Jesu verbundenen und ihm unverrückt anhangenden Herzen.

 N o c h  E i n s  ist bei der Handlung Jesu mit seinen Jüngern anzumerken. Weil sie 
sich über dem Nardenwasser, womit er von Maria begossen worden, an ihm versündigt 
hatten,  so gebraucht  er  hier  auf  eine außerordentliche Weise das  Wa s s e r  zu einem 
Mittel, wodurch seine Kraft zu ihrer Seelenreinigung auf sie eindringen sollte. Weil es ihnen 
zu viel sein wollte, dass er von dem Weibe so geehret würde, so gibt er ihnen zugleich den 
aller eindrücklichsten B e w e i s  s e i n e r  D e m u t ,  um ihren irdischen, eigenwilligen und 
stolzen Sinn zu beschämen. Weil sie es mit Ärgernis ansahen, dass das Weib statt des 
Schurzes s e i n e  mit dem Rest des Balsams gesalbten F ü ß e  mit ihren Haaren trocknete 
(welches Johannes Kap. 12,3 mit Fleiß bemerkt), so bückt er sich nun zu ihren Füßen, und 
bringt  dadurch  ihr  Herz  und  Sinn  zu  einer  solchen  Scham,  Zerknirschung  und 
Zerschmelzung, dass sie sich aufs Neue mit seiner Liebe in zärtlichster Herzensbeugung 
verbinden und vereinigen konnten. Was muss das den armen Jüngern für ein Aufmerken 
und für ein Untersuchen ihrer selbst, was für eine innige Beschämung erwecket haben, da 
sie sich nun von ihrem Herrn an ihnen selbst das tun lassen müssen, was sie vorher, da es 



- 21 -

ihm  geschah,  mit  scheelen  Augen  angesehen  haben?  So  machte  sie  Jesus  auf  die 
allerkräftigste, durchdringenste Weise zu Sündern vor ihm. Alsdann waren sie bei einem 
unter ihn tief gebeugten Sinne erst fähig, seine an ihnen wirkende Gnade anzunehmen 
und von ihrer Befleckung gewaschen zu werden. Judas aber blieb in seinem harten Sinn 
und  behielt  seine  argen  Gedanken,  die  ihm der  Satan  schon  bis  in  sein  Herz  hinein 
gebracht hatte. Darum hatte auch die ganze Handlung des Meisters an ihm keine Wirkung. 
Er wurde nicht gereinigt, noch von seiner Finsternis frei gemacht. Aber die übrigen wurden 
ganz rein. Und Jesus bestätigt ihnen diesen erneuerten Zustand ihrer Seele durch sein 
Wort: i h r  s e i d  r e i n .  Dadurch waren sie nun wiederum von aller Ve r m i s c h u n g  mit 
Judä Sinn v o l l k o m m e n  geschieden, und vor weiterem Eingriff des Satans in ihr Gemüt 
verwahrt. Dadurch wurden sie wieder heiter und lichte, in ihrer Liebe zu Jesu gestärkt und 
in seiner Gemeinschaft zum Genuss seines Friedens befestigt.

Das ist  etwas Weniges von den  A b s i c h t e n  der  We i s h e i t  Jesu, welche er bei 
dieser Handlung zum Besten seiner Jünger gehabt hat. Und wer kann alles ergründen, 
was seine Liebe dabei an ihnen noch bezielet hat? Doch gibt uns der Heiland selbst noch 
eine A b s i c h t  zu erkennen, die den Jüngern nötig und heilsam war. Jetzt waren sie weich 
gemacht und so niedergezogen, dass sie seinen liebreichen D e m u t s s i n n  zur Lehre und 
N a c h f o l g e  annehmen, und sein Gebot mit einem in ihr Innerstes gedrungenen und 
unauslöschlichen Eindruck fassen konnten. Deswegen hängt er noch die Ermahnung an: 
t u t ,  w i e  i c h  e u c h  g e t a n  h a b e .  Lasset euch das, was ich an euch bewiesen habe, 
zu einem immerwährenden Angedenken und zu einer heiligen Regel sein. Aber der Sinn 
Jesu  gehet  hierbei  weiter  als  nur  auf  eine  ä u ß e r l i c h e  Nachahmung  der  an  ihnen 
vorgenommenen Handlung. Er will ihnen dadurch so viel sagen und zu ihrem künftigen 
Dienst in seinem Reich angehen:  N e h m e t  euch der Schwachheit in sorgfältiger Liebe 
und  Demut  an.  S e h e t  darauf,  wo  der  Feind  irgend  ein  Herz  antasten  will.  H e l f e t 
einander  zurecht  mit  liebreichem  Sinn.  D e m ü t i g e t  euch  gern  unter  einander,  und 
v e r g e b e t  einander  ohne  Hochherfahren.  Ko m m e  einer  dem  andern  zuvor  mit 
herzlicher Einfalt und lauterm Liebesdienst, so viel einer den andern im G u t e n  fördern 
und vor dem Bösen, bewahren kann. We i g e r t  euch nicht, mit treuer Bemühung alles 
anzuwenden, was den Seelen zum Heil gereichen mag. L e r n e t  hieran, euch selber nicht 
zu achten, damit ihr andern dienen möget. Ich stelle euch nun in meinen Dienst, dass ihr 
den Seelen zu dem Heil  behilflich  seiet,  welches ich ihnen nach meinem vollbrachten 
Hingang schenken und gewähren will. „Der Knecht ist nicht größer als sein Herr.“ Nach 
meiner Weise sollt ihr handeln, wenn ich euch in die Welt senden werde. Ihr habt es an 
euch selbst erfahren, und sollt andern auf gleiche Art begegnen. Nicht sage ich dieses von 
und zu euch allen. Ich  w e i ß , was noch für ein Unterschied unter euch ist. Ich weiß, 
welche  ich  erwählet  habe.  Aber  welche  meine  Kraft  erfahren  haben  und  nun  rein 
geworden sind, die sollen sich auch n a c h  m e i n e m  S i n n e  halten. Ihr wisset nun dies 
alles, und erkennet, wohin es von mir gemeint ist. S e l i g e  K n e c h t e  seid ihr, wenn ihr 
dasselbe auch treulich in Acht nehmet und i n  d e r  Ta t  b e w e i s e t .  –  So bringt Jesus 
aus einem nachteiligen Umstand durch seine treue Seelenpflege viel  Gutes heraus zur 
Förderung seiner Jünger!

Und wer einige Erfahrung hat von den Wesen des Herrn, der wird hierbei noch weiter 
verstellen können, wie das Herz Jesu gegen die Seinen gesinnet sei. Johannes erkennt 
und preist hierüber die u n v e r ä n d e r l i c h e  L i e b e ,  die der Herr an ihnen mit dieser 
wichtigen Beschäftigung bis an das Ende erwiesen habe. Alle die Seinen sollen Gleiches 
von ihm erfahren und von seiner Liebe zu rühmen haben. Sind wir einmal von unsern 
Sünden gewaschen worden, dass wir ihm mit reinem Herzen, mit gutem Gewissen und mit 



- 22 -

ungefärbtem Glauben(1. Tim. 1,5) anhangen könnten, so liegt es ihm selbst unaufhörlich 
an,  dass  unsere  Seelen  keinen Schaden leiden,  noch  von dem Genuss  seiner  ewigen 
Erlösung abgebracht werden. Er sorget für uns. Er merkt auf alle Umstände, wo uns etwas 
zum Nachtheil widerfahren möchte; wenn auch wir es nicht so genau merken und gewahr 
werden. Er lässt uns nicht aus seiner Aufsicht und Pflege. Er zieht auch sein Herz nicht von 
uns ab,  wenn wir  etwas versehen und wider  die Liebe handeln,  so wir  ihm zugesagt 
haben. Es dringet ihn vielmehr seine Liebe, sich unserer nach aller Notdurft anzunehmen. 
Sein Mitleiden reget sich, uns zu h e l f e n ,  w e n n  w i r  v e r s u c h t  w e r d e n  (Hebr. 
2,18). Er tut gerne sein Amt an uns, das ihm der Vater übergeben hat, „Priester zu sein, 
der die Sünden seines Volks versühne.“ Er ersiehet die G e l e g e n h e i t e n  und gebraucht 
allerlei  M i t t e l  dazu, uns zu demütigen und unsern so leicht ausschweifenden Sinn vor 
ihm nieder zu beugen. Wer auf die Arbeit  Jesu an seiner Seele merkt,  der wird inne 
werden, wie dieser treue Pfleger und sein Geist nichts übersehen noch zurück lassen will, 
wodurch  unsere  Seelen  verunreinigt  und  zu  seiner  Gemeinschaft  untüchtig  werden 
möchten.  N u r  dass  wir  ihm ein r e d l i c h e s  H e r z  bewahren!  nur  dass  wir  an ihn 
gebunden bleiben und mit unserm Herzen nicht vom H e r r n  weichen! Keine Versuchung, 
kein Anfall aus dem Reich der Finsternis soll uns von ihm trennen, wenn wir seine Liebe 
nicht aufgeben. Unser Herz und Sinn soll durch seine Gnade immer wieder erneuert, und 
alles, was die heitere Freudigkeit unsers Gewissens kränken könnte, durch die reinigende 
Kraft seines Blutes von uns genommen werden. S o  b l e i b e n  w i r  i n  i h m  und werden 
der Früchte seiner heiligen Verdienste immer völliger teilhaftig. Da gibt es wohl manche 
Demütigung und Läuterung,  aber  nur  wie  sie  uns  heilsam ist  durch die  Arbeit  seiner 
Gnade, die sich mit unserm Innern beschäftigt. Man dankt es hernach seiner Liebe, und 
bekennet ihm: „es ist mir gut, dass du mich gedemütiget hast“ (Ps. 119,71), wenn man 
darauf seine Kraft empfindet, dass der Glaube desto völliger und die Liebe desto reiner in 
unserer  Seele  hervorbricht,  um sich  aufs  Neue  mit  ihm zu  verbinden  und  ihm desto 
lauterer im Geist und in der Wahrheit anzuhängen.

So will der treue Jesus mit den Seinen umgehen und sein Amt an ihnen tun, bis er sie 
vollendet hat! Das soll uns reizen, ihm kindlich zu vertrauen und uns zu seinem ganzen 
Sinn nach seinem G e b o t  williglich und in wahrer Demut zu bequemen. S e l i g  i s t ,  wer 
sich ihm und der Wirkung seines Geistes dazu ohne Ausnahme überlässt und sein Werk 
nicht  hindert!  Der soll  von ihm erfahren (was Paulus in  gleichem Sinn den Gläubigen 
wünscht 1. Thess. 5,23), dass „sein Geist ganz und Seele und Leib unsträflich behalten 
werde auf die Erscheinung unsers Herrn Jesu Christi.“

Er tue es an uns Allen nach seiner Treue.

Amen



- 23 -

3. Predigt

Jesus stiftet bei dem Essen des Osterlammes sein Abendmahl.

Matthäus 26,17 – 29; Markus 14,12 – 25; Lukas 22,7 – 23

Aber am ersten Tage der süßen Brote, auf welche man musste opfern das Osterlamm,  
traten seine Jünger zu ihm und sprachen: Wo willst du, dass wir hingehen und bereiten,  
dass du das Osterlamm essest? Und er sandte Petrus und Johannes, und sprach: Gehet  
hin in die Stadt, und es wird euch ein Mensch begegnen, der trägt einen Krug mit Wasser;  
folget ihm nach, und wo er eingehet, da sprechet zu dem Hauswirt: Der Meister lässet dir  
sagen: Wo ist das Gasthaus, darin ich das Osterlamm esse mit meinen Jüngern? Und er  
wird euch einen großen Saal zeigen, der gepflastert und bereitet ist; daselbst richtet für  
uns zu. Und die Jünger gingen aus, und kamen in die Stadt, und fanden’s, wie er ihnen  
gesagt hatte, und bereiteten das Osterlamm. Und am Abend kam er und setzte sich zu  
Tische mit den zwölf Aposteln, und sprach zu ihnen: Mich hat herzlich verlanget, dies  
Osterlamm mit euch zu essen, ehe denn ich leide; denn ich sage euch, dass ich hinfort  
nicht mehr davon essen werde, bis dass erfüllet werde im Reich Gottes. Und er nahm den  
Kelch, dankete und sprach: Nehmet denselben und teilet ihn unter euch; denn ich sage  
euch: Ich werde nicht trinken von dem Gewächs des Weinstocks, bis das Reich Gottes  
komme, an dem Tage, da ich’s neu trinken werde mit euch in meines Vaters Reich. Und  
indem sie aßen, nahm Jesus das Brot, dankete und brach’s, und gab’s den Jüngern und  
sprach: Nehmet, esset, das ist Mein Leib, der für euch gegeben wird; das tut zu meinem  
Gedächtnis. Desselbigen gleichen nahm er auch den Kelch nach dem Abendmahl, dankete,  
gab ihnen den und sprach: Trinket alle daraus; das ist der Kelch, das neue Testaments in  
meinem Blut,  das  für  euch und für  viele  vergossen wird  zur  Vergebung der  Sünden:  
solches tut, so oft ihr’s trinket, zu meinem Gedächtnis. (Und sie tranken alle daraus.) Doch  
siehe, die Hand meines Verräters ist mit mir über Tische; und zwar des Menschen Sohn  
gehet dahin, wie es beschlossen und von ihm geschrieben ist, doch wehe dem Menschen,  
durch welchen des Menschen Sohn verraten wird; es wäre ihm besser, dass derselbige  
Mensch noch nie geboren wäre.

as gegenwärtige Passions-Stück erzählt vornehmlich, w i e  Jesus, nachdem er das 
Osterlamm mit seinen Jüngern gegessen hatte, das heilige Abendmahl zu seinem 
i m m e r w ä h r e n d e n  G e d ä c h t n i s  eingesetzt habe. Ich will demnach reden:

Von der Stiftung des heiligen Abendmahls,

und zwar, wie es Jesus verordnet habe
1 . a l s  e i n  G e d ä c h t n i s m a h l ,

2 . a l s  e i n  Te s t a m e n t s -  o d e r  Ve r m ä c h t n i s m a h l ,  und

3 . a l s  e i n  g e m e i n s c h a f t l i c h e s  L i e b e s m a h l .

D



- 24 -

Abhandlung.

1. Das heilige Abendmahl ist ein Gedächtnismahl unseres Herrn Jesu Christi.

Dass er  d i e s e  Absicht bei der Stiftung desselben gehabt habe, zeigt der Heiland 
selbst  deutlich  an,  wenn  er  sagt  und  den  Jüngern  befiehlt:  „das  tut  zu  meinem 
Gedächtnis.“ Jesus war nun im Begriff, aus der Welt zu seinem Vater zu gehen. Hier hielt  
er  wirklich  mit  dem Osterlamm die  Abschiedsmahlzeit  und  letzete  sich  gleichsam mit 
seinen bisherigen Tischgenossen. Denn er machte ein Ende an seinem bisherigen Umgang 
mit ihnen und sagte: das ist das letzte Mal, dass ich mit euch esse und trinke; ich werde 
hinfort nicht mehr essen, noch von dem Gewächs des Weinstocks trinken,“ b i s  das Neue 
angeht in der Offenbarung des Reichs Gottes, da wir wieder beisammen sein und ich’s neu 
trinken werde mit euch in meines Vaters Reich;“ inzwischen haltet ihr d i e s e  We i s e , 
die ich euch jetzt verordne, zu m e i n e m  G e d ä c h t n i s .

Der  Heiland  wollte  demnach  gerne  sein  Angedenken  und  insbesondere  das 
Angedenken seines Kreuzestodes auf Erden und unter den Menschen erhalten. Er wollte, 
so lange die Welt stehen würde, es nicht ins Vergessen kommen lassen, dass er einmal da 
und in der Welt gewesen, dass er, der Sohn Gottes, in unserm Fleisch und Blut auf Erden 
gewandelt,  und was auf seine Zukunft zuvor verkündigt war,  wirklich erfüllet  habe. Er 
wollte ein D e n k m a l  seiner an den Menschen erwiesenen Liebe stiften, und sie dadurch 
beständig an den blutigen Tod, den er für sie allesamt erlitten hatte, erinnern. Und d i e s e 
Absicht  ist  hochwichtig.  Denn  so  wird  das  heilige  Abendmahl  zu  einem  unleugbaren 
Zeugnis an die ganze Welt, zu einem unvergesslichen Merkmal und tätigen Beweis, dass 
der Heiland einmal erschienen sei, dem alle Völker anhangen sollen.

Es ist sonst die Art der Menschen, dass sie die wichtigsten Begebenheiten und die 
größten Taten so bald vergessen können. Was zu einer Zeit die halbe Welt in Erstaunen 
gesetzt  hat,  das  rührt  zu  einer  andern  Zeit  ihre  Nachkommen  nicht  mehr,  und  das 
Angedenken selbst wird durch die Länge der Zeit so ausgelöscht, als wenn dergleichen nie 
gewesen  oder  geschehen  wäre.  Das  mag  sein  von  allen  menschlichen  Sachen!  Alles 
vergessen, nur d i e s  nicht, dass ein J e s u s  in der Welt gewesen! Es ist an allem, was sich 
je unter Menschen zugetragen, nicht so viel gelegen, als an dem Einigen. Denn dieses 
geht die ganze Welt und das Menschengeschlecht insgesamt auf alle Zeiten an! Darum 
wollte Jesus sein Dasein in der Welt den Nachkommen nicht mit seinem Hingang zugleich 
aus ihrem Sinn verschwinden lassen.  Er  stiftet  ein  M i t t e l ,  woran sein  fortdauerndes 
Angedenken geheftet ist.

Es  sind  noch  manche  herrliche  Taten  Gottes  und  große  Wunder  in  der  Welt 
geschehen, aber sie sind nicht auf die Nachwelt mit einem  f e i e r l i c h e n  Angedenken 
fortgeführt worden. Eine einige Begebenheit  wurde in der alten Zeit  auf solche Weise 
durch göttliche Verordnung aufbehalten. Da Gott nämlich sein Volk aus Ägypten führte, so 
wurde i h r e  E r l ö s u n g  von  der  heidnischen  Tyrannei  der  Ägypter  zum 
immerwährenden Angedenken durch die Einsetzung des Passah oder Osterlamms gestellt. 
Davon heißt es 2. Mose 12,24: Wenn ihr ins Land kommt, so h a l t e t  d i e s e  We i s e . 
Und wenn eure Kinder werden zu euch sagen: Was habt ihr da für einen Dienst? So sollt  
ihr  sagen: E s  i s t  d a s  Pa s s a h - O p f e r  d e s  H e r r n  der  vor  den Kindern Israel 
überging in Ägypten, da er die Ägypter plagte, und unsere Häuser errettete. Und so ist  
jene Erlösung aus Ägypten unvergessen, ja gepriesen und zur Übung des Vertrauens auf 
den Gott seines Volkes Israel angewandt worden bis auf die Zeit Jesu, des verheißenen 
Messias, welcher noch zuletzt das Osterlamm mit seinen Jüngern gegessen, und damit das 



- 25 -

feierliche Angedenken der vorbildlichen Erlösung b e s c h l o s s e n , aber das G e d ä c h t n i s 
s e i n e r  blutigen Erlösung auf alle folgenden Zeiten gestiftet hat.

D a h i n  ist  es  nun  vor  allen  Dingen  gemeint  mit  der  ö f f e n t l i c h e n  und 
f e i e r l i c h e n  Handlung des heiligen Abendmahls. Wenn uns alle übrigen Menschen, die 
nichts von Jesu wissen, zusehen könnten und uns fragen wollten: Was haltet ihr hier für 
eine Weise? so sollen wir ihnen sagen: „Es ist das Erlösungsmahl des Heilandes der Welt;  
er hat uns diese Weise zu halten befohlen zu seinem Gedächtnis. Daran sollt ihr wissen, 
dass er auf Erden gewesen wie ein anderer Mensch im Fleisch und Blut, und uns diesen 
Dienst angerichtet und hinterlassen hat.“ So wird das Abendmahl ein B e k e n n t n i s  von 
Jesu vor aller Welt, eine öffentliche  Ve r k ü n d i g u n g  seines Opfertodes und seines für 
die V i e l e , so das Menschengeschlecht ausmachen, v e r g o s s e n e n  B l u t e s .  Denn es 
ist allen Geschlechtern daran gelegen; es ist einem jeden, er werde so spät in die Welt 
geboren, als es immer sein mag, zu wissen nötig, dass ein Heiland in der Welt gewesen. 
Damit man nun diese Nachricht nicht von alten Zeiten herholen, und auf eine lange Reihe 
der  vergangenen  Dinge  zurück  denken  müsse,  so  hat  Jesus  durch  diese  sonderbare 
Stiftung  seine  einmal  geschehene  Erlösung  gleichsam auf  alle  Zeiten  g e g e n w ä r t i g 
machen und den Beweis davon vor Augen stellen wollen. Man sollte die Überzeugung 
gleich nahe haben, und ohne Anstand zugestehen müssen, dass dem also sei. Deswegen 
ist eine b e s o n d e r e  Handlung dazu ausgesetzt und auf alle Zeiten fortgepflanzt worden. 
Daher  sagt  auch  Paulus  davon  1.  Kor.  11,26:  Bei  diesem Brot  und  bei  diesem Kelch 
v e r k ü n d i g e n  w i r  d e n  To d  d e s  H e r r n ,  und das soll nicht aufhören, b i s  d a s s 
e r  k o m m t  und wieder sichtbarlich da ist. So soll die Wahrheit und das Zeugnis Jesu 
unter seinem Volke sein!  Es sollen immer Leute in der Welt  sein,  die den Tod Christi 
v e r k ü n d i g e n  und f e i e r l i c h  allen Leuten ansagen, dass er am Kreuz für die Sünden 
der  Welt  gestorben sei.  Und das ist  auch die  Hauptursache,  warum der  Heiland dem 
vermischten Haufen derer, die sich zu seinem Namen bekennen, sein Abendmahl bis auf 
diese  Stunde  gelassen  hat.  Es  geschieht  doch  dadurch  eine  öffentliche  Verkündigung 
seines Todes an die Welt und in der Welt. Daher kann man auch aus diesem Grunde das 
heilige  Abendmahl  (wie  einige  unserer  Lehrer  diese  Redensart  gebraucht  haben,)  ein 
s i c h t b a r e s  Evangelium heißen.

Wer demnach sich bei der wirklichen Begehung dieser Handlung mit einfindet, der 
legt  eben  dadurch s e i n  B e k e n n t n i s  zu  Jesus  ab.  Und  der  allgemeine  Sinn  der 
Christen, die sich zu ihm bekennen, ist hiermit kein anderer, als: „Weil wir glauben, dass 
Jesus von Nazareth sei der Christ, der ins Fleisch gekommene Sohn Gottes, durch welchen 
wir selig werden, so halten wir diese Weise, so essen wir dies Brot und trinken diesen 
Kelch, wie er den Seinen zu tun verordnet hat.“ In diesem Sinn ist es ein eigentliches 
Kennzeichen und Charakter eines Christen, das ist, eines Menschen, dem das Kreuz Jesu 
kein  Ärgernis  mehr,  sondern der  denjenigen,  so  in  der  äußersten Schmach am Kreuz 
gestorben, für seinen Gott und Heiland hält und sich dessen nicht schämt vor aller Welt.  
Dadurch redet ein Christ gleichsam alle Zuschauer an: „Es wisse, wer es wissen kann, ich 
bin des Jesu Untertan.“ Man mag es wohl bedenken, was man tut, wenn man Abendmahl 
hält, und ob man mit diesem seinem Bekenntnis vor allen, die nach dieser Weise fragen 
könnten, zu bestehen sich getraute! Denn es ist nicht weniger damit angegeben, als dass 
alle Leute von mir wissen und mich danach achten sollen: „Ich glaube, dass Jesus Christus 
sei mein Herr; sonst wollte ich nicht sein Brot essen. Und wenn es Andere nicht glauben 
können und ihn verleugnen, so bin ich doch deren einer, die es glauben. Wenn er mir nicht 
helfen und mich selig machen könnte, so wäre ich verloren: ich weiß und habe sonst einen 
Erretter. Ich halte mich an d e n , den sein eigen Volk zuerst und bis jetzt verleugnet hat. 



- 26 -

Ich verlasse mich auf ihn allein. Soll mir aus aller Not geholfen werden, so muss mir der 
Gekreuzigte helfen. Er ist einmal mein Grund, mein Fels, mein einiger Trost. Ich bekenne 
mich zu ihm. Darum tue ich ihm dieses zu Ehren, zur Ehre seines Kreuzes und Todes, dass 
ich sein Mahl halte.“ Wem bei dem Gebrauch des heiligen Abendmahls wirklich so zu Mute 
und um das Herz ist, der wird sein Gedächtnis mit f r e u d i g e m  G l a u b e n  begehen 
können.

Freilich soll diese Handlung nicht nur eine leere, äußerliche Sitte und angenommene 
Zeremonie  der  Christen  sein,  wie  man  etwa  noch  in  der  Welt  einen  Gedenktag  mit 
besonderer Feierlichkeit zu halten pflegt. Dies Gedächtnis soll uns die Sache selbst so nahe 
herstellen, als wenn wir selbst auch mit dabei gewesen wären, da Jesus sichtbarlich mit 
seinen Jüngern redete und handelte, und sie nicht nur Augenzeugen seiner Gegenwart, 
sondern auch wirkliche Genossen seiner  Liebe waren.  Denn deswegen übergibt  er  es 
ihnen  bei  dem  Abschied,  dass  sie  sich  dadurch  über  den  Abgang  seines  sichtbaren 
Umgangs  trösten,  und  dass,  so  lange  und  so  oft  sie  in  Zukunft  sein  gestiftetes 
Gedächtnismahl halten würden, es ihnen eben so viel sein solle, als da sie ihn leiblich und 
sichtbarlich in ihrer Mitte hatten.

Dahin trieb ihn seine Liebe zu den Seinen. Weil er auch ihnen zu gut weg und zu dem 
Vater  ziehen  musste,  so  konnte  es  wohl  kein  beständiger  Umgang  im  Fleisch,  kein 
fortwährender  Genuss  seiner  s i c h t b a r e n  Gegenwart  bleiben,  sondern  musste  ein 
A n g e d e n k e n  werden.  Aber  es  sollte  ihnen doch dadurch nichts  abgehen von dem 
Umgang, worin sie seiner bisher genossen. Die Einsetzung seines Fleisches und Blutes, 
worin sie ihn unter sich gehabt und mit Augen gesehen hatten, sollte ihnen allen Abgang 
ersetzen. Er will ihnen damit sagen: „Ihr habt mich doch unter euch! Euch bleibt mein 
Fleisch und Blut. Ich gebe es euch zu einem genießbaren Mahl. Ihr sollt dadurch in den 
Stand gesetzt sein, mit mir noch innigern Umgang als bisher zu haben, und meiner in noch 
genauerer Verbindung zu genießen.“ So meint es seine Liebe noch mit  A l l e n , die sein 
Eigentum  geworden  sind!  Darum,  wenn  es  heißt: D a s  t u t  z u  m e i n e m 
G e d ä c h t n i s !  so  kann  und  soll  es  billig  ein  solch  inniges,  herzliches,  lebhaftes 
Angedenken sein, dass wir Jesus im Geist des Glaubens anschauen, als sähen wir ihn vor 
unsern Augen am Kreuz hängen und all’ sein Blut aus seinen Wunden fließen. Da wird es 
ein liebevolles,  freudiges Angedenken sein,  dabei  man die gnadenvolle Gegenwart des 
Herrn in seinem Herzen kräftig fühlen und zu brünstiger Liebe und demütiger Ergebenheit 
an ihn entzündet wird. Da kann sich der Glaube am aller eigentlichsten in s o l c h e r  A r t 
üben, als ihn Paulus Hebr. 11,27 beschreibt: „Er hält sich an den, den er nicht siehet, als 
sähe er ihn.“ So wesentlich, so kräftig, so erfreulich, so messbar will Jesus sein Gedächtnis 
unter den Seinen unterhalten haben, bis dass er kommt und sie zu sich sammelt! Dank sei 
seiner unaussprechlichen Liebe, die uns so wohl beraten hat, und die sich so innig nahe zu 
uns hält! Wem sollte nicht sein Herz darüber entzündet werden, wofern er einmal weiß 
und erkannt hat, was Jesus ist,  d a s s  er in der Gemeinschaft der Kirche den Tod des 
Herrn  zu  verkündigen  und  diese  gekreuzigte  Liebe  zu  preisen  für  seine  g r ö ß t e 
Glückseligkeit auf Erden hielte?

Ach die Kaltsinnigkeit  unserer heutigen Christen ist  gar zu groß! Allein sie wissen 
größtenteils  nicht,  was sie  an Jesu haben,  und was er  ihnen durch Blut  und Sterben 
geworden ist; was Wunder, dass ihnen sein Gedächtnis nicht so in ihrem Herzen erneuert, 
und seine Liebe nicht so preiswürdig ist, als es der Sinn seiner Stiftung angibt? Gewiss, es  
ist die größte Schmach, welche seinem Leiden angetan wird, wenn man sein Gedächtnis 
mit  kaltem  Herzen,  nur  nach  äußerlicher  Kirchenweise  begeht.  Lasset  euch  dadurch 
ermuntern,  der  treuen  Absicht  Jesu  bei  seinem Abendmahl  mit  mehrerem Ernst  und 



- 27 -

Erhebung eurer  Herzen  nachzukommen und ihn  um Licht  und Kraft  des  Glaubens  zu 
bitten, damit es ihm in Wahrheit unter uns zur Ehre und zum Preise seines so köstlichen 
Todes gereichen möge!

Wir betrachten nun dasselbe ferner

2. als ein Testaments- oder Vermächtnismahl.

Auch darüber gibt der Herr Jesus seinen Sinn deutlich zu erkennen, wenn er sagt: 
„Esset, trinket! das ist das neue Testament in meinem Blut, das für euch vergossen wird.“ 
Testament heißt ein Ve r m ä c h t n i s  der Güter, die man von einem Andern auf seinen Tod 
zum Erbteil zu empfangen hat. Was Gott von den Vätern her verheißen und ihnen in einen 
B u n d  gestellet  hatte,  das  ist  auf  den  Versühnungstod  Jesu  in  ein  vollgültiges 
Te s t a m e n t  verfasset worden. Wir sollen nun durch den Glauben an ihn Erben sein aller 
der himmlischen Gaben und Güter, die er uns durch sein Blut und Tod erworben hat (Hebr.  
9,15). Darum heißt es ein Vermächtnis, ein neues Testament in seinem Blut, worauf alles 
Blut, das in dem alten Bunde bei den Opfern vergossen und an dem Altar gesprenget 
worden, im Vorbilde gedeutet hat. Der Heiland sagt dagegen hier: d i e s e s  ist das rechte, 
das wahre Testament. Mein Blut bestätiget und versiegelt euch das wahre Vermächtnis der 
ewigen  Gnade  und  Herrlichkeit  Gottes.  Und  wie  Moses  in  dem Vorbild  nicht  nur  das 
Opferblut dem Volk, das in den Bund aufgenommen ward, vorhielt und vorwies, sondern 
dasselbe auch mit eben demselben Blute  b e s p r e n g t e , und ihnen dadurch den Bund 
zueignete, so tut es hier der Mittler des neuen Testaments noch viel eigentlicher. Dort hieß 
es: „Sehet, das ist das Blut des Bundes, den der Herr mit euch macht,“ (2. Mose 24,8). 
Hier hält ihnen Jesus nicht nur sein Blut vor und sagt: das  i s t ’ s , sondern er eignet es 
ihnen zugleich auf die aller innigste Weise zu und heißt es sie trinken, damit sie dadurch in 
die Rechte seines ganzen Testaments eintreten möchten. Denn das Blut wird f ü r  e u c h 
vergossen. Und die Jünger nahmen es, aßen und tranken, und nahmen dadurch das ganze 
Vermächtnis an, welches auf dem Opfertode und Blute Jesu beruhet. Sie waren wohl die 
Ersten, die desselben teilhaftig wurden; aber der Heiland denkt zugleich an seine g a n z e 
Gemeine, und übergibt hiermit derselben, wie sie durch alle folgenden Zeiten gesammelt 
werden sollte, in dieser Versammlung ihrer ersten Glieder sein von dem Vater mit einem 
Eide bestätigtes Testament. Darum sagt er: welches für V i e l e  vergossen wird, und eignet 
es auf einmal allen denen zu, die durch ihr Wort an ihn glauben würden.

Nun kommt es demnach vor allen Dingen darauf an, dass wir durch das Evangelium 
berichtet werden, w a s  uns der Stifter dieses ewigen Testaments zugedacht und vermacht 
habe. Alles, was sein teures Blut erworben hat, soll uns zu Teil werden. Wir sollen als 
Erben anstehen an allem, was seine heiligen Verdienste gelten. Jesus ist unaussprechlich 
reich dadurch geworden. Er kann nach allem Willen seines uns mit Blut versühnten Vaters 
viel  Gnade,  viel  Vergebung,  viele  Siege,  viel  Erlösung,  viele  Kräfte,  viel  Wonne  und 
Seligkeit, viel Herrlichkeit vermachen, schenken und gewähren. Nun stehet nichts mehr im 
Wege. Die Sünde ist durch seinen Tod abgetan; die Missetat ist durch sein Blut versühnet, 
und die ewige Gerechtigkeit durch seine Auferstehung wiedergebracht (Dan. 9,24). Der 
Schatz seiner würdigen Verdienste ist unermesslich, das Heil ist unaussprechlich und sein 
Testament ewig und unendlich.  A l l e s , was  e r  hat, soll durch ihn auch  u n s e r  s e i n . 
Auch seine Herrlichkeit sollen wir erben und mit ihm genießen in des Vaters Reich. Zu allen 
diesen  Seligkeiten  liegt  der  Grund  in  der Ve r g e b u n g  d e r  S ü n d e n ;  „denn  wo 
Vergebung  der  Sünden  ist,  da  ist  Leben  und  Seligkeit.“  Ein  begnadigter  Sünder  ist 



- 28 -

berechtigt  zu  allen  Gütern  des  Reichs  Gottes,  und  sein  A n t e i l  an  diesem  ganzen 
Reichtum  Christi  wird  ihm  im  heiligen  Abendmahl  t e s t a m e n t l i c h  versichert  und 
bekräftigt. Das Vermächtnismahl des Herrn, welches er den Seinen zu halten befohlen hat, 
ist gleichsam das A n g e l d  und Pfand aller noch rückständigen und ihnen aufbehaltenen 
Seligkeiten. Was sie noch nicht empfangen haben, auch in dieser Zeit noch nicht genießen 
können, das wird ihnen doch in dem heiligen Abendmahl  beigelegt und als  das  I h r e 
testamentlich übergeben. Dort, wann uns das Erbe wird überliefert und das Reich Gottes 
offenbaret  werden,  da  werden  wir  erst  recht  inne  werden,  was  uns  Jesus  in  dem 
Abendmahl geschenkt und anvertrauet habe. Nach diesem t e s t a m e n t l i c h e n  S i n n 
gilt hierher, wenn Jesus bald nach gehaltenem Abendmahl von seinen Jüngern zu dem 
Vater gesagt hat: „Ich habe ihnen gegeben die Herrlichkeit, die du mir ersehen hast“ (Joh. 
17,22).  Wie  wenn  ein  Vater  seinem Sohn  ein  kostbares  Stück,  eine  Denkmünze,  ein 
Goldstück übergibt und zu ihm sagt: „Das ist das Kleinod unsers Hauses; das hat mir mein 
Vater  gegeben  und  nun  überliefere  ich  es  dir.  Das  soll  dir  das  Wahrzeichen  und  die 
Versicherung sein, dass ich dir all mein Hab und Gut vermacht habe und du mein völliger 
Erbe sein sollst.“ So meint es das treue Herz Jesu gegen uns in seinem Abendmahl! Sehet 
also, es liegt in dem heiligen Abendmahl die konzentrierte Gnade des ganzen Testaments 
Gottes. Da ist alles zusammengefasst, was dass Haus Gottes vermag, was alle Verdienste 
des Sohnes auswirken. Und so v i e l  wird dem Glauben vorgehalten und angeboten (denn 
dies Testaments-Wort: für euch, erfordert eitel gläubige Herzen) wenn es heißt: „Das ist 
es, das ist das Testament in meinem Blut.“

Wenn nun der Glaube diesen testamentlichen Sinn des Herrn Jesu recht versteht und 
nach seinem liebevollen Herzen erkannt hat: o wie kann er da zugreifen. Er umfasst bei 
diesem Angeld den ganzen Gnaden- und Friedensbund mit allen Gottesverheißungen, die 
in Christo Jesu Ja und Amen sind. Er ergreift und fasst dabei seinen ganzen Jesum, der 
ihm in seinem Abendmahl ein recht konzentrierter Jesus ist (wie ein geistreicher Lehrer 
unserer Kirche zu reden pflegte). Er vereiniget sich darüber mit allen Leiden, Striemen und 
Blutströpflein seines Heilandes. Er senkt sich hinein in die Gemeinschaft seines Todes und 
seiner Auferstehung, und denkt, wie wir singen: „Dein ganzes Leiden, Kreuz und Pein, das 
müsse meine (Lebens-) Stärke sein.“ Alles, was dein Tod austrägt; alles, was dein Herz 
damit meinte und mir zugedachte, da es all sein Blut für mich vergossen hat; alles, was 
dein heiliges Verdienst erworben hat, d a s  i s t  j a  m e i n ,  mein Los und Erbteil: „ich 
nehme es,  da ich jetzt  dein gesegnetes Brot und deinen gesegneten Kelch,  das neue 
Testament, nehme. Und ob ich es schon noch nicht alles weiß und verstehe, viel weniger 
inne werden und empfinden kann, so nehme ich es doch jetzt, wie du es mir mit deinem 
Blut vermacht hast, und wie du nun als Priester darüber waltest im Heiligtum. Ich nehme 
es nach deinem ganzen Herzenssinn und lege mein Amen zu deinen Testaments-Worten, 
dass mir dasselbe gewiss, zu einem ewigen Recht versichert und, bis ich es sehen und 
ewig haben werde in deinem Reich, versiegelt sei.“

Das  ist  der v o l l e  S i n n  und  das  eigentliche,  wichtigste,  seligste  Geschäft  des 
rechten evangelischen Glaubens bei dem Genuss des heiligen Abendmahls. Selig, wer so 
mit  seinem  Heiland  als  gegenwärtig  darüber  reden  und  handeln,  und  seine  ganze 
Seligkeitssache  mit  ihm  so  testamentlich  ausmachen,  (ich  wollte  lieber  sagen)  so 
ausgemacht  halten,  und  darauf  bis  in  den  Tod  bestehen  kann!  So  dient  das  heilige 
Abendmahl  zu  einer  freimütigen  A n s p r a c h e  an  alle  Verheißungen  Gottes;  in  allen 
Umständen, wo uns Hilfe nötig ist, kann man sich darauf berufen und dem Herrn sagen: 
das ist ja der Bund zwischen dir und mir, auf ewig mir mit deinem Blut versiegelt und auf  
das Herz gelegt; du kannst nun nicht anders, nicht weniger tun, als du meinem Glauben 



- 29 -

schon in  deinem Testament  beigelegt  hast.  Darum harre  ich  dein,  und warte  auf  die 
Vollendung deines neuen Testaments mit Freuden.

Wir sehen hieraus, dass es bei dem Genuss des heiligen Abendmahls nicht nur darauf 
ankommt, was wir für wirklichen Segen in den süßen und kräftigen Empfindungen unsers 
Herzens erlangen. Man darf diese wichtige Unterhandlung mit dem Herrn nicht nach dem 
G e f ü h l , so wir dabei inne werden, allein abmessen oder schätzen. Es ist nicht nur so viel 
darin enthalten, als wir empfinden, schmecken und wirklich genießen, sondern unendlich 
mehr, was wir in dieser Schwachheit  auf Erden noch nicht empfinden und schmecken 
können.  Darum ist  es  dem Glauben übergeben zur  Bestätigung der  ganzen Wahrheit, 
darauf wir uns Gott ergeben haben, und gereicht demselben zu einem versicherten Recht 
an a l l e s , was das Erbe Gottes in sich hält.

Hierbei ist aber auch noch Folgendes zu merken und zum lautern Verständnis dieses 
großen  Geheimnisses  tief  zu  beherzigen.  Wenn  einem  im  menschlichen  Leben  ein 
Vermächtnis zugestellt wird, dass man es zu rechter Zeit aufweisen, eröffnen lassen und 
sein Recht daraus dartun könne, so muss man mit leeren Zeichen, mit bloßen Buchstaben, 
mit  Briefen und Siegeln handeln,  die  von der  Sache selbst  weiter  noch nichts  in  sich 
schließen. Aber so ist es nicht mit dem Vermächtnis, das uns Jesus in seinem Abendmahl 
zustellt  und  zueignet.  Da  sind  nicht  nur  Buchstaben  und  bloße  Zeichen,  sondern 
w e s e n t l i c h e  Mitteilungen, die in unser Herz und Geist gelegt werden. Jesus handelt 
mit uns nicht in bloßen ä u ß e r l i c h e n  Zeichen. Das wäre dem neuen Testamente nicht 
gemäß,  welches  nicht  in  äußerlichen  Sinnbildern  und  Schattenwerk  besteht,  sondern 
G e i s t  u n d  K r a f t  u n d  L e b e n  mit sich führt. Darum sagt der Heiland nicht: Nehmet 
das Brot; das soll euch zum Zeichen meines Bundes mit euch sein; nehmet den Kelch; der 
soll euch das gewisse Zeichen sein, dass mein Blut euch gelten soll; sondern er sagt: „Das 
ist mein Leib, – das ist mein Blut des neuen Testaments. Hier habt ihr mich selbst, mit 
meinem Fleisch und Blut, wie es für euch hingegeben, wie es für euch vergossen wird; so 
nehmet es zum Angeld und um Unterpfand aller Erbgüter, die in meinem Reichtum sind. 
H a b t  i h r  d a s ,  was ich euch jetzt gebe, so hängt alles andere daran, und kann euch 
nichts zurücke bleiben, denn ihr seid durch mein Fleisch und Blut auf das Innigste mit mir  
verbunden. Esset es, trinket es, nehmet es in euer Herz und Seele hinein: so ist mein 
Bund wesentlich versiegelt in euern Herzen mit dem Geist, der in meinem Fleisch und Blut 
ist und wirkt; so seid ihr Eins mit mir zu einer Genossenschaft der Liebe, die vom Vater in  
mir und von mir in euch ist. (Joh. 17,26). So real und wesentlich handelt der Heiland mit 
den Seinen, wenn er ihnen sein Testament gewährt! Da wirken wesentliche Kräfte des 
ewigen  Lebens,  die  durch  die  Mitteilung  seines  Fleisches  und  Blutes  in  unsere  Seele 
eingehen, und uns mit ihm zu  e i n e m  Leib, daran er das Haupt ist, verbinden. Darum 
sagt der Heiland davon: „Wer mein Fleisch isset, und trinket mein Blut, der hat das ewige 
Leben,“ denn er hat es testamentlich in Jesu Fleisch und Blut empfangen; „der bleibet in 
mir  und  ich  in  ihm“  (Joh.  6,56).  So  ist  sein  Fleisch  und  Blut  seinen  Genossen  das 
kräftigste, lebendige, göttliche Siegel in seinem Geist zu der ganzen Gemeinschaft, die wir 
mit ihm haben sollen in seinem ewigen Reich. Wir sind dazu mit s e i n e m  e i g e n e n 
F l e i s c h  und  B l u t  gleichsam  bezeichnet,  das  ist,  in  lebendiger  göttlicher  Kraft 
durchdrungen worden.

Darum  gereicht  dies  Essen  und  Trinken  auch  dem  lebendigen  Glauben  zu  einer 
wesentlichen Nahrung, zu einer kräftigen Stärkung; er wird dadurch unterhalten und in 
seinem Leben  und  Wachstum gefördert.  Es  legen  sich  Kräfte  an,  wodurch  er  um so 
getroster  und stärker  wird,  sich an die  Verheißung Gottes  zu halten,  und der  seligen 
Hoffnung in der Offenbarung derselben entgegen zu gehen. Und ist die L i e b e  zu Jesu in 



- 30 -

dem  Herzen  angezündet,  so  wird  dies  reine  Flämmlein  auch  dadurch  wie  eine 
Feuerflamme von  zugegossenem Öl  genähret,  dass  man  immer  brünstiger  wird,  dem 
Seelenbräutigam in reiner Liebe anzuhangen und die Gemeinschaft mit ihm lauterlich zu 
bewahren.  Sollte  es  nun  wohl  ohne  i n n i g e  Empfindung  in  unserm Geiste  abgehen 
können, wenn uns Jesus sein Fleisch und Blut in Gotteskraft wesentlich mitteilt und sich 
dadurch  so  genau  mit  uns  verbindet?  Sollte  man  nicht  dabei  das  Leben  seiner 
ausgegossenen Liebe in dem Herzen auf unaussprechliche Weise empfinden? Davon mag 
die  E r f a h r u n g  einem jeglichen zeugen. Gewiss, der Herr ist nicht sparsam, mit den 
süßesten E r q u i c k u n g e n  seiner Liebe die Seinn, seines Leibes Glieder, zu erfrischen und 
in ihrem Geiste zu erfreuen. O, wenn wir mit Augen sehen könnten, was hier zwischen 
Christo und seinen Gläubigen vorgeht, wie würden wir dies geheimnisreiche Testament 
seiner Liebe noch viel teurer schätzen, und in heiligem Schmuck uns dabei einzufinden 
trachten! Aber dies alles, was dabei das Herz empfindet, und in göttlichem Frieden, der 
über allen Verstand geht (Phil.  4,7),  wirklich genießt,  – dies alles,  sage ich, hat nicht 
weniger  eben diese Absicht,  dass wir  in  das Testament Jesu eingenommen und darin 
behalten und versiegelt sein mögen bis auf die Erscheinung seiner Herrlichkeit. Denn da 
sieht Jesus bei seiner Einsetzung auch schon hinaus, wenn er verheißt, dass er alsdann 
mit uns das Neue, das jetzt noch ganz Unbekannte und Unbegreifliche, in himmlischer Art 
trinken werde. „Da wird er Abendmahl mit uns halten und wir mit ihm;“ wie er weiß, und 
wir jetzt noch nicht verstehen (Offb. 3,20).

Aber  eben deswegen hat  er  jetzt  sein  Testament  in  ein  solch  Essen und Trinken 
gestellt, weil unser Leib nicht zurück bleiben, sondern auch sein Teil an dem herrlichen 
Erbe Gottes empfangen und haben soll. Daher wird er auch jetzt schon in das Testament 
Gottes mit hinein genommen, und darf diese Speise und diesen Trank mitgenießen, damit 
es demselben eine testamentliche Versicherung seiner vollkommenen Erlösung von aller 
Schwachheit und Verweslichkeit und ein lebendiges Siegel der herrlichen Auferstehung und 
der künftigen Klarheit sein möge. Hier gilt eben der Schluss, den Paulus macht (Röm. 
8,11): dass er unsere sterblichen Leiber lebendig machen werde um des uns geschenkten 
und  in  uns  wohnenden  Geistes  willen.  Solchen  Vorzug,  solchen  Preis  hat  das  neue 
Testament, das wesentliche Kräfte, Geist und Leben mitteilt! Es ruhe und bleibe uns nur 
dies  Siegel  in  unsern  Herzen, b i s  w i r ’ s  s e h e n ,  dass  unsere  Namen  in  das 
Lebensbuch des geschlachteten Lämmleins geschrieben sind!

Noch wollen wir das Abendmahl kürzlich betrachten

3. als ein gemeinschaftliches Liebesmahl.

Das meint der Heiland, wenn er zu den Jüngern sagt: Esset mit einander! Tr i n k e t 
a l l e  d a r a u s !  und hernach: S o l c h e s  t u t  künftig und setzet diese Handlung mit- 
und  untereinander  fort!  Das  Abendmahl  macht  die  genaueste,  ja  eine  wesentliche 
Verbindung der Gläubigen untereinander. Denn hier stehen sie nicht nur in einem Sinn auf 
Jesum und in einem Bekenntnis zu Jesu miteinander, sondern nehmen auch wirklich Teil 
an  e i n e r l e i  Gnaden und Gaben, und sind beisammen an  e i n e m  Tisch des Herrn als 
Kinder e i n e s  Hauses, als Geschwister, die e i n e n  Vater, e i n e  Versorgung und e i n  Erbe 
haben. Und das war auch eine H a u p t a b s i c h t  des Heilands, um welcher willen er diese 
Stiftung seines Testaments in ein gemeinschaftliches Essen und Trinken geordnet hat. Er 
wollte gerne haben, dass diejenigen, so sich an ihn halten, auch miteinander sollten Eins 
werden und sein in ihm, ihrem Herrn und Haupt. Darum stellt er ihnen dies Mittel zur 



- 31 -

genauesten Zusammenfassung in einem Geist des Glaubens, zur innigen Verbindung ihrer 
Herzen in der Liebe, ja zu einer wirklichen Gliederschaft an ihm. Seine Liebesabsicht ging 
so  weit,  dass  sie  Glieder s e i n e s  Leibes  sein  sollten.  Darum soll  sein  Fleisch  ihnen 
„wahrhaftig eine Speise und sein Blut wahrhaftig ein Trank sein“ (Joh. 6,55).  Und sie 
sollen davon nicht anders noch geringer denken, als dass der gesegnete Kelch, welchen 
sie  segnen,  „die  Gemeinschaft  des  Blutes  Christi,  und das  Brot,  das  sie  brechen,  die 
Gemeinschaft des Leibes Christi unter ihnen allen sei“ (1. Kor. 10,16), dadurch sie viele 
e i n  L e i b  seien,  der  aus  ihm seine  Belebung,  seine  Nahrung,  sein  Wachstum,  sein 
Gedeihen und all’ seinen Wohlstand und Zierde habe. Ja um dieser Ursache willen drückt 
Paulus die Verbindung mit ihm und untereinander noch viel inniger aus (Eph. 5,30): „Wir 
miteinander sind Glieder seines Leibes, von seinem Fleisch und von seinem Gebeine.“ Er 
redet es mit wirklicher Anbetung der Wunderliebe des Herrn, und beschließt: D i e s e s 
G e h e i m n i s  i s t  g r o ß !  Hier gilt es zu singen: „O, der großen Heimlichkeiten, die nur 
Gottes Geist kann deuten!“

Aber eben deswegen ist der gemeinschaftliche Genuss des heiligen Abendmahls auch 
der  h ö c h s t e  Grund  zu  der b r ü d e r l i c h e n  L i e b e ,  die  unter  den  Gläubigen  im 
Schwange gehen, und ihr  U n t e r s c h e i d u n g s z e i c h e n  von der Welt und dem bösen 
Haufen sein soll. Soll in Jesu Reich und unter den Seinen die Liebe herrschen; ist das sein  
n e u e s  G e b o t ,  dass sie  sich unter  einander lieben, w i e  e r  sie  geliebet  hat  und 
liebet; s o l l  d a r a n  Jedermann erkennen, dass sie  s e i n e  Leute,  s e i n e  Jünger sind, 
wenn sie gegen einander diese Liebe haben (Joh. 13,34.35): so gibt er ihnen durch sein 
Abendmahl die allerwichtigste Übung und allerkräftigste Unterhaltung der Liebe an die 
Hand;  denn  Liebe  will  geübet  sein.  Deswegen  hält  uns  dasselbe  nicht  nur  unsere 
Verpflichtung  vor,  dazu  wir  mit  höchstem  Grund  verbunden  sind,  sondern  gibt  auch 
wirklich  die  süßesten  Kräfte  und  lieblichsten  Triebe  dazu.  Es  ist  ein  wesentliches, 
lebendiges  Band  der  Liebe  in  Christo  Jesu,  unserm  einigen  Haupt.  So  wird  die 
Gemeinschaft der Heiligen, die wir in unserm öffentlichen Glaubensbekenntnis angeben, 
auf Erden unterhalten; bis der Herr kommt.

Allein was sollen wir nun hierbei von unsern Zeiten denken? – Gewiss, dieser Sinn ist 
ziemlich fremd und unbekannt unter unsern heutigen Christen geworden. Es ist schon 
lange eingetroffen, was Jesus zuvor gesagt: „die Liebe werde erkalten in Vieler Herzen“ 
(Matth. 24,12). Man weiß kaum mehr, was Gemeinschaft der Gläubigen ausweist. Man ist 
schüchtern,  nur  einen  ernstlichen  Gedanken  davon  zu  fassen,  und  hält  es  für  etwas 
Sonderliches und Bedenkliches, wenn nur Etliche sind, die einander so lieben und ihre 
Liebesgemeinschaft so üben und untereinander beweisen wollen, wie es den Gläubigen 
zusteht und ihr gemeinschaftliches Essen und Trinken in der Wahrheit mit sich bringt. Wer 
bedenkt, und so man es bedenkt, wer muss nicht darüber erröten und in seinem Gewissen 
beschämt sein, was uns jedes Mal vorgelesen wird? Also sollen „wir alle, so durch den 
Glauben  Christo  eingeleibet  sind,  durch  brüderliche  Liebe,  um Christi,  unsers  liebsten 
Heilandes willen, der uns zuvor so hoch geliebet hat, alle wie e i n  Leib, Trank, Kuchen und 
Brot werden, und solches mit  der Tat und Wahrheit  ohne allen Betrug treulich gegen 
einander beweisen.“ Schöne, wichtige, dem ganzen Sinn des Stifters gemäße Worte! O, 
dass nur alle Abendmahlsgenossen allenthalben und zu jeder Zeit ein solch Herz hätten, 
das da fähig wäre, einen so lieblichen und wichtigen Antrag anzunehmen, demselben mit 
ganzer  Ergebenheit  beizustimmen,  und  zu  erfahren,  dass  Jesus  Christus  noch  eben 
derselbige ist gestern und heute und allemal, wenn wir sein Testament in unserer Mitte 
haben, treu in seinem ganzen Hause, bis sein Werk und die Sache seines Reiches in dieser 
Welt ihre Vollendung erreicht!



- 32 -

Wer G l a u b e n  im Herzen hat, der kann es, der wird es erfahren, er sei auch, wo er 
wolle!  Jesus  wird  ihm  nichts  vorenthalten  von  den  wesentlichen  Testaments-Gütern, 
dadurch er der Seinen pfleget und seine Glieder erhält in der Gemeinschaft mit ihm und 
durch ihn mit dem Vater. Wenn er geoffenbaret wird, so wird sich auch zeigen, dass der 
Herr die Seinigen kennet (2. Tim. 2,19); ob er es schon geschehen lässt, dass in seiner 
Kirche (wie damals bei der ersten Abendmahlsversammlung auch ein Judas mitgegessen 
und getrunken hat,) noch immer Seelen sich mit einfinden, die weder Glauben noch Liebe 
haben. Das ist seine Geduldszeit! wie er auch damals mit wehmütigem Herzen den Judas 
dabei  geduldet  und  ihm  sein  einmal  zugestandenes,  auch  äußerliches  Recht,  in  der 
Gesellschaft  der  Zwölfe  zu  sein,  nicht  genommen hat,  bis  er  sich  selbst  durch  seine 
offenbare Falschheit unter Gottes schwerem Gericht abgeschnitten. Und so lange seine 
Kreuzeswege in seiner Haushaltung fortwähren, so sollen seine treuen Knechte und alle 
seine wahren Glieder sich an diesem Beispiel und Vorgang ihres Herrn aufrichten, sich ihre 
Rechte an ihn und sein Testament und ihre Freudigkeit durch die falsche Anmaßung derer, 
so dem Herrn nicht treulich anhangen, auch nicht hindern noch kränken lassen, sondern 
ihre Zeit wahrnehmen, wovon ihnen bezeuget ist: „Hier ist die Geduld und der Glaube der  
Heiligen!“ Offb. Joh. 13,10.

Einem  jeglichen  aber  soll  diesfalls  die  Erinnerung  Pauli  um  so  tiefer  zu  Herzen 
dringen: „Der Mensch prüfe aber sich selbst,“  und bedenke, was er tut,  wenn er von 
diesem Brot isset und von diesem Kelch trinket (1. Kor. 11,28). Ihm, dem Herrn Jesu, sei 
Ehre, Lob und Dank, dass er uns dies Mahl seiner Liebe hinterlassen, und auch in unserer 
Kirche  bisher  gelassen  und  unversehrt  erhalten  hat!  Er  lasse  es  unter  uns  zu  einem 
Ze u g n i s  seiner  Wahrheit,  zu  einem dankbaren  Gedächtnis  seiner  blutigen  Liebe,  zu 
einem  Ze i c h e n  seiner  Gnadenhaushaltung  mit  uns,  zu  einem  S c h r e c k e n  seiner 
Feinde und zur  E r h a l t u n g  seines gläubigen Häufleins sein und bleiben in Geist und 
Kraft bis auf seinen Tag!

Amen



- 33 -

4. Predigt

Jesus am Ölberge.

Matthäus 26,30; Markus 14,26; Lukas 22,39; Johannes 18,1

Und da sie  den Lobgesang gesprochen,  und Jesus solches (Joh.  Kap.  14 bis  17)  
geredet  hatte,  ging er  hinaus nach seiner  Gewohnheit  über  den Bach Kidron an den  
Ölberg. Es folgeten ihm aber seine Jünger nach an denselbigen Ort. (Matth. 26,36 – 46;  
Mark. 14,32 – 42; Luk. 22,40 – 46; Joh. 18,1) Da kam Jesus mit ihnen zu einem Hofe, der  
hieß Gethsemane. Da war ein Garten, darein ging Jesus und seine Jünger, und sprach zu  
ihnen: Setzet euch hier, bis ich dort hingehe und bete. Und er nahm zu sich Petrus und  
Jakobus und Johannes, und fing an zu trauern, zu zittern und zu zagen, und sprach zu  
ihnen: Meine Seele ist betrübt bis an den Tod; bleibet hier und wachet mit mir. Betet, auf  
dass ihr nicht in Anfechtung fallet. Und er riss sich von ihnen bei einem Steinwurf und  
kniete nieder, fiel auf sein Angesicht auf die Erde, betete und sprach: Abba, mein Vater, es  
ist dir alles möglich: überhebe mich dieses Kelches; doch nicht, was ich will, sondern was  
du willst. Und er kam zu seinen Jüngern, und fand sie schlafend, und sprach zu Petrus:  
Simon, schläfest du? Vermöchtest du nicht eine Stunde mit mir zu wachen? Wachet und  
betet, dass ihr nicht in Versuchung fallet. Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach.  
Zum andern Mal ging er aber hin, betete und sprach: Mein Vater, ist’s nicht möglich, dass  
dieser Kelch von mir gehe, ich trinke ihn denn, so geschehe dein Wille! Und er kam, und  
fand sie abermals schlafend; denn ihre Augen waren voll Schlafs, und wussten nicht, was  
sie ihm antworteten. Und er ließ sie, und ging abermals hin, und betete zum dritten Mal,  
und redete dieselbigen Worte. Es erschien ihm aber ein Engel vom Himmel, und stärkete  
ihn; und es kam, dass er mit dem Tode rang, und betete heftiger. Es ward aber sein  
Schweiß wie Blutstropfen, die fielen auf die Erde. Und er stand auf von dem Gebet, und  
kam zu seinen Jüngern, und fand sie schlafen vor Traurigkeit, und sprach zu ihnen: Ach,  
wollt  ihr  nun schlafen und ruhen? Es  ist  genug.  Siehe,  die  Stunde ist  hier,  dass  des  
Menschen Sohn in der Sünder Hände überantwortet wird. Stehet auf, lasset uns gehen.  
Siehe, der mich verrät, ist nahe. Betet, dass ihr nicht in Anfechtung fallet.

Eingang.

s heißt von Jesu, unserm Herrn, (Hebr. 5,7): „Er hat in den Tagen seines Fleisches 
Gebet und Flehen mit starkem Geschrei und Tränen geopfert zu dem, der ihm von 
dem Tode konnte aushelfen, und ist  auch erhöret worden.“ Der Apostel  will  in 

dieser ganzen Stelle Jesum beschreiben als den r e c h t e n  P r i e s t e r  und Mittler gegen 
Gott. Das war ein heiliges und wichtiges Amt, mit Gott zu handeln für die Sünder, und sie 
vor seiner Heiligkeit wegen ihrer Verschuldung zu vertreten und zu versühnen. Auf dies 
Amt,  welches  eigentlich  und  allein  dem Sohne  Gottes  zukommt,  hat  das  Vorbild  des 
Hohenpriesters im alten Testament gedeutet.  Gott  selbst hat seinen Sohn in dies Amt 
gesetzt und ihm diese Ehre und Würde gegeben. Davon haben wir das Zeugnis Gottes in 

E



- 34 -

dem 110.  Psalm,  da er  den Herrn,  den er  zu  seiner  Rechten gesetzt  hat,  mit  einem 
Eidschwur zu einem  e w i g e n  P r i e s t e r  eingesetzet. Und diese Worte Gottes werden 
auch hier in dem vorhergehenden 6. Vers angeführt: Du bist ein Priester in Ewigkeit nach 
der Ordnung Melchisedeks. – Darin besteht nun die Hauptsumme der ganzen Erkenntnis 
Jesu. Darauf beruhet der Grund unserer Zuversicht und des Glaubens an ihn. Was kann 
uns näher angehen, als zu wissen, wie sich unser Versühner unserer angenommen habe 
und noch annehme, und wie sehr ihm unsere Sache angelegen sei? – Davon zeuget nun 
sein ganzes Leiden. – Aus den Begegnissen, die ihn in seiner Demütigung bis zum Tode 
betroffen,  will  uns  hier  der  Apostel  den  Trost  beibringen,  dass  er  ein m i t l e i d i g e r 
P r i e s t e r  sei.  Jesus ist  in allem wohl geübt,  durch Erfahrung wohl versucht,  unserer 
ganzen Not in den Tagen seines Fleisches kundig geworden. Er hat selbst erfahren, wie 
einem in der Schwachheit zu Mute sein mag. Daher kann er auch Mitleiden haben mit 
denen, welchen er mit seinem Priesteramt zu Hilfe und zu statten kommen soll. Er hat 
selbst erfahren, was es für Gebet und Flehen, ja Geschrei und Tränen kostet, bis der Wille  
des Menschen ganz in den Willen Gottes versunken und zu allem Gehorsam ergeben und 
bereit ist; er hat selbst erfahren, wie wohl es der Seele tut, wenn sie in ihrem Andringen 
an Gott erhöret wird, und ihr Hilfe widerfähret. Und dies alles um unsertwillen und uns zu  
gut, damit wir an ihm einen solchen Priester haben möchten, als wir bedürften.

Nun diese  Vorgänge und Erfahrungen,  wodurch  der  mitleidige  Priester  zu  seinem 
ewigen Amt gleichsam eingeweihet wurde, sind uns in dem vorhabenden Passions-Stück 
beschrieben. Da geschahe an ihm, was der Apostel mit obigen Worten so nachdrücklich 
vorstellt.  Sie  geben uns  das  rechte  Angenmerk,  wenn wir  nun Jesum in  dem Garten 
Gethsemane  anschauen  und  betrachten  wollen.  In  dieser  Absicht  will  ich  dies  Mal 
vorstellen

Jesum am Ölberg als den für uns in größter Seelenangst geübten 

und betenden Priester.

Wir wollen dabei besonders erwägen:

1 . Wa s  i h m  d i e s e  g r o ß e  S e e l e n a n g s t  v e r u r s a c h t  h a b e ,  und

2 . w i e  e r  d a r i n  a l s  u n s e r  P r i e s t e r  g e ü b e t  w o r d e n  u n d  g e b e t e t
h a b e ?

Abhandlung.

Jesus geht mit seinen Jüngern an den Ölberg, und kommt mit ihnen in den Garten 
Gethsemane, daselbst zu beten, und mit Gott über sein allernächst bevorstehendes Leiden 
zu handeln. Er war ja schon das Lamm, das der Welt Sünde trug, der Priester, der sich 
selbst opfern und für die Sünder in den Tod geben wollte. Und wie er wusste, was mit ihm 
vorgehen würde und sollte, so hat er schon vorher in herzlichstem Gebet (Joh. 17) mit  
seinem Vater  darüber  gehandelt,  und ihm den ganzen Zweck  dieses  seines  Hingangs 
übergeben.  Mit  einem  solchen  zum  Vater  erhabenen  Herzen,  mit  solcher  betenden 
Gemütsfassung kommt Jesus in den Garten. Und in dieser Unterhandlung mit Gott reißt er 
sich auch noch von seinen Jüngern, derselben noch weiter abzuwarten. Da überfällt ihn 



- 35 -

augenblicklich Schrecken und Zittern;  er  gerät  in  ein grausames Entsetzen,  und seine 
Seele ist mit der tiefsten Betrübnis umfangen. Er lässt diese schmerzliche Empfindung 
seiner bedrängten Seele auch noch seine drei Jünger wissen, und sagt zu ihnen: „Meine 
Seele ist betrübt bis an den Tod.“ Hiermit wird uns etwas Besonderes berichtet, was in der 
Seele Jesu vorgegangen ist.

Wir können freilich in unserer Schwachheit, und da uns überhaupt die Seelensachen 
noch  sehr  unbekannt  sind,  nicht  vollkömmlich  erreichen  noch  begreifen,  w a s  in  der 
heiligen Seele Jesu bei seinem Leiden vorgegangen. Und das ist auch die Ursache, warum 
uns von dem, was innerlich bei ihm vorgekommen, Weniges angezeigt ist. Unsere Sinne 
sind zu grob und zu stumpf; ja selbst unsre innerlichen Erfahrungen von unserer Seele 
sind zu unrein und zu dunkel,  als dass wir dadurch von diesen heiligen Geheimnissen 
etwas deutlicher zu fassen fähig wären. Doch wollte uns Jesus nicht unberichtet lassen, 
dass in seinen priesterlichen Verrichtungen seine Seele für uns mit allem Ernst und Treue 
gearbeitet  habe (Jes.  53,12).  Und diese Arbeit  s e i n e r  Seele geschah hier  unter  der 
größten Angst und Betrübnis. Wir wollen dieser hochwichtigen Sache mit tiefster Ehrfurcht 
und heiliger Scheu nachdenken, und was für uns geschehen ist, gerne durch seinen Geist 
zu einer heilsamen Frucht bei und an uns kommen lassen; daher wollen wir bemerken:

1. Was ihm diese große Seelenangst verursacht habe?

Hier war noch kein ä u ß e r l i c h e s  L e i d e n ,  seine Feinde hatten ihn noch nicht in 
Händen.  Er  war  hier  ganz  allein.  Was  aber  aus  dem  Unsichtbaren  auf  seine  Seele 
gedrungen ist, das war ihm desto empfindlicher. Der Heiland heißt es selbst einen Ke l c h , 
der  ihm zu trinken vorgehalten wurde.  Das  war  die  schwerste  Stunde (Mark.  14,35), 
darein ihn sein Vater kommen ließ. In diesen Kelch war die Bitterkeit des Todes, der Gräuel 
unsers Fluchs und der herbe Wein des göttlichen Zorns eingeschenkt, und die Seele Jesu 
sollte  nun  denselben  kosten.  Nämlich  er  musste  hier d i e  g a n z e  M a c h t  d e r 
F i n s t e r n i s  fühlen, welche hernach auch äußerlich durch die Gewalt seiner Feinde an 
ihn drang; er musste den Schrecken des Todes empfinden, worunter wir in dem ganzen 
Leben  mit  unsichtbaren  Banden  gefangen  lagen  (Hebr.  2,15);  er  musste  den  Zorn 
schmecken, der über uns wegen unserer Abweichung ergangen war; er musste den Fluch 
auf sich nehmen, der uns unter Gottes gerechtem Gericht drückte. Hier stand er in der 
Person  Adams.  Und  was  Adam durch  seinen  Abfall  im  Garten  wider  sich  erregt  und 
erwecket hatte, das drang hier in dem Garten alles auf Jesu Seele zu. So warf der Herr 
u n s e r  a l l e r  S ü n d e  auf ihn, oder, wie es eigentlich in dem Grundtext heißt: so ließ 
der Herr unser aller Sünde (mit allem, was dieselbe gewirkt hatte) ihm entgegen kommen, 
auf ihn stoßen und anlaufen (Jes. 53,7). So ward er für uns wirklich zur Sünde gemacht, 
da er für sich von keiner Sünde wusste (2. Kor. 5,21). Und ihm begegnete hier, was Adams 
Schuld über das ganze Menschengeschlecht gebracht hatte. So wurde ihm unsere Last 
aufgeladen und zu fühlen gegeben, als wenn er selbst ein Sünder wäre, auf den aller  
Fluch und Zorn und alle Kräfte der Finsternis mit Recht anrennen könnten. Das war ein 
bitterer Kelch, das waren schmerzhafte und uns unbegreifliche Empfindungen, darunter 
die Seele Jesu gedrängt war! Er gibt es selbst damit zu erkennen, dass er sagt: Meine 
Seele ist betrübt bis an den Tod. Die Sünder sollen doch w i s s e n , dass er um ihretwillen 
seiner Freude entbehren musste. Denn hier empfand und genoss er nicht die holdseligen 
Blicke von der  süßen Liebe seines Vaters,  sondern sein ganzes Gemüt war mit  lauter 
Betrübnis, gleichsam mit einer trüben Decke umfangen. Das war die rechte Zornpresse, 
darunter die Seele Jesu geleget wurde. Und das griff seine Menschheit so an, dass sie 



- 36 -

darunter hätte erliegen und des Todes sein mögen. Darum heißt es: „bis an den Tod.“ – 
Lieber Jesu! was haben dir unsere Sünden für Not verursacht! – Dir sei ewig Dank für 
diese Mühe und Arbeit deiner heiligen Seele!

Aber denket doch daran, ihr Lieben! was die Seele Jesu für grauenhafte Vorstellungen 
bei diesen heftigen Empfindungen gehabt haben muss? Eine schreckhafte und entsetzliche 
Vorbildung des Todes, den er sterben sollte, setzte sein Gemüt in solches Grauen, dass 
nicht nur alle seine Lebensgeister zurücktraten, sondern auch seine ganze menschliche 
Natur in solche Erschütterung, Nachlassung, der Kräfte und Zagheit kam, als sie kaum 
ertragen und ausdauern konnte.  Da befand er  sich in der  Menschen Schwachheit;  da 
erfuhr er, wie viel das Fleisch vermag, und wie ein Mensch im Fleisch so schwach und 
unvermögend ist, alle diese Anläufe der unsichtbaren, finsteren Kräfte auszuhalten! Da 
erfuhr er, wie die ganze Natur darüber erschüttert wird, und ihr Wille sich mit Grauen 
zurück zieht, weil solche Empfindungen ihrem Zustande zuwider sind, und sie darunter 
vergehen  müsste.  Aber  das  war  nun  die  betrübte  Stunde,  die  Gott  über  den  Mittler 
kommen ließ, dass er inne werden musste, was die finstere Macht des Todesreichs unter 
der Gewalt des Satans auf eine Seele wirken kann.

Und wie ihm innerlich dabei zu Mute gewesen, das hat uns David mit Redensarten 
angezeigt,  die  ihm  seine  Not  in  vorbildlicher  Ähnlichkeit  dieser  Leidensumstände 
ausgepresst hat. Zum Exempel (Ps. 55,5.6): „Mein Herz ängstet sich in meinem Leibe, und 
des  Todes  Furcht  ist  auf  mich  gefallen.  Furcht  und Zittern  ist  mir  angekommen,  und 
Grauen  hat  mich  überfallen;“  (Ps.  69,  1.2):  „Das  Wasser  der  Überschwemmung  mit 
Todesängsten gehet mir bis an die Seele. Ich bin in dem Schlamm eines Schlundes, da 
kein Grund zum Standhalten ist, versunken. Ich bin in tiefem Wasser, da mich die Flut 
überschwemmet  hat.“  (Ps.  18,5.6):  „Es  umfingen  mich  des  Todes  Bande,  und  ganze 
Ströme teuflischer Belialskräfte überfielen und erschreckten mich. Der Höllen Bande, die 
Ängsten, so im Todesschlund von dem Geist der Finsternis Schrecken machen, haben mich 
um und um bedrängt.“ So muss uns David erklären, was in der Seele Jesu vorgegangen, 
da sie betrübt war bis in den Tod.

Können wir nun Jesum an dem Ölberg anschauen, und ihn unter u n s e r e r  Last so 
kläglich reden hören, ohne dass uns das Herz bricht, ohne dass wir in Tränen vor ihm 
zerfließen? – Ihn hätte ja keine Angst betroffen, wenn er sich nicht unter  u n s e r e  Not 
gesteckt hätte! Ihn hätte ja kein Leid aus dem Reich der Finsternis berührt, wenn er nicht 
den Fluch u n s e r e r  Sünden auf sich genommen hätte. Darum gehet es uns so nahe an, 
dass wir an Ihm sehen sollen, worein wir durch die Sünde gekommen sind.

Ich will, um diese große Sache unserm schwachen Begriff etwas näher zu erklären, 
noch  Folgendes  hinzutun.  Ich  habe  unter  den  gemeinen  Leuten  öfters  die  Redensart 
gehört, dass sie von  S e e l e n k r e u z  sagen und sich davor auf’s Äußerste fürchten. Es 
heißt gleich: „Daraus möchte ein  S e e l e n k r e u z  entstehen!“ Die Leute verstehen wohl 
nicht, was sie sagen; doch ist es ihnen ängstlich und fürchterlich. Wenn einem äußerlich 
kein Leid begegnet ist, wenn er in seinen leiblichen Umständen nichts zu klagen hat, und 
er ist doch in seinem Gemüt niedergeschlagen, in seinem Inwendigen betrübt, unruhig 
und beängstigt: so heißen sie es S e e l e n k r e u z . Hier lässt sich nun diese Redensart am 
schicklichsten gebrauchen. Was Jesus am Ölberg empfunden hat, das war Seelenkreuz, 
wie hernach auch noch sein  L e i b  das Kreuz und an demselben unsern Fluch getragen 
hat. Aber, ihr Lieben, wenn Jesus sich so vor allem S e e l e n k r e u z  gescheuet und sich 
demselben entzogen hätte: wie wäre es mit uns geworden? Wir hätten es ewiglich mit 
Heulen und Zähnklappen in der Höhe tragen und leiden müssen. Nun dürfen wir kein 



- 37 -

solch’ S e e l e n k r e u z  mehr empfinden; wir könnten es auch nicht ertragen. Das wird uns 
jetzt von Gott nicht aufgelegt. Das kam allein unserm Mittler und Priester zu. Aber dass 
man sich jetzt aller Betrübnis seiner Seele so gern erwehren und in sich nichts davon 
empfinden will, was die Sünde ist und wirkt, das ist gar zu wenig, und zeigt schon an, 
dass man nichts von Jesu Leiden erkannt und verstanden habe. Ei, wenn er uns nur ein 
Tröpflein kosten lässet von dem Kelch, den er getrunken hat, so weigern wir uns, dass uns 
das ja nicht widerfahre! Weigert euch nicht, ihr Lieben! Scheuet euch nicht davor, wenn 
euch eure Sünden vor  Augen gestellt  werden,  und ihr  Betrübnis  und Angst  in  eurem 
Herzen  empfindet.  Es  wird  kein  solch  S e e l e n k r e u z  daraus  werden,  wie  ihr  in 
unrechtem Sinn  befürchtet.  Schauet  auf  Jesum,  der e u r e  N o t  gefühlt  und  solche 
Seelenangst um e u r e t w i l l e n  ausgestanden hat. Er ist ein m i t l e i d i g e r  P r i e s t e r, 
der weiß, wie uns um das Herz ist, wenn uns unsere Sünden ergreifen und die Schrecken 
des Todes in die Seele dringen, aber der auch dies Kreuz darum geduldet hat, dass er uns 
die  Erlösung erwerbe,  damit  w i r  solche Last  nicht  tragen und darunter  erliegen und 
verderben müssten. Was wir demnach von innerlicher Not fühlen, das soll uns nur zu Jesu 
hintreiben, dass wir seine Hilfe suchen. Denn darum ist er Priester geworden, dass er sich 
unserer annehmen, und uns aus aller Not der Seele erretten könnte. Und das wird uns um 
so mehr ein Herz zu ihm machen, wenn wir ferner erwägen:

2. Wie er in seiner großen Seelenangst ein wohlgeübter und versuchter  

Priester geworden.

Das zeigt  uns  die  Art  und der  große Ernst  seines  Gebets  an,  darin  er  zum Sieg 
durchgekämpft hat. Davon ist kürzlich Folgendes zu merken:

 Jesus macht sich sogleich mit seiner ganzen Seelenbegierde auf, da er merkt, 
dass ihn solche Betrübnis überfällt, u n d  w e n d e t  s i c h  m i t  i n n i g e m  G e b e t  z u 
s e i n e m  Va t e r.  Die Jünger, welche vorher Zeugen seiner Herrlichkeit auf dem Berge 
Tabor  gewesen  waren,  sollten  nun  auch  Zeugen  seiner  tiefsten  Demütigung  an  dem 
Ölberg sein. Er lässt sie in der Nähe ansichtig werden, was ihm hier widerfährt; aber sie 
können hier die Gesellschaft noch weniger als dort ertragen. Sie werden gleich bald von 
der Finsternis so niedergedrückt und übernommen, dass sie ins Schlummern hinsinken 
und sich auf zweimalige Erinnerung doch nicht heraus raffen und aufrichten können. Jesus 
aber gürtete sich mit b e s o n d e r e r  Wa c h s a m k e i t  seines Gemüts,  und ermahnte 
seine Freunde: „Wachet mit mir und betet auch eures Orts, dass ihr nicht bei dermaligen 
Umständen in eine Versuchung hinein eratet.  Ihr sehet nun, wie schwach ihr seid, ob 
schon euer Geist willig war, mit mir in den Tod zu gehen. Ermuntert euch und betet. Lasst 
euch eure Schwachheit nicht sogleich in den Schlaf hinziehen.“ – So war der Held zu dem 
Streit  gerüstet,  und gab sich  allein  in  den Kampf!  Auch hier  war  niemand unter  den 
Völkern mit ihm (Jes. 63,3)!

 E r  r i s s  s i c h  v o n  i h n e n  b e i  e i n e m  S t e i n w u r f  w e i t ,  kniete nieder 
und betete zu Gott mit der größten Bescheidenheit, aber doch mit kindlichem Herzen. Er 
war der Sohn, und wusste auch jetzt, dass er es war. Darum spricht er mit der zärtlichsten 
Anneigung seines Herzens: „Mein Vater! du bist und bleibst ja unter der Angst, die mich 
drückt, mein Vater! Siehe, wie es mir jetzt gehet!“ – Er hatte etliche Tage vorher auch 
schon einen Vorgeschmack von diesem Leiden empfunden, welcher aber bald und leichter 
vorüber ging. Plötzlich wurde seine Seele durch eine Vorstellung von dem Grauen des 
Todes  erschüttert,  dass  man  es  auch  an  der  Erschütterung  seines  Leibes  sehen  und 



- 38 -

gewahr werden konnte; aber plötzlich richtet er sich auch in demselben N u n  mit seinen 
Gedanken auf und redet den Vater an: „Vater, errette mich aus dieser Stunde; doch nicht 
anders, als dass dein Name, o Vater, verherrlicht werde!“ Und dieses Leiden war schnell 
vorbei, und der Sohn bekam Zeugnis von seinem Vater (Joh. 12,27 – 29). Hier aber fasst 
diese  Leidensstunde seine  Menschheit  noch  viel  heftiger  an,  und er  kehret  sich  auch 
wiederum mit diesem Gefühl  sogleich zu seinem Vater.  Da hat es der Sohn allein mit 
seinem Vater zu tun, der ihn zum Priester vor ihm ernennet hatte. Davon heißt es Hebr. 
5,8: Ob er schon der Sohn war, so kam es doch hier auf die tiefste Unterwerfung an, in 
welcher er Gebet und Flehen opferte.

 Er beuget sich daher unter seiner Not, fällt gar mit seinem Angesicht zur Erde und 
spricht: „Es ist dir alles möglich. Hebe diesen Kelch von mir weg; doch nicht, was ich will, 
sondern  was  du  willst.“  Das  war  kindlich  mit  dem Vater  geredet.  Sein  Geist  war  in 
vollkommener Willigkeit zu allem ergeben, was der Vater auch in dieser schweren Stunde 
über ihn bestimmt hatte. Aber weil er zugleich die Schwachheit seines Fleisches fühlte, so 
bat  er,  dass  ihm diese Empfindungen abgenommen werden möchten,  und beruft  sich 
zuversichtlich auf die a l l m ä c h t i g e  Stärke Gottes in seiner Schwachheit. Hier stand der 
Sohn in der größten Entäußerung seiner göttlichen Kraft und Herrlichkeit, ward unserer 
Schwachheit  in  dem  Fleisch  recht  ähnlich,  und  empfand,  dass  der  Wille  seiner 
menschlichen Seele vor dem Schreckbild des Todes Grauen hat, und sein Fleisch darüber 
ganz ohnmächtig wird. Der Vater erhörte dieses Flehen und sandte ihm einen Engel vom 
Himmel, der ihn stärken musste, damit seine ganze entkräftete Natur nicht unterliegen, 
sondern  diesen  Kampf  aushalten  könnte.  Ein  wunderbarer,  geheimnisvoller  Vorgang 
zwischen dem Vater und dem Sohne! In ehrfurchtsvoller Anbetung unsers Geistes sollen 
wir hierbei bedenken, wie der Vater unsertwegen mit seinem Sohne handelt! Der Sohn 
opfert  dem Vater  seine  herzliche  Willigkeit.  Der  Vater  nimmt  das  kindliche  Bezeugen 
desselben in seiner Gebetsunterredung an, sendet Hilfe und lässt ihn durch einen Engel 
stärken. Aber die Erscheinung dieses himmlischen Boten zeiget dem Sohn zugleich an, 
dass der Kelch nicht, ohne denselben vorher gekostet zu haben, vorüber gehen würde. 
Diesen Willen des Vaters nimmt der Sohn mit ganzem Herzen als eine neue Aufgabe des 
Gehorsams an. Und dahin gehöret, was Paulus Hebr. 5,8 sagt: „Ob er wohl der Sohn war, 
hat  er  doch  an  dem,  das  er  litte,  Gehorsam gelernet.“  Hier  wollte  es  zu  gänzlicher 
Unterwerfung des menschlichen Willens gelernt und geübet sein. Deswegen geht er zum 
zweiten und dritten Mal hin,

 betet und spricht: „Mein Vater! Wenn dieser Kelch nicht von mir vorüber gehen 
kann, ich trinke ihn denn, so geschehe dein Wille.“ Da gibt der Sohn nichts ab von seiner 
Zärtlichkeit gegen seinen Vater, und füget sich mit erneuerter Gehorsamswilligkeit, diesen 
Kelch zu trinken. Nämlich er fasst  nun auf’s  Neue alle seine Seelen- und Leibeskräfte 
zusammen  und b e t e t  d e s t o  h e f t i g e r,  um  dieselbe  Gottesmacht  durch  sein 
innigstes Eindringen im Gebet zu fassen, welche den Kelch zwar nicht wegheben, aber 
seine Seele in diesem Kampf zu dem Sie durchbringen wollte. Das war A r b e i t  ohne 
Gleichen!  Das  war  der  größte  Ernst,  unter  den  bittersten  Empfindungen,  unter  dem 
Entsetzen seiner menschlichen Natur, unter dem äußersten Schrecken seinen Seelenwillen 
in die lauterste G e l a s s e n h e i t  zu versenken. Das war die höchste P r o b e , durch den 
Zorn in die Liebe zu dringen, unter den Anläufen der unsichtbaren Macht der Finsternis mit 
heftigster  Anstrengung  aller  seiner  inneren  Gemütskräfte  die  Macht  der  Gnade  zu 
ergreifen,  durchzukämpfen,  da  alles  entgegen  stand,  und  sich  so  an  den  Willen  der 
göttlichen Barmherzigkeit anzuhalten, dass die Finsternis und der Fluch überwunden, aller 
Schrecken verschlungen wurde, und seine Seele zu der Heiterkeit in dem Lichte Gottes 



- 39 -

durchgebrochen.  Und  so  ist  der  Kelch,  indem  er  denselben  gekostet  hat, 
vorübergegangen. Da war der schwerste Kampf überstanden. Da stand seine Seele und 
der ganze Wille seiner Menschheit mit tiefster Stille und Gelassenheit in der mit seinem 
Gebet gefassten Kraft Gottes.

Dadurch ward unsere frevelhafte Abtrennung von dem Liebeswillen Gottes, welche 
durch  Ungehorsam  geschehen  war,  wieder  ausgeglichen  und  versühnt.  Dadurch  war 
wieder eine Menschenseele mit all ihren Kräften und Bewegungen in den lautern Willen 
der Kraft Gottes hineingesunken und hineingenommen. Das war wohl ein ungebahnter, mit 
lauter  Dornen  bewachsener  und  schmerzlicher  Weg,  auf  welchem  die  Seele  Jesu 
durchdringen, und uns eine ewige Erlösung finden (Hebr. 9,12) musste.

Wie  sich  dieselbe  dabei  verhalten,  das  hat  David  auch  in  dem  vorbildlichen 
Gebetskampf seiner Seele mit mehreren Worten angezeigt. Zum Exempel Ps. 55,17.19: 
„Ich aber will zu Gott rufen, und der Herr wird mir helfen. Er erlöset meine Seele von 
denen, die an mich wollen, und schaffet ihr Ruhe; denn ihrer ist viel wider mich.“ Diese 
R u h e  hat Jesus in seiner Seele empfunden und kräftig geschmeckt,  dass er  auch in 
derselben den Kriegsknechten entgegen gehen und mit freiem Mut sagen konnte: „Sollte 
ich den Kelch nicht trinken, den mir mein Vater gegeben hat?“ denn er war erhöret, und 
errettet worden von der Furcht und dem Grauen des Todes, so seiner menschlichen Natur 
einen Widerwillen erreget hatte, wie es Paulus Hebr. 5,7 ausdrückt. Gleichfalls heißt es Ps. 
69,3: „Ich habe mich müde geschrien, mein Hals ist heisch.“ Jesus hat Gebet und Flehen 
mit starkem Geschrei und Tränen vor Gott gebracht. Und Vers 19: „Mache dich zu meiner 
Seele, und bringe sie wieder in die Freiheit; um meiner Feinde willen errette mich.“ Davon 
dürfen und sollen wir eine  A b b i l d u n g  nehmen, die innigste Gebetsübung und reinste 
Bewegung  zu  bemerken,  die  in  der  Seele  Jesu  vorgegangen,  bis  sie  mit  ganzer 
Gelassenheit in dem Willen Gottes stand; in welchem Willen sie sich für uns auch unter 
dem  folgenden  äußerlichen  Leiden  g e h e i l i g t ,  und  mit  vollkommener  Geduld 
ausgehalten hat, bis alles vollendet war, was zu unserer Erlösung gehörte. E h r e  sei der 
arbeitenden Seele unsers Erlösers ewiglich, dass sie in solcher Mühe unsere Freiheit von 
der Obrigkeit der Finsternis erkämpft, und all’ unsern Eigenwillen durch ihren Gehorsam 
versühnet hat! Sie ist nun in dem Thron der Majestät, und regieret mit ihren Gedanken 
Himmel und Erde; denn von ihr gehet die Kraft der ganzen Gottesfülle aus, die in Christo 
leibhaftig wohnet (Kol. 2,9)!

 Noch  eins  haben  wir  bei  diesem  Seelenkampf  zu  bemerken,  welches  Lukas 
besonders anführt. „Es ward aber sein Schweiß wie Blutstropfen, die fielen auf die Erde.“ 
So hat er sich angegriffen und abgeäschert, dass das helle Blut aus allen Schweißlöchlein 
hervorgedrungen, auf seinem Leib zusammengeronnen, und mit großen Tropfen auf die 
Erde gefallen. So musste auch d i e s e  priesterliche Verrichtung mit Blut versiegelt werden; 
o eine große Versühnung des Erdbodens, den Gott um der Sünde willen verflucht hatte! 
Dass der liebe Sohn nicht nur sein heiliges Angesicht, den Fluch wegzubeten, auf die Erde 
leget, sondern auch sein teures Blut auf die Erde fließen lässt, das hat der Erde neuen 
Segen  gebracht,  und  dieselbe  würdig  gemacht,  ein  Wohnplatz  des  Reichs  Gottes  zu 
werden.

Es sind noch viele geheime Dinge in diesem hochwichtigen Vorgang verborgen, der 
Jesum am Ölberg betroffen hat. Der heilige Geist allein schließt sie den Herzen auf, in 
welchen er die Leiden Christi verklären kann. Das ist sein Amt; von ihm lernt man die 
Weisheit  dieses  Geheimnisses,  in  welchem  die  verborgenen  Schätze  der  Erkenntnis, 
besonders auch von unserer Versühnung liegen. Und wem die heiligen Wege Gottes mit 



- 40 -

seinem Sohn zu unserer Erlösung im Licht des Geistes je mehr und mehr entdeckt und zu 
erkennen gegeben werden, derselbe lernt die tiefen Gründe unserer Versühnung und des 
priesterlichen Amts Christi auch immer mehr mit Verwunderung und innigster Beugung 
seines Herzens einsehen. In der Stille des Geistes kann man von dieser hohen Sache 
freilich mehr vernehmen, als sich in Worten fassen lässt. Unsere Reden sind hier nicht nur 
unzulänglich,  sondern  auch  zu  unrein,  als  dass  wir  damit  die  heiligen  und  reinen 
Wirkungen, die in der Seele Jesu vorgegangen, beschreiben und erklären könnten. Daher 
mag hiermit genug davon geredet sein. Der mitleidige Hohepriester wird auch diesfalls 
unsere  Schwachheit  ansehen,  und  unsere  Gedanken  und  Worte  mit  seinem  Blute 
besprengen. Ich habe euch, ihr Lieben! dadurch nur gern mit eurem Gemüt s o  n a h e  z u 
der  Sache  hinführen  und  hinstellen  wollen,  als  es  der  Heiland  auch  seinen  Jüngern 
erlaubet hat, dass sie in der Nähe sehen und hören dürften, was von ihm und mit ihm 
geschahe.

Es kann dies wenige Erkenntnis doch unsern G l a u b e n  erwecken und anfeuern, den 
großen und reichen Segen zu suchen und auf unser Herz zu sammeln, der von dieser 
Seelenarbeit Jesu auf uns kommen soll. Die M ü h e  war seine, der Nutzen soll unser sein; 
wir müssen denselben nur da suchen, wo er zu finden ist. Lasset uns aufschauen auf 
Jesum! Lasset uns mit getrostem Herzen zu unserm Priester hinnahen, und mit vollem 
Vertrauen  ihm unsere  ganze  Seelennot  übergeben.  Er  hat  Mitleiden  gelernt,  er  kann 
barmherzig sein und sich der Schwachen und Elenden annehmen. Er hat selbst erfahren, 
teils an sich, teils an seinen Jüngern, wie weit einen Menschen die Schwachheit im Fleisch 
bringen kann. Denn er ist nach allen Stücken, wie es uns ergehen kann, auch versucht 
und geübet worden, aber o h n e  S ü n d e ,  Hebr. 4,15. Er hat in solchen Proben seinen 
menschlichen Willen nicht in Eigenheit gefasst und dem Willen Gottes entgegengestellt, 
sondern in den Willen seines Vaters  übergeben und hineingesenkt.  Dadurch hat  er  in 
seinem Gott ganz ergebenen Willen unsern von Gott freventlich abgerissenen Willen ihm 
wieder geopfert. Denn  s e i n e  Seele stand für  u n s e r e  Seelen. Er hat als Priester sein 
williges  Herz  für  uns  dem Vater  verbürget  und  verpfändet  (Jer.  30,21).  Auch  hierher 
gehört, was Petrus überhaupt von der Absicht der Leiden Jesu sagt (1. Petrus 3,18): „dass 
er uns Gott opferte, eigentlich im Grundtext, auf dass er uns zu Gott hin- und demselben 
darbrächte.“  Gleichwie  wir  uns  durch  eigenen  Willen  von  ihm  und  seiner 
Liebesgemeinschaft los gemacht, und dadurch die böse Lust und sündliche Begierde in 
unserer  Seele  erreget  haben,  so  hat  der  Sohn  Gottes  in  unserm  Fleisch  durch  die 
Übergabe und gänzliche Verleugnung seines menschlichen Willens uns wieder  zu Gott 
gebracht,  und  unsere  Seelen  gleichsam  auf’s  Neue  durch  seinen  Gehorsam  in  den 
göttlichen Liebeswillen hineingefasst. Das war dem Vater ein süßer Geruch. So erlangte er 
durch unsern Priester seine Ehre wieder, die wir durch unsere Abweichung geschmähet 
hatten.  So  ward  der  Ursprung  der  Sünde  versühnet;  denn  von  unserm  in  Eigenheit 
gefassten Willen kommt alle Sünde her. Dazu ist nun der Sohn Gottes in diesen Kampf 
gestellt worden, dass er unsere Sünde  w e g n e h m e , aus welcher alle Unordnung und 
Verderben entstanden ist  (1.  Joh.  3,5).  Und gleichwie wir  uns in  Adam durch unsern 
eigenen Willen der Versuchung des Satans gleichsam Preis gegeben, dass er mit seiner 
finstern  Macht  unsere  Seelen  überziehen,  und  in  die  Welt  mit  seinen  Scharen 
hereinbrechen konnte: so hat Jesus bei dieser Aufopferung seines Willens gegen die ganze 
Macht der Finsternis gekämpft, und den Satan mit allem seinem Gegensatz überwunden 
und  durch  sein  Gebet  und  Flehen  zu  Schanden  gemacht.  Der  Sieg  wurde  in  seiner 
Schwachheit  durch  die  Kraft  Gottes,  auf  dessen  Hilfe  er  es  allein  ankommen  ließ, 
ausgeführt, und seine Seele von allem, was sie umgeben hatte, befreiet. Hier finden wir 
nun unsere Freiheit wieder, die wir durch Gemeinschaft mit dem Satan und seinem finstern 



- 41 -

Reich verloren hatten;  Jesus hat  sie  durch seinen heftigen Gebetskampf mit  blutigem 
Schweiß erworben. Da hat er den Fluch von unsern Seelen weggebetet; da hat er die 
Furcht des Todes, der wir unter der Gewalt des Teufels unterworfen waren, weggebetet. 
Da hat er das schreckliche Zorngericht Gottes, das auf unsern abgewichenen Seelen lag, 
weggebetet.

Wer nur zu Gott  kommen, und seine Seele wider  aus seiner  Abtrünnigkeit  in  die 
Gemeinschaft der Liebe Gottes bringen und einführen will, den kann und soll kein Fluch, 
keine Macht der Finsternis, kein Zorn mehr hindern. Der Z u g a n g  ist durch den Priester 
teuer erworben worden. Durch ihn ist uns unter großem Ernst dieser neue und lebendige 
Weg eingeweihet,  eröffnet  und  gebahnt  worden  (Hebr.  10,20).  Durch  seine  würdigen 
Verdienste, durch seine vollkommene Versühnung ist er befugt und in das Amt gesetzt,  
unsere Seelen in Gottes Liebe einzuführen (Hebr. 2,10). Wir dürfen uns nur an ihn halten, 
und ihn in unserm Vertrauen fassen, wie er sich an seinen Vater gehalten und ihn in 
seinem Vertrauen gefasset hat. Denn das war des Priesters Werk; wie es deswegen von 
ihm angeführt wird: Ich will mein Vertrauen auf ihn setzen (Hebr. 2,13).

Wem es nun Ernst ist, sein ganzes Herz und Willen wieder an Gott zu übergeben, und 
in den Genuss seiner Liebesgemeinschaft versetzt zu werden, der wird erst in sich gewahr 
werden, wie weit unsere Abkehr von Gott und wie groß unsere Abtrünnigkeit von seinem 
heiligen Willen durch die Sünde geworden ist. Ja, wir können nie so tief in uns selbst 
gehen, dass wir die Tiefe unserer Abtrünnigkeit, worein wir versunken sind, ergründen 
könnten. Wer könnte nun seiner ganzen Natur solche Gewalt antun, und sie aus ihrer 
äußersten Abneigung wieder zu Gott umwenden? Wer könnte nun seinen Willen und alle 
seine Seelenkräfte unter der Last der Finsternis, die uns drückt, wieder so fassen, dass er 
sich  mit  ganzem  Sinn  und  Herzen  unter  Gott  stellte?  –  Da  müssen  uns  die 
Ve r s ü h n u n g s k r ä f t e  u n s e r s  P r i e s t e r s  zu statten kommen; wir würden sonst in 
unserer sündlichen Schwachheit und äußersten Unvermögen gar nichts ausrichten, und 
mit unserm Willen ewiglich in der Finsternis gebunden bleiben. Daher fange und greife es 
ja niemand auf seine e i g e n e  K r a f t  an, sich aus der Sünde und aus seinem tiefen 
Verderben zu Gott zu wenden. Wem es Ernst ist, wer einen solchen göttlichen Zug in sich 
fühlt, der spreche nun ohne Anstand  J e s u m  als seinen Priester und Versühner an. Er 
wird ihm in seinem mitleidigen Erbarmen zu Hilfe kommen; er wird desselben schwachen 
Willen  mit  eben der  Kraft  anfassen und stärken,  die  ihm in  seinem Kampf  zum Sieg 
geholfen hat. Da wird man erst recht inne werden, wozu wir einen solchen vollendeten 
Priester nötig haben. Dank sei Gott ewiglich, dass wir ihn nun haben, und uns in der 
großen Not unserer Seele zu ihm wenden und an ihn halten können.

Wir wollen nun gern unser Gebet und Flehen mit allen seinen Seufzern, mit seiner 
ganzen Aufopferung vereinigen, und uns ihm in Demut übergeben, dass sein Blut unsere 
verkehrte Abneigung und sündlichen Widerwillen wegnehme und tilge. Denn darum ist es 
auch am Ölberg vergossen worden. So wird sein  B l u t  unsere Erlösung sein, und sein 
G e i s t , mit welchem er in Gott eindrang, wird unser Herz und Seele mit neuer Lebenskraft 
anfassen  und  durchdringen.  So  wird  er  uns  in  seine  Verdienste  einhüllen,  in  sein 
Wohlgefallen,  das  er  beim Vater  hat,  einnehmen,  und  in  ihm als  Priester  dem Vater 
darbringen zur Teilhaftigwerdung derselbigen Liebe, die in Christo unwürdigen Sündern 
geschenket ist.

O, was ist wichtiger, was ist unsern Seelen nötiger, als solche Versühnung erlangen? 
Und was ist seliger, als sie durch Jesum Christum (wie Paulus Röm. 5,11 sagt,) empfangen 
haben?  Das  ist  ja  ein  seliges  N u n  für  den  armen  Sünder,  welches  dort  Paulus  den 



- 42 -

Gläubigen wirklich zuspricht! D a s  bringt eine wahre und große Freiheit von den finstern 
Banden, womit unsere Seele umfangen war. So kommt man wieder in die Gnade zu stehen 
(Vers  2),  und  hat  in  derselben d u r c h  d e n  G l a u b e n ,  wodurch  wir  mit  unserm 
Versühner verbunden sind, einen beständigen Zugang zu Gott und seinem versühnten, uns 
in Christo so wohlgeneigten Vaterherzen. O ihr Lieben! lasse doch keiner diese Gnade, 
diese selige Freiheit zurück, die uns Jesus erworben hat! Durch ihn können wir nun wieder 
G o t t e s  sein (1. Kor. 3,23), und Gott im Geist und in der Wahrheit anhangen, dienen, 
ergeben  und  gehorsam  sein.  Das  ist  der p r i e s t e r l i c h e  S c h m u c k ,  worein  er 
dieselben kleidet. O, wie wird eine solche aus ihrer Abkehr herbeigebrachte, mit seinem 
Blut gewaschene und mit seinem Geist gesalbte Seele so lieblich von Gott angesehen, so 
freundlich  in  die  Gemeinschaft  der  Liebe aufgenommen!  Da können wieder  süße und 
kräftige Empfindungen der himmlischen Dinge in ihr aufgehen. Da wird reine Gottesliebe 
in sie ausgegossen (Röm. 5,5). Und das macht das Herz erst wieder recht einfältig und 
kindlich gegen Gott, und fähig, erfüllet zu werden mit Erkenntnis seines Willens in allerlei 
geistlicher  Weisheit  und  Verstand,  damit  man  würdiglich  wandle  dem Herrn  zu  allem 
seinem Wohlgefallen (Kol. 1,9).

Man steht eben alsdann unter seinem Hohenpriester, und hat seines Amtes beständig 
zu genießen! Er weiß, er denkt daran, dass wir noch in der Welt sind, dass wir noch im 
Fleisch leben und darin noch mit mancherlei versuchlichen, verführerischen Dingen und 
mit einer unsichtbaren Macht, die wider uns stehet, umgeben sind. Aber auch darin nimmt 
er sich der Seinen kraft seines Amts mit aller Treue an. Man kann und soll sich bei aller 
Gefahr, so in dieser Welt unsern Seelen noch zustoßen kann, getrost auf ihn und auf die 
Kraft seiner ewigen Erlösung verlassen. So wohl sind wir unter ihm beraten! Er fasst uns in 
seinen durch die Arbeit seiner Seele mit Blut erworbenen Frieden, und bewahret uns, dass 
uns der Arge nicht antaste, und die Macht der Finsternis, die uns noch in dieser Welt  
umgibt, nicht in unsere Seele greife. O, was würde nicht leichtlich auf unsere Seelen in 
unsichtbaren Kräften dringen von den Scharen, die wider uns mit Macht aus Satans Reiche 
fahren, wenn nicht Jesu Sieg uns zugeteilet würde, und wir unter seinem Frieden bedeckt 
und geborgen wären. Auch diese Sicherheit haben wir seinem Leiden am Ölberg und dem 
darauf gegründeten Amt des ewigen Priesters zu danken. D a r a u f  dürfen wir uns allstets 
berufen, bis wir durch ihn die Vollendung erlangen zum Eingang in das himmlische Reich. 
Wohl dem, der da weiß und im Glauben versichert ist, dass er ihn zum P r i e s t e r  und 
P f l e g e r  seiner Seele hat! Er wird Ehre haben von seinem Amt, darein ihn der Vater 
gesetzet hat, und seine Treue beweisen nach aller Notdurft der Seinen! Unser Herz soll 
ihm darum trauen, unser Glaube soll ihn ergreifen, und unsere Liebe soll ihn ehren und 
ihm ewiglich dienen, dass sich sein Herz unser freuen möge vor seinem und unserem 
Vater. Ihm sei Preis und Dank und Anbetung jetzt und in Ewigkeit!

Amen



- 43 -

5. Predigt

Jesus wird von Judas verraten.

Johannes 13,21 – 30

Da Jesus solches gesagt hatte, ward er betrübt im Geist, und zeugete und sprach:  
Wahrlich, wahrlich, ich sage euch: Einer unter euch wird mich verraten. Da sahen sich die  
Jünger unter einander an, und ward ihnen bange, von welchem er redete. Es war aber  
einer unter seinen Jüngern, der zu Tische saß an der Brust Jesu, welchen Jesus lieb hatte;  
dem winkte Simon Petrus, dass er forschen sollte, wer es wäre, von dem er sagte. Denn  
derselbige lag an der Brust Jesu, und sprach zu ihm: Herr, wer ists? Jesus antwortete: Der  
ist’s, dem ich den Bissen eintauche und gebe. Und er tauchte den Bissen ein, und gab ihn  
Juda Simonis Ischarioth. Und nach dem Bissen fuhr der Satan in ihn. Da sprach Jesus zu  
ihm: Was du tust, das tue bald. Dasselbige aber wusste niemand über dem Tische, wozu  
er’s ihm sagte. Etliche meineten, dieweil Judas den Beutel hatte, Jesus spräche zu ihm:  
Kaufe, was uns Not ist auf das Fest; oder, dass er den Armen etwas gäbe. Da er nun den  
Bissen genommen hatte, ging er sobald hinaus; und es war Nacht.

Matthäus 26,14 – 16; Markus 14,10.11; Lukas 22,4.5

Und  Judas  Ischarioth,  einer  von  den  Zwölfen,  ging  hin,  und  redete  mit  den  
Hohepriestern und Hauptleuten, und sprach: Was wollt ihr mir geben? ich will ihn euch  
verraten. Da sie das hörten, wurden sie froh, und boten ihm dreißig Silberlinge. Und von  
dem an suchte er Gelegenheit, wie er ihn verriete, überantwortete, ohne Rumor.

Matthäus 26,21 – 25; Markus 14,18 – 21; Lukas 22,21 – 23

Und als sie zu Tische saßen und aßen, sprach Jesus: Wahrlich, ich sage euch, einer  
unter euch, der mit mir isset, wird mich verraten. Siehe, die Hand meines Verräters ist mit  
mir über Tische. Und sie wurden sehr betrübt, und fingen an zu fragen unter sich selbst,  
welcher es doch wäre unter ihnen, der das tun würde; und sagten zu ihm, einer nach dem  
andern: Herr, bin ich’s? und der andere: Bin ich’s? Er antwortete und sprach: Der mit der  
Hand mit mir in die Schüssel tauchet, der wird mich verraten. Zwar des Menschen Sohn  
gehet hin, wie von ihm geschrieben stehet; doch wehe dem Menschen, durch welchen des  
Menschen  Sohn  verraten  wird;  es  wäre  ihm  besser,  dass  derselbe  Mensch  noch  nie  
geboren wäre.  Da antwortete Judas,  der ihn verriet,  und sprach: Bin ich’s,  Rabbi? Er  
sprach zu ihm: Du sagst es.



- 44 -

Matthäus 26,47 – 50; Markus 14,43 – 45; Lukas 22,47.48; Johannes 18,3

Und alsbald, da er noch (nach dem Gebetskampf am Ölberg im Garten) redete, siehe,  
Judas, der Zwölfen einer, da er nun zu sich genommen die Schar und der Hohenpriester  
und Pharisäer Diener, kam herzu, ging vor ihnen her, und eine große Schar mit ihm, mit  
Fackeln und Lampen,  mit  Schwertern und Stangen.  Und der  Verräter  hatte  ihnen ein  
Zeichen gegeben, und gesagt: Welchen ich küssen werde, der ist’s, den greifet, und führet  
ihn gewiss. Und Judas nahete sich zu Jesu, ihn zu küssen, und trat zu ihm, und sprach:  
Gegrüßet  seist  Du,  Rabbi!  und küssete  ihn.  Jesus  aber  sprach  zu  ihm:  Mein  Freund,  
warum bist du kommen? Juda, verrätest du des Menschen Sohn mit einem Kuss?

Matthäus 27,3 – 10

Da  das  sahe  Judas,  der  ihn  verraten  hatte,  dass  er  zum  Tode  verdammet  war,  
gereuete es ihn, und brachte herwider die dreißig Silberlinge den Hohenpriestern und den  
Ältesten, und sprach: Ich habe übel getan, dass ich unschuldig Blut verraten habe. Sie  
sprachen: Was gehet uns das an? Da siehe du zu. Und er warf die Silberlinge in den  
Tempel,  hob  sich  davon,  ging  hin  und  erhängte  sich  selbst.  Aber  die  Hohenpriester  
nahmen die Silberlinge, und sprachen: Es taugt nicht, dass wir sie in den Gotteskasten  
legen, denn es ist Blutgeld. Sie hielten aber einen Rat, und kauften einen Töpfersacker  
darum zum Begräbnis der Pilger. Daher ist derselbige Acker genannt der Blutacker bis auf  
den heutigen Tag. Da ist  erfüllet,  das gesagt ist  durch den Propheten Jeremia, da er  
spricht:  Sie  haben genommen dreißig  Silberlinge,  damit  bezahlet  ward  der  Verkaufte,  
welchen  sie  kauften  von  den  Kindern  Israel;  und  haben  sie  gegeben  um  einen  
Töpfersacker, als mir der Herr befohlen hat.

Eingang.

akobus schreibt (Kap. 1,14.15): „Ein Jeglicher wird versucht, wenn er von seiner 
eigenen Lust gereizet und gelocket wird. Danach, wenn die Lust empfangen hat, 
gebieret sie die Sünde; die Sünde aber, wenn sie vollendet ist, gebieret sie den 

Tod.“ Der Apostel will hiermit lehren, wie es zugehe, dass man in die Sünde und durch 
dieselbe  ins  Verderben gerate.  Er  zeigt  davon drei  Stufen  an,  wie  es  von der  ersten 
Versuchung an bei einem Menschen immer weiter komme, bis die Sünde in ihm mächtig 
wird, dass er eine Freveltat begeht und sich dadurch in den Tod, das ist, in alles Verderben 
stürzt. Davon gaben wir das umständlichste und bedenklichste Exempel in der Passions-
Geschichte an Judas, der Jesum verraten hat.

Bei  aller  Gnade, die uns aus dem Leiden und blutigen Verdienste unsers Erlösers 
zufließt und uns zu seiner seligen Gemeinschaft bringt, haben wir doch auch Warnungen 
vor der Sünde nötig. Das Exempel Judä und seines Untergangs ist aus großer Weisheit 
Gottes in die Erzählung der Leidensumstände mit eingeflochten. Alle Christen, die sich zu 
dem Namen  Jesu  bekennen  und  sich  seiner  Erlösung  trösten  wollen,  sollen  es  billig 
bedenken und sich daran spiegeln, wenn sie an ihm sehen, wie aus einem kleinen Anfang 
durch Betrug der Sünde ein solch entsetzliches Unheil erwachsen kann. Es ist ein nötiges 
Stück der wahren Erkenntnis, dass man wisse und genau wahrnehme, wie man in die 
Sünde hinein gerate. Denn die Menschen werden vielmals von den Reizungen derselben so 
hintergangen und betrogen, dass sie selbst nicht meinen, derselben so viel einzuräumen, 

J



- 45 -

als sich hernach äußert, wenn die Sünde über ihr Herz und Gemüt, ja über alle Glieder 
ihres Leibes Meister geworden. Danach geht es, wie Petrus sagt: „Von welchem jemand 
überwunden ist, des Knecht ist er geworden“ (2. Petr. 2,19). Man muss alsdann der Sünde 
untertan sein nach Satans Willen. Dieses zeigt sich an Judas auf eine schreckliche Weise. 
Es kann uns demnach diese Betrachtung zu einer heilsamen Bewährung vor dem Betrug 
der  Sünde  und  vor  dem darauf  folgenden  Gericht  dienen.  Wir  wollen  unsere  Herzen 
demütigen und unser Nachdenken mit einer heiligen Ehrfurcht vor dem Herrn auf diese 
Sache richten, indem ich eurer Liebe an dem Exempel Judä vorhalten und zeigen will

Den Betrug der Sünde, oder: Wie der Mensch in die Sünde und 

dadurch ins Verderben gerate?

Und das wollen wir nach den drei Stufen, die Jakobus in dem Eingangs angezogenen 
Spruche angezeigt, erwägen:

1 . W i e  d i e  S ü n d e  m i t  i h r e n  b e t r ü g l i c h e n  Re i z u n g e n  i h r e n
A n f a n g  n e h m e ?

2 . W i e  s i e  w e i t e r  k o m m e  u n d  v o l l b r a c h t  w e r d e ?  und

3 . Wa s  d a r a u f  e r f o l g e ?

Abhandlung.

Es sind die Umstände, die mit dem Verräter Judas vorgegangen, nicht alle auf einmal 
und zu einer Zeit geschehen, werden auch nicht alle auf einmal in der Passions-Geschichte 
erzählt. Ich will sie aber jetzt gern zusammennehmen, und an seinem Exempel zeigen, 
w i e  d e r  M e n s c h  i n  d i e  S ü n d e  u n d  d a d u r c h  i n  d a s  Ve r d e r b e n 
g e r a t e .  –  Das geht eben nicht so schnell und auf einmal, auch nicht so offenbarlich zu; 
sondern es geschieht nach und nach, wie es auch bei Judas geschehen ist. Daher haben 
wir hierbei gewisse Stufen zu merken, und zwar

1. Die die Sünde mit ihren betrüglichen Reizungen ihren Anfang nehme.

Jakobus sagt: „Wenn man von seiner eigenen Lust gereizet und gelocket wird.“ Die 
eigene innerliche Lust und Neigung zum Bösen macht den Anfang. Wir tragen demnach 
den Grund zu allen Versündigungen selbst in uns. Wenn wir nicht etwas Böses in uns 
hätten,  so  würde  uns  keine  ä u ß e r l i c h e  Versuchung  etwas  anhaben  und  in  uns 
eingehen können. Das heißt die e i g e n e  Lust. Das ist unser Eigentum. Das hat uns Gott 
nicht gegeben. Daher, wenn wir sündigen, so tun wir es aus unserm Eigenen. Die Quelle, 
woraus so viel Böses entspringt, i s t  i n  u n s .  Wir dürfen die Schuld auf nichts anders 
legen. Wenn sich nun die eigene Lust reget, so reizt und lockt sie uns, sagt der Apostel. 
Das ist ihre Art und ihr Geschäft. Der Mensch wird dadurch von Gott und seiner Wahrheit 
ab  und  aus  der  guten  Fassung  seines  Herzens  und  Gemüts  herausgezogen  (wie  der 
Nachdruck  im Grundtext  eigentlich  lautet).  Und  dazu  kann  die  eigene  Lust  von  allen 
Sachen, die uns in der Welt  vorkommen, ja auch von den unschuldigsten und besten 



- 46 -

Dingen, Gelegenheit nehmen, und uns betrüglicher Weise zu einem Unrecht und falschen 
Sinn hinlocken. Dadurch wird der Wille des Menschen erweckt, und auf eine Begierde 
gebracht,  welche ihm von dieser  eigenen Lust  ganz  angenehm vorgespiegelt  und mit 
scheinbarem (täuschendem) Betrug beigebracht wird.

Dies alles hat sich bei Judas unter mancherlei Umständen zugetragen. Seine eigene 
Lust,  eine böse Neigung seines Herzens,  die ihm eigen war,  war der Geiz.  Und diese 
heimlich  gehegte  Lust  ist  bei  einer  besondern  Gelegenheit  in  ihm  rege  geworden. 
Johannes bemerkt es genau, dass er über der Salbung des Herrn in Unwillen geraten sei, 
und aus Antrieb seines Geizes gesagt hatte: „Warum ist die Salbe nicht lieber verkauft und 
den Armen gegeben worden?“ Denn es war ihm nicht um die Armen zu tun, sondern er 
war begierig nach dem Gelde, und hätte es gern in seinen Beutel kriegen mögen. Das 
deckt Johannes daselbst auf, wenn er schreibt: „Das sagte er aber nicht, dass er nach den 
Armen fragte, sondern er war ein Dieb, und hatte den Beutel, und trug, was gegeben 
ward.“ Da äußerte sich, was in ihm war, bei einem Vorgang, worüber er ganz anders hätte 
denken  und  urteilen  können  und  sollen,  wenn  ihn  nicht  seine  Geldbegierde  von  der 
Wahrheit  ab  und  unter  dem falschen  Vorwand  der  Armen  zu  einem verkehrten  Sinn 
gebracht hätte. Und das wird nicht das erste Mal gewesen sein, dass er seiner unlautern 
Lust nachgehängt und sich bei seinem Beutel heimlich vergangen hat. Denn deswegen 
nennt ihn Johannes hier einen Dieb, und bemerkt schon ein Jahr vorher von ihm, dass 
sein  Herz  nicht  richtig  war,  (Joh.  6,70).  Darüber  der  Heiland  schon  damals  bei  dem 
Glaubensbekenntnis Petri, so er im Namen aller Jünger bezeugete, die Ausnahme gemacht 
und den Judas ausgezeichnet hat. So verfänglich war Judä Gemüt, dass er aus einer in 
ihm liegenden Unlauterkeit gleich auf etwas Unrichtiges geriet und wider den Glauben an 
Jesum aufgebracht wurde.

Dem Heiland war der böse Tück seines Herzens nicht unbekannt; aber Judas hielt sich 
noch immer unter der Gesellschaft der erwählten Zwölfen, bis seine heimliche Sünde bei 
anderer  Gelegenheit  zu  mehreren  Kräften  gekommen und  heftig  ausgebrochen.  Hätte 
Judas auf die damalige Rügung Jesu sein Herz läutern und von seinem schielen Wesen 
abstehen wollen, so hätte sein Herz auch in folgender Zeit den Versuchungen nicht so 
offen gestanden.

So geht es gemeiniglich! Bei der eigenen Lust fängt die Versuchung zur Sünde und 
zum Abfall von Gott an. Und wer dieselbe gern in seinem Herzen hegt und unterhält, der 
kann davon nicht nur gereizt, sondern auch gefället werden, ehe er es vermutet. Man 
schmeichelt  manchmal  seinen  eigenen  Neigungen,  und  kann  diese  und  jene 
unordentlichen Begierden als eine böse Brut in seinem Herzen unterhalten, als wenn sie 
nichts zu bedeuten hätten. Man kann seiner eigenen Lust das Wort reden, oder ihr unter 
allerlei  Vorwand noch einen guten Schein geben, wie hier Judas, oder zum wenigsten 
dieselbe gering achten und sich bereden,  dass sie  keinen Schaden anrichten noch zu 
wirklicher Sünde ausschlagen werde. Und hierin steckt schon ein großer Betrug der Sünde, 
welchen ein jeglicher am leichtesten in derjenigen Gattung annimmt, wozu er vor andern 
in  seiner  Natur  geneigt  ist.  Manchen zieht  seine  eigene Lust  eher  zum Geiz  als  zum 
Hochmut,  einen andern bringt  seine natürliche Neigung mehr  zur  Gemächlichkeit  und 
wollüstigen Eitelkeiten und dergleichen. Da kann es geschehen, dass man vor vielerlei 
Gattungen der Sünden einen Ekel und Abscheu hat, aber seine eigene Lust doch nicht 
gern erkennen, viel weniger angreifen und sein Herz davon frei machen will. Man trachtet  
zum Exempel  nicht  nach  Ehre,  aber  man  ist  geizig;  oder  man  ist  zu  dieser  falschen 
Begierde nicht so geneigt, aber man liebt gute und gemächliche Tage, wobei man seinem 
Fleisch zu gefallen lebt. Das heißt man S c h o ß s ü n d e :  eine sündliche Lust, die man mit 



- 47 -

Belieben heimlich in sich behält und nicht gern aufgeben will; wie eine Mutter auch ihr 
unartiges Kind doch in ihrem Schoß behält, liebkost, verteidigt und ihm nicht gern etwas 
zu Leid geschehen lassen will. Judas konnte nicht mit gleicher Freimütigkeit wie die andern 
Jünger sagen: „Herr, wir haben alles verlassen, und sind dir nachgefolget.“ Denn wenn er 
auch  ä u ß e r l i c h  eben so wohl als sie alles verlassen hatte, so hatte er es doch mit 
seinem G e m ü t  nicht verlassen, und die Begierde, etwas daneben in der Welt zu haben 
und zu besitzen, bei  Jesu und um seinetwillen nicht ganz aufgegeben. Hier zeigt sich 
deutlich der Unterschied zwischen seinem und der übrigen Jünger Herzenssinn und innern 
Beschaffenheit.  Sie  bewiesen  dagegen  eine  wahre  Redlichkeit  und  Aufrichtigkeit.  Sie 
nahmen sein Wort und seine Anweisung ohne Zurückhalt an, und hielten sich mit ganzem 
Herzen zu ihm. Es war kein böser Türk oder heimliche Unlauterkeit in ihrem Herzen übrig 
geblieben. Daher konnten sie auch immer so gerade mit Jesu reden und handeln. Und 
darüber gibt er, der aller Herzen kannte und wohl wusste, was im Menschen war, ihnen 
auch das Zeugnis, und verwahret sie bei Zeiten vor Judä falschartigem Bezeugen.

Wer vor schweren Versuchungen bewahrt bleiben will, der mag sich nur in diesem 
Stück wohl prüfen und vorsehen, dass er auf keinerlei Art ein heimliches Verständnis mit 
irgend einer Sünde hege und seiner eigenen Lust nichts nachgebe. Sonst ist er immer in 
Gefahr, und wird bei keiner Gelegenheit unangetastet bleiben. Darauf war David so genau, 
dass er teils ernstlich flehet: Erforsche mich, Herr, stelle mein Innerstes ins Licht, und 
erfahre, wie ich’s meine, und siehe, ob ein Weg, der Schmerzen bringt, in mir ist“ (Ps. 
139,23);  teils  sich  auch  freimütig  auf  seine  Redlichkeit  beruft  und  sagt  Ps.17,3:  „Du 
prüfest mein Herz, und läuterst es, und findest nichts,“ und Ps. 44,19: „Unser Herz ist 
nicht abgefallen, noch unser Gang gewichen von deinem Wege;“ und Vers 22: „Er kennet 
ja unsers Herzens Grund.“ So lange aber der Mensch seine S c h o ß s ü n d e , seine liebste 
Lust, seine gewöhnlichste Naturneigung entweder gar nicht erkennt, oder nicht aufgibt, so 
ist er doch nicht recht bekehrt; er verleugnet noch nicht, er hasset noch nicht sein eigen 
Leben, wie der Heiland gleich von denen fordert, die es mit ihm halten wollen. Und bei 
einer solchen Unlauterkeit findet der Satan leicht Zugang zu dem Herzen, und kann seine 
Versuchungen in diejenigen Gedanken und Begierden mischen, die man schon von selbst 
in sich unterhält. So ist es auch bei Judas geschehen; wobei wir nun ferner bemerken 
wollen:

2. Wie es mit der Sünde weiter komme, bis sie vollbracht werde.

Jakobus sagt: „Wenn die Lust empfangen hat, gebieret sie die Sünde.“ Wenn man die 
Reizungen  seiner  eigenen  Lust  annimmt  und  dieselbe  bei  sich  in  seinen  Gedanken, 
Überlegungen  und  Begierden  so  weit  wirken  lässt,  dass  der  Wille  davon  gleichsam 
geschwängert  wird,  so  wird  man  einen  Fehl  gebären.  Da  können  die  ersten 
Gemütsbewegungen manchmal noch sehr schwach sein; es fallen einem bei diesem oder 
jenem Umstand Gedanken ein, die man für nichts Sonderliches achtet. Kaum hängt man 
denselben ein wenig nach, so bildet sich die Lust in dem Gemüt, und man bekommt davon 
eine  so  starke  Einbildung,  dass  dieselbe  das  Gemüt  einnimmt,  umnebelt,  und  in  die 
Begierden so weit dringt, dass sie sich in dem Willen festzusetzen anfängt. Wenn man nun 
auch seinen Willen dazu hergibt, so lebt die Sünde in dem Herzen recht auf, wird über den 
Menschen Meister, und bringt ihn zur Ausübung dessen, wovon er mit böser Lust innerlich 
eingenommen ist.  So wird aus der s ü n d l i c h e n  L u s t  die böse Tat in Worten und 
Werken geboren. Die Sünde wird zuerst in dem Willen begangen, ehe es äußerlich zur Tat 



- 48 -

kommt.  Was der  Satan in  seinen Versuchungen dazu beiträgt,  das will  ich  jetzt  nicht 
besonders anführen. Wir können aber beides an Judas deutlich wahrnehmen.

Er hatte über der Salbung einen Unwillen gefasst wozu ihn seine e i g e n e  L u s t 
veranlasste.  Beinahe hätte er die redlichen Jünger auch damit angesteckt,  wenn nicht 
Jesus  mit  seinem  ernstlichen  Verweis  sogleich  dazwischen  gekommen  wäre  und  ihre 
Gedanken  wieder  zurechtgestellt  hätte.  Aber  Judas,  welchem  doch  der  Herr  seinen 
Vorwand so nachdrücklich widerlegt hatte, lässt deswegen seinen gefassten Unwillen nicht 
aus dem Gemüt fahren, und wird ohne Zweifel darin durch eine unsichtbare Kraft der 
Finsternis, die sich dazu geschlagen, verstärkt. So ging er mit widrigen Gedanken um, 
sann auf den Vorteil  seines Beutels,  und trug sich ein paar Tage heimlich mit  seinem 
Unwillen, bis ihm der Satan den Anschlag des Verrats, um ein Stück Geld zu bekommen, in 
seine Gedanken schieben und in sein Herz geben konnte. Satan lauert auf die unlautern 
Gedanken und Begierden des Menschen, und weiß sich so darein zu mengen, dass seine 
teuflische Einwirkung,  nicht  gemerkt  werde.  Judas wird  wohl  diesen Einfall  für  seinen 
eigenen Gedanken und für einen klugen Anschlag, den Hohenpriestern ohne Schaden das 
Geld  abzugewinnen,  gehalten  haben.  Johannes  aber  bemerkt,  wie  Judas  durch  seine 
falschen  Begierden  dem Satan  sein  Herz  eröffnet  und  dessen  Anschlag  angenommen 
habe, wenn er Kap. 13,2 schreibt: „Nach dem Abendessen, da schon der Teufel hatte dem 
Juda Simonis Ischarioth ins Herz gegeben, dass er ihn verriete.“

Hierbei haben wir diese zwei Wa h r h e i t e n  zu merken:

 erstlich,  dass  man  sich  mit  der Ve r s u c h u n g  u n d  E i n g e b u n g  d e s 
S a t a n s  n i c h t  e n t s c h u l d i g e n  k a n n ,  wofern man sich zur Sünde verführen lässt. 
Denn der Satan stimmt nur mit der bösen Begierde überein, die man in sich aufgehen 
lässet;  er  menget  seine finstern  Kräfte  in  diejenigen Neigungen,  die  mit  seinem Sinn 
zusammentreffen. Daher kann man die Schuld des Bösen diesfalls nicht von sich ablehnen, 
wenn man ihm Gelegenheit und Öffnung macht, seine böse Lust zugleich in das Herz 
hineinzubringen. Hernach, dass man hierin den Unterschied zwischen seinen  e i g e n e n 
Gedanken und den  t e u f l i s c h e n  Einraunungen nicht mehr gewahr werde, sondern in 
seinem eigenen Vornehmen fortgehe, ohne zu wissen, wie sich des Feindes List schon mit 
dem eigenen Sinn und Begehren vermengt habe.

Jesus aber gibt den Judas nicht sogleich auf, da er sein Herz dem Widerwärtigen 
geöffnet hat, sondern rüget ihm sein Gewissen in Gegenwart aller übrigen, schonet aber 
seiner dabei, und macht ihn noch nicht allen offenbar; ob er sich etwa noch besinnen, in 
sich gehen und sein frevelhaftes Vorhaben aufgeben möchte. Besonders will er ihm bei der 
Fußwaschung noch sein Herz erweichen, und die Unreinigkeit desselben zu erkennen und 
abzulegen Gelegenheit geben. Aber was ihm noch ein Geruch des Lebens zur Errettung 
seiner Seele aus den Stricken des Satans hätte werden können, das wird ihm ein Geruch 
des Todes. Denn nach dem Bissen, den Jesus eingetaucht, und mit geheimem Vorwissen 
des Liebesjüngers Johannis dem Juda gegeben hatte, ging der Satan gar in sein härtes, 
verbostes Herz ein und wurde Herr und Meister darin.  So stellte sich Judas zu einem 
besondern Werkzeug des Teufels dar, welches der Arge nun brauchen konnte, um seinen 
Mordanschlag wider Jesum auszuführen. Denn gleich nach dieser Rügung stand Judas mit 
heimtückischem Sinn auf und ging aus der Gesellschaft weg. Jesus dringt ihm noch einmal 
in das Gewissen und sagt: „Was du jetzt zu tun im Sinne hast, das tue nur bald.“ Er will  
ihm damit anzeigen, dass er seine Gedanken wisse, und demnach die vorhergehende Rede 
ihm allein gegolten habe. Das geschah M i t t w o c h  n a c h t s ,  in welcher Judas frisch auf 
die so demütige Handlung und ernstliche Rede Jesu hingegangen ist, um sich mit den 



- 49 -

Feinden seines Meisters erstmals zu verabreden. Wie ist es nur möglich gewesen, möchte 
man  denken,  dass  alle  diese  Ahndungen,  alle  diese  herzliche,  wehmütige,  ernstliche, 
dringende, deutliche und besondere Bezeugungen Jesu ihm nicht zu Herzen gegangen 
sind?

Aber so geht es bei einem v e r h ä r t e t e n  Herzen, welches sich lange Zeit mit seiner 
Unlauterkeit  heimlich  getragen,  und  indessen  schon  so  viele  Worte  der  Wahrheit,  so 
manche Züchtigungen und Warnungen des guten Geistes, so häufige Überzeugungen und 
Rügen seines Gewissens vereitelt und in den Wind geschlagen hat, dass es hernach von 
der bösen Lust übertäubt,  von der eindringenden Finsternis verhärtet,  von dem Satan 
gefangen genommen und unfähig wird, den wichtigsten Vorstellungen Gehör zu geben, 
und die Wahrheit gegen die Lügen zu erwählen. Hierher gehört, was der Heiland Matth. 
6,23. sagt: „So dein Auge ein Schalk ist, so wird dein ganzer Leib finster sein. Wenn aber 
das Licht, das in dir ist, Finsternis wird, wie groß wird alsdann deine Finsternis sein?“ Da 
ist es ja kein Wunder, wenn der Fürst der Finsternis über das ganze Herz Meister wird und 
dasselbe in sein Element zieht.

 Nachdem nun Judas sich mit den Feinden Jesu verständigt und ihrer Mordlust 
diese Freude gemacht hatte, so war sein Entschluss völlig, und die Sünde des Verrats 
schon in seinem Willen begangen. Er spricht auch zu ihnen: „Ich will ihn euch verraten,“ 
und merkt von dem an nur auf eine fügliche Gelegenheit, es ins Werk zu richten. Daher 
kommt er des andern Tages wieder zur Gesellschaft der Jünger, als wenn nichts geschehen 
wäre, hat das Geld schon in seinem Beutel, sieht und hört alles mit an, was bei Jesu 
vorgeht,  und  bleibt  bis  nach  der  letzten  Ostermahlzeit  bei  ihnen.  Da  macht  ihn  sein 
Vorsatz, wodurch er sich schon mit der Gegenpartei des Heilands verstrickt hatte, ganz 
unverschämt. Das war der ä u ß e r s t e  Verfall des elenden Menschen, womit ihn der Teufel 
verblendet hatte. Er lässt sich noch von den übrigen dafür ansehen, als wenn er ihres 
Sinnes wäre; er behauptet sein Recht, das er einmal hatte, unter ihnen zu sein, bis auf die 
letzte Stunde; er isset und trinkt mit ihnen, und, da eine Umfrage entstehet, wer der 
Verräter wäre? kann er noch mit frecher Stirn fragen: „Rabbi, bin ich’s?“ und sowohl die 
gerade Antwort  hören:  „Ja,  du sagst’s  selber,“  als  auch das Urteil  eines schrecklichen 
We h e  über denselben Menschen mit seinen Ohren anhören; und tut es doch, bleibt auf 
seinem Sinn und ist  nicht  mehr  zu  bewegen.  Hier  kommt alles  zusammen,  was man 
F r e v e l  nennen mag. Aus dem ersten unlautern Beginnen wird nun eine vielfache Sünde; 
Satan hält ihn fest, nachdem er ihn einmal eingenommen hat, und verstärkt ihn in allen 
seinen Seelenkräften, in seinem Vorsatz fortzufahren, bis er zuletzt die äußerste Frechheit 
begeht, und sich noch untersteht, seinen Meister freundlich zu grüßen, und mit einem 
mehrfachen  Ku s s  der Schar anzuzeigen, dass sie ihn nicht verfehlen, sondern gewiss 
greifen möchte. Und so kommt die gräuliche Ausgeburt der lange im Schoß ausgehegten 
und mutwillig genährten Sünde zu Stande. Wen sollte nicht die Betrachtung eines solchen 
Verfalls  in das äußerste Entsetzen bringen? Aber so weit  kann es reichen, wenn man 
einmal der Sünde sich ergeben hat. Man fällt von einer Torheit und Bosheit in die andere, 
kommt nicht mehr zum Besinnen, fühlt auch wohl gar keinen Widerspruch und Bestrafung 
in sich, bis die Sünde vollendet ist. Und das war schon ein Gericht, das sich Judas durch 
seine vorige Untreue und hartnäckige Verachtung aller Warnungen Jesu zugezogen hatte. 
Daher ist bei solcherlei groben Ausbrüchen der offenbare Verfall niemals die erste Untreue, 
sondern nur die Frucht und die Geburt des Bösen, womit man schon lange schwanger 
gegangen.  Wenn nun der  Herr  aus  gerechtem Gericht  seine  Hand abzieht  und einen 
Menschen seinem bösen Beginnen und der Macht der Finsternis überlässt: was kann nicht 
daraus  werden?  Ein  kleiner  Funke,  was  kann  er  für  ein  Feuer  anrichten,  wenn  er 



- 50 -

aufgeblasen wird. Eine einzige Unlauterkeit,  wozu kann sie ausschlagen, wenn sie das 
Herz einnimmt? Man merkt alsdann seinen Verfall nicht mit deutlichem Besinnen, bis man 
in das Verderben geraten ist. Wir wollen noch bedenken:

3. Was daraus erfolge.

Jakobus sagt: „Wenn die Sünde vollbracht ist, gebieret sie den Tod;“ lauter Unheil und 
Verderben für Seele und Leib. Sobald Judas seine vorgesetzte Tat begangen hatte, wird 
ihm seine Geldlust zur unerträglichen Last; sein Gewissen wird ihm zur Folter; er wacht 
aus seiner Betäubung aus, und er weiß nicht, wo aus noch ein. Lasset uns nun auch hier 
genauer bemerken, was bei ihm vorgegangen!

1. Er erkennet den Frevel, den er begangen hat.

2. Es reuet ihn, dass er sich an dem unschuldigen Jesu vergriffen.

3. Die böse Tat wird ihm nun zur Pein in seiner Seele.

4. Er wünscht, wenn es nur nicht geschehen wäre.

5. In  der  äußersten  Unruhe  seines  Gewissens  läuft  er  zu  den  Hohenpriestern, 
bekennet  ihnen  sein  Unrecht,  will  dadurch  sein  Gewissen  erleichtern  und  die  weitern 
Folgen seiner bösen Tat verhüten.

6. Sein Geld wird ihm nun zum Ekel und Verdruss, er will dessen gern entbehren und 
los sein, vielleicht gar zum Gotteskasten für die Armen widmen; er wird seiner Sünde 
feind.

7. Aber mit dem allem treibt ihn doch seine Unruhe um, und seine innerliche Qual 
und äußerliche Beschämung macht, dass ihn weiter zu leben verdreußt; er wird seinem 
eigenen Leben so feind, dass er den Tod sucht und sich erhängt. Das war der eigentliche 
Lohn seiner Sünde; so stürzt sie in das Verderben!

Wie  weit  kam  es  nun  mit  Judas  in  seinem  Besinnen  und  in  seiner  Reue  nach 
vollbrachter  Tat?  Alles,  was  er  erkannt,  bezeugt  und  vorgenommen,  zeigt  doch  kein 
zerknirschtes  und  gedemütigtes  Herz  an,  das  fähig  gewesen  wäre,  nach  Gnade  und 
Vergebung seines Unrechts zu fragen. Man hat hernach die Buße nicht in seiner Gewalt. 
Man hat die Kraft nicht, sein Gemüt umzuwenden und zurückzukehren, wie es heilsam 
wäre. Eine wahre Buße ist eine W i r k u n g  d e r  G n a d e ,  eine Gabe Gottes. Wenn man 
nun sein Herz allem Zugang der Gnade lange schon verschlossen und seinen Willen von 
dem Licht  und  von  der  Wahrheit  Gottes  abgerissen  hat,  wie  soll  hernach  die  Gnade 
Eingang finden? Wenn die Finsternis schon gleichsam das Element geworden ist, woraus 
man lebt, wie soll man sich zu dem Licht neigen? Davon singen wir ganz nachdenklich: 
„Ich glaub’ fürwahr, die göttlich’ Gnad’, die er allzeit verachtet hat, wird schwerlich ob ihm 
schweben.“ Das ist, man macht sich untüchtig, Gnade zu suchen und zu begehren. Satan 
blieb bei dem allen, was Judas vornahm, doch in dem Besitz seines Herzens und bekam 
ihn durch seinen unglückseligen Tod vollends gar in sein finsteres Reich. Jämmerlicher 
Ausschlag einer törichten Lust! Bittere Frucht des Betrugs der Sünde! Wir wollen es uns 
nicht lassen umsonst gesagt sein. Es soll uns zur Warnung dienen.

Lernet demnach hieraus, ihr Lieben, insgesamt,

 A l l e  S ü n d e  v o n  g a n z e m  H e r z e n  h a s s e n .  Sie ist unser ärgster Feind, 
und verderbet Seele und Leib, wenn sie schon mit ihren Reizungen sich unserm Fleisch 



- 51 -

angenehm macht und unsern Neigungen schmeichelt. An den entsetzlichen Exempeln, die 
uns sowohl die Schrift als die leidige Erfahrung vorhält, soll man aufmerksam werden, von 
dem  giftigen  Baum  aus  seinen  bittern  und  schändlichen  Früchten  urteilen,  und  die 
betrügliche, verführerische Art der Sünde recht kennen lernen. Es lässt sich einmal mit 
keiner Sünde scherzen, sie habe Namen, wie sie wolle; und das um so weniger, weil sich 
der Satan sogleich mit seinen finstern Kräften darein mengen und eine Macht über das 
Gemüt und Willen bekommen kann. Denn die Sünde gehört in das Reich der Finsternis. 
Wer  sich  zur  Sünde  neiget,  der  begibt  sich  in  des  Satans  Revier,  der  neiget  sich  zu 
teuflischer Lust und stimmt zu seinem Willen. Denn er ist ein Vater der Lügen, das ist, der  
Sünde,  die  der  Wahrheit  und  dem  Recht  Gottes  ausweicht.  Er  hat  das  Sündigen 
aufgebracht (Joh. 8,44). Es gilt hernach nichts, wenn man in die Sünde gefallen ist und 
noch sagen wollte: „das habe ich nicht vermutet; wenn ich gedacht hätte, dass dies und 
dies daraus kommen würde, so hätte ich es nicht getan.“ Judas hat in seiner Reue auch so 
gedacht; aber er war einmal von der Sünde betrogen und von dem Satan gefesselt. Und 
die Schuld war seine, weil er seiner bösen Lust gefolget ist und dadurch dem Satan sein 
Herz eröffnet  und eingeräumet hat.  Man denkt  freilich nicht  daran,  was man sich für 
Verderben dadurch anrichte, weil man alsdann von seinen Begierden übernommen, von 
der Finsternis verblendet, und von einer falschen Macht gedrungen wird. Darum soll man 
sich vor den e r s t e n  A n f ä n g e n  eines solchen Irrsals hüten, und die Sünde, so klein 
sie scheinet, niemals gering nehmen. Denn kann sie sich nur in das Gemüt setzen und 
unsern Willen einnehmen,  so kommt gewiss  eine böse Geburt  heraus,  die  zu unserm 
Verderben gereichet. Davon sagt Paulus (Röm. 7,5): „Die sündlichen Lüste wirken kräftig 
in den Gliedern, um dem Tode Frucht zu bringen.“ Wenn es auch schon nicht bei einem 
jeglichen Sünden- und Satans-Sklaven vor den Augen der Welt so schrecklich abläuft, als 
es  mit  Judas  ergangen  ist,  so  ist  die  Sünde  deswegen  nicht  weniger  schädlich  und 
verderblich.  Wie  mancher  stirbt  auf  seinem  Bette  und  lässt  sich  noch  allerlei  Gutes 
vorsagen;  aber  er  ist  eben so wenig  fähig,  etwas davon anzunehmen und in  seinem 
Herzen zu empfinden, weil er durch lange Widerstrebung der Wahrheit schon verhärtet, 
durch  geflissentlichen  Dienst  der  Sünde  in  lauter  Verkehrtheit  gebildet  und  von  der 
Finsternis gefangen ist. O, wenn man die innere Gestalt und Seelenbeschaffenheit eines 
solchen Menschen sehen könnte, was für ein Grauen würde einem darüber aufgehen! Man 
würde eine solche Gemütsbildung, eine solche von der Sünde zerrüttete und von dem 
Satan in allen ihren Kräften gefesselte Seelengestalt nicht ohne das äußerste Entsetzen 
ansehen können,  und sich davor fürchten als  vor  dem Teufel  selbst.  Und eine solche 
Missgestalt tragen so viel elende Menschen in sich herum, so lange sie dem Fleisch leben; 
wissen’s und achten’s nicht, bis sie durch den leiblichen Tod von den irdischen Dingen 
abgerissen werden, und alsdann der Finsternis gar heimfallen, aus welcher sie indessen zu 
ihren sündlichen Werken entzündet und unterhalten werden (Jak. 3,6). Das mag Allen zur 
Wa r n u n g  sein, die ihr Heil nicht gern verschleudern und ihre Seele nicht mutwillens 
verloren gehen lassen wollen. Ferner bedenket bei diesem schrecklichen Exempel:

 W i e  v i e l  e s  a u f  s i c h  h a t ,  e i n e n  b ö s e n  T ü c k  i n  s e i n e m  H e r z e n 
h a b e n ,  e i n e  S c h o ß s ü n d e  h e g e n ,  eine heimliche Unlauterkeit beibehalten. Das 
geht  besonders  diejenigen an,  die  sich bekehren wollen,  oder  bekehret  haben, a b e r 
n i c h t  r e c h t  (Hos. 7,16). Man kann den Heiland nicht täuschen. Er hat den Judas bei 
Zeiten ausgezeichnet, da die übrigen Jünger ihm noch eben denselben redlichen Sinn und 
Ergebenheit an Jesum zutrauten, als sie hatten. Er prüfet Herzen und Nieren. Der feste 
Grund Gottes bestehet und hat dieses Siegel: „Der Herr kennet die Seinen;“ und: „Es trete 
ab von der Ungerechtigkeit, wer den Namen Christi nennet“ (2. Tim. 2,10). Wie viel Gutes 
mag nicht  auch bei  Judas  vorgegangen sein  die  dritthalb  Jahre  über,  da  er  mit  Jesu 



- 52 -

gewandelt? wie manches Wort ist in sein Gemüt gedrungen? wie manche Bewegungen 
wird  sein  Herz  empfunden  haben?  Er  hat  sich  doch  unter  allerlei  geringen  und 
beschwerlichen Umständen, unter manchem Ungemach und Schmach noch immer zu Jesu 
und den Jüngern gehalten. Seine Unlauterkeit hat ihn doch in dieser ganzen Zeit nicht 
überwogen, Jesum gar aufzugeben, und, wie viele andere bei Zeiten getan haben, von 
ihm zu gehen. Aber so wenig er bei der ersten Untersuchung (Joh. 6) sich des freimütigen 
Bekenntnisses annehmen und mit ganzem Herzen sagen konnte: „Herr, du hast Worte des 
ewigen Lebens!“ so wird auch weiterhin das Wort Jesu und desselben liebreicher Umgang 
ihm nicht zu solcher Lebenskraft geworden sein, die sein ganzes Herz eingenommen und 
erneuert hätte. Eine einige Unlauterkeit,  eine einige falsche Begierde, die man in dem 
geizen  übrig  lässt,  kann  immerhin  die  Kraft  des  Wortes  und  der  wirkenden  Gnade 
hemmen, dass man wohl immer gerührt, überzeugt, bewegt, zur Wahrheit gezogen, und 
zu der Erkenntnis Jesu gefördert wird, aber niemals derselben f r e i m a c h e n d e  K r a f t 
erfährt, noch dahin gebracht wird, mit ganzem Herzen am Herrn zu sein. Das sind die 
Dornen,  die  mit  aufwachsen  (wie  der  Heiland  in  dem  Gleichnis  Matth.  13,22  sagt), 
heimlich im Herzen um sich greifen,  allen Saft  benehmen, und das eingestreute gute 
Samenkörnlein  endlich  gar  ersticken.  Daher  kann  wohl  bei  einer  solchen  Seele  vieles 
vorgehen. Man darf nicht denken, dass alles lauter Heuchelschein gewesen sei, was man 
an ihr von einer Umkehr und Änderung des Sinnes, von einem Bezeugen zur Nachfolge 
Jesu,  von den Wirkungen des  göttlichen Wortes,  von einer  Liebe zu Gott  und seinen 
Kindern, von Verleugnung der Welt und dergleichen wahrgenommen hat. Aber bei dem 
allen kann es doch zu einer wahren Lauterkeit  und ganzen Übergabe des Herzens an 
Jesum niemals gekommen sein. Und so ist man auch niemals verwahrt, dass einen der 
Arge  nicht  antasten  und  seine  Versuchungen  mit  einer  solchen  Unlauterkeit  und 
heimlichen Liebe der Welt und ihrer Lust verbinden könnte. Da kann es wohl etliche Jahre 
anstehen,  bis  die  Sünde,  der  so  viel  Worte  Gottes  und  andringende  Wirkungen 
entgegengestellt werden, ihren Betrug so spielen kann, dass sie den Menschen fället und 
über sein Herz Meister wird. Aber wenn man eine Schlange in dem Busen trägt, so gut 
man sie auch zu verwahren gedenket: ist es Wunder, wenn sie einen sticht, ehe man sich’s 
versiehet?

Daher  ist  so  viel  daran  gelegen,  dass  man  sein  Herz  l ä u t e r e  und  sich  genau 
untersuche, ob man aller Sünde von Herzen abgesagt habe und feind sei? Und eine solche 
Prüfung seiner selbst, wobei man sich in das Licht Gottes darstellt, kann nie zu viel noch 
zu  genau  geschehen.  Der  Heiland  macht  bei  dem Vorhaben  Judä  noch  allen  übrigen 
Jüngern eine Gelegenheit dazu. Er redet zu zweien malen auf eine noch u n b e s t i m m t e 
Weise von seinem Verräter, und sagt: „Einer unter euch wird mich verraten.“ Diese Rede 
machte sie nicht nur überhaupt bestürzt, sondern erweckte auch unter ihnen eine genaue 
Umfrage und ernstliche Untersuchung. Ein jeder dachte an sich selbst: Könnte ich es nicht 
etwa selber sein? und fragte mit bekümmertem Gemüt Jesum darum: „Herr, bin ich’s?“ 
Das war eine heilsame Untersuchung, eine Anzeige ihrer Herzensredlichkeit, ein Zeugnis 
wider Judas, eine Scheidung von seiner Gemeinschaft, eine Bewahrung vor dem Ärgernis, 
das sie an demselben hätten nehmen können. Man hat demnach großen Vorteil davon, 
wenn  man  die  Prüfung  seines  Herzens  bei  keiner  Gelegenheit  unterlässt  noch  für 
überflüssig hält. Wenn man sich auch seiner Redlichkeit bewusst ist, so soll man sich doch 
nicht zu viel trauen, dass nicht ein bitteres Kraut unvermerkter Weise in unserem Herzen 
aufwachse und dasselbe vergifte (Hebr. 12,15). Ein solcher Ernst, ein solches genaues 
Wahrnehmen ist redlichen Seelen nicht beschwerlich noch verdrießlich; vielmehr übt und 
beweiset sich ihre Treue und ihr lauterer Sinn auf Jesum darin, und sein Friede wird ihnen 



- 53 -

dabei zu einem neuen Zeugnis, dass er sie für die Seinen erkennet, die er liebet. Zuletzt  
wollen wir hierbei noch

 A u f  J e s u m  s e l b s t  s c h a u e n .  Wie sehr ihn die Unlauterkeit seines Jüngers 
und der daraus entstandene Frevel wider ihn geschmerzt habe, das hat der Heiland selbst 
mehrmals zu erkennen gegeben. Er gedachte immer wieder daran, ward darüber betrübt 
im Geist, und flocht die Klage über die Unreinigkeit und Falschheit Judä überall in seine 
Reden und Handlungen ein.  Das  war  ihm ein  schweres  Leiden,  worunter  er  göttliche 
Geduld, Sanftmut und Langmut bewiesen, und sich auch bei diesem Begegnis Gott für uns 
geheiliget  hat.  Deswegen  sagt  er:  „Des  Menschen  Sohn  gehet  dahin,  wie  von  ihm 
geschrieben stehet,“ und will auch hierin die Versehung Gottes an sich in Erfüllung gehen 
lassen. Daher gehört auch dieses Leiden mit in die Wege der Versühnung, worin unser 
Priester vollendet worden ist. Wie wir Gott durch Untreue beleidigt, und gegen seine Liebe 
fälschlich gehandelt; wie wir der arglistigen Schlange mehr als dem guten Vater gegen 
seine treue Warnung getraut haben (denn Adams Schuld ist unsre Schuld): das muss nun 
Jesus mit Schmerzen an seinem falschen Freunde erfahren, und sich darunter Gott opfern. 
Was wird sein Geist, der über dieser Vorstellung so erschüttert worden (Joh. 13,21), mit 
dem Vater geredet, und unsers Falls wegen gehandelt haben, dass die Beleidigungen der 
reinen Vaterliebe vergeben, und der verlorne Sohn wieder freundlich angesehen und ins 
Haus aufgenommen werde (Luk. 15,19). Er hat sein lauteres Herz, das in der Wahrheit  
bestanden und sich nur von dem Willen Gottes genähret hat, auch unter diesem Leiden 
Gott geopfert, und für uns zum süßen Geruch dargebracht. Wir haben nun durch ihn die 
Versühnung  über  die  böse  Tücke,  womit  wir  der  Gemeinschaft  der  göttlichen  Liebe 
ausgewichen  sind.  Unsere  Beschämung  vor  Gottes  Angesicht  ist  dadurch 
hinweggenommen und getilget worden. Im Glauben an Jesum kann man nun wieder mit 
einem geraden Herzen und heitern Gemüt zur Liebe Gottes nahen.

Ja, die Kraft seiner Versühnung bringt auch in denen, die sich im Glauben mit ihm 
vereinigen, ein solch einfältiges, lauteres und kindliches Wesen zuwege, dass das ganze 
Herz in seine Liebe sinket, und nichts will noch sucht als Ihn. Von ihm und aus seiner 
erworbenen Gnade empfängt man ein solch redliches, ganz ergebenes und gegen seine 
Liebe so zärtliches Herz, dass man auch nicht den kleinsten Staub einiger Unlauterkeit in 
sich leiden oder aufkommen lassen will, sondern sich ihm und seiner Liebe bewahret zum 
völligen Eigentum. Das ist köstlich vor ihm; das reizt seine treue Liebe; dazu gewähret er 
gerne sein teures Blut, uns darin zu waschen und so rein zu halten, dass kein Flecken an 
unserm Herzen hafte, der uns vor ihm und der Heiligkeit seines Vaters beschämen könnte. 
Nur, dass wir uns mit allem Fleiß täglich im Geist unsers Gemüts erneuern, und eine solche 
innerste Herzenslauterkeit für die köstlichste Zierde unserer Seele halten! so werden wir 
dem Blutbräutigam wohlgefallen, und er wird uns vor dem Vater das Zeugnis geben, dass 
wir sein sind!

Amen



- 54 -

6. Predigt

Jesus bringt bei seiner Gefangennehmung seine Jünger in 

Sicherheit.

Johannes 18,4 – 9

Als nun Jesus wusste alles, was ihm begegnen sollte, ging er hinaus und sprach zu  
ihnen: Wen suchet ihr? Sie antworteten ihm: Jesum von Nazareth. Jesus spricht zu ihnen:  
Ich bin’s. Judas aber, der ihn verriet, stand auch bei ihnen. Als nun Jesus zu ihnen sprach:  
Ich bin’s, wichen sie zurücke und fielen zu Boden. Da fragte er sie abermals: Wen suchet  
ihr? Sie aber sprachen: Jesum von Nazareth. Jesus antwortete: Ich hab’s euch gesagt,  
dass ich’s sei. Suchet ihr denn mich, so lasset diese gehen. (Auf dass das Wort erfüllet  
würde, welches er sagte: Ich habe der keinen verloren, die du mir gegeben hast.)

Matthäus 26,50; Markus 14,46

Da traten sie hinzu, und legten die Hände an Jesum, und griffen ihn.

Matthäus 26,51 – 54; Markus 14,47; Lukas 22,49 – 51; Johannes 18,10.11

Da aber sahen, die um ihn waren, was da werden wollte, sprachen sie zu ihm: Herr!  
sollen wir mit dem Schwert drein schlagen? Da hatte Simon Petrus ein Schwert, und zog  
es aus, und schlug nach des Hohenpriesters Knecht, und hieb ihm sein rechtes Ohr ab;  
und der Knecht hieß Malchus. Jesus aber antwortete und sprach: Lasset sie doch so ferne  
machen.  Und  er  rührete  sein  Ohr  an,  und  heilete  ihn.  Jesus  aber  sprach  zu  den  
Hohenpriestern und Hauptleuten des Tempels und den Ältesten, die über ihn kommen  
waren: Ihr seid ausgegangen als zu einem Mörder mit Schwertern und Stangen, mich zu  
fahen; ich bin täglich bei euch im Tempel gewesen, und habe gelehret, und ihr habt mich  
nicht gegriffen; aber dies ist eure Stunde und die Macht der Finsternis; auf dass die Schrift  
erfüllet werde. Da sprach Jesus zu Petrus: Stecke dein Schwert in die Scheide; denn wer  
das Schwert nimmt, der soll durch’s Schwert umkommen. Oder meinest du, dass ich nicht  
könnte meinen Vater bitten, dass er mir zuschickte mehr denn zwölf Legionen Engel? Wie  
würde aber die Schrift erfüllet? Es muss also gehen.

Matthäus 26,56; Markus 14,50 – 52

Da verließen ihn alle Jünger und flohen. Und es war ein Jüngling, der folgete Jesu  
nach, der war mit Leinwand bekleidet aus der bloßen Haut; und die Jünglinge griffen ihn.  
Er aber ließ die Leinwand fahren, und flohe bloß von ihnen.



- 55 -

Eingang.

chwert,  mache dich auf  über  meinen Hirten und über  den Mann,  der  mir  der 
nächste ist, spricht der Herr Zebaot. Schlage den Hirten, so wird die Herde sich 
zerstreuen, so will ich meine Hand kehren zu den Kleinen.“ So heißt es bei dem 
Propheten Sacharja (Kap. 13,7). Diese Worte deuten auf die L e i d e n  C h r i s t i . 

Jesus hat sie selber angezogen, (Matth. 26,31). Und in den Umständen, welche unser 
vorhabendes Passionsstück erzählt, sind sie wirklich in Erfüllung gegangen. Es war über 
den H i r t e n  so bestimmt, dass man mit Schwertern und mit Stangen ausgegangen, ihn 
zu fahen. Gott, der Herr Zebaot, ließ dies über seinen Hirten, d e n s e l b e n  guten Hirten, 
den er  nach seiner  Verheißung gegeben hatte,  kommen. Wer hätte ihn sonst  können 
schlagen, wenn nicht eine Stunde in Gottes ewigem Ratschluss ersehen gewesen wäre, 
darin der Hirte solche Trübsal  erfahren sollte? Das traf  den M a n n ,  d e r  G o t t  a m 
n ä c h s t e n  i s t ,  den im Fleisch erschienenen  S o h n , gegen welchen sonst alle Macht 
der Erde zu wenig gewesen wäre, ihm etwas anzuhaben. Aber es sollte geschehen. Auch 
diese Schrift hatte es zuvor bezeuget. Daher ist dieses Begegnis seinem Hirtennamen und 
Amt nicht verkleinerlich. Der gute Hirte leidet für die Schafe. Er lässet für sie sein Leben, 
(Joh. 10,15).

Doch war zugleich für die Herde auch von Gott gesorgt. Dies schwere Schicksal, so 
über den Hirten ging, brachte wohl die Schafe in Zerstreuung, aber sie sollten doch keinen 
Schaden leiden, viel weniger umkommen. Jesus hatte ein kleines Häuflein redlicher Jünger 
bei sich in dem Garten, welche bei und mit ihm aushalten wollten. Aber da Schwerter und 
Stangen über ihn kamen, so wurden sie zerstreuet, und er blieb alleine.

Doch hatte Gott ihretwegen schon zum voraus die Verheißung gegeben: „So will ich 
meine Hand kehren zu den Kleinen.“ Es schien, als wenn Gott seine Hand von dem Hirten 
abgezogen und ihn der Bosheit seiner Widerwärtigen überlassen hätte. Aber Jesus weiß 
die Ursachen dieses göttlichen Verhängnisses, und sagt darüber zu Petrus: „Meinest du 
nicht, dass ich jetzt noch könnte meinen Vater bitten?“ Der jetzt den Hirten schlagen lässt, 
ist mein Vater. Inzwischen wandte sich die starke Hand Gottes zu den Kleinen, zu den 
kleinmütigen und schüchternen Jüngern, sie zu bedecken und zu bewahren, dass ihnen in 
diesem harten Strauß kein Unfall noch Schade begegne. Wie man sonst bei einer großen 
Not,  bei  einer  Feuersbrunst,  im  Krieg  und  dergleichen  vor  allen  Dingen  den  kleinen 
Kindern zuspringt, um dieselben zu retten und in Sicherheit zu bringen; weil sie sich am 
wenigsten drein schicken, noch selber beraten können: so tat Gott, der himmlische Vater, 
auch hier an der kleinen Herde, an den schwachen Jüngern. Der Sohn hatte sie auch 
schon seinem Vater zu treuen Händen anbefohlen. Dadurch kamen sie aus der Gefahr und 
wurden wohl bewahret. Sie sind damit ein Exempel zum Trost aller Gläubigen geworden, 
wie Gott für die Seinigen mitten in der Gefahr Sorge trage und sie in der argen Welt 
bewahre. Darauf wollen wir dies Mal unsere Betrachtung richten. Ich will demnach eurer 
Liebe vorstellen:

Die sichere Bewahrung der Gläubigen mitten unter den Anläufen 

der boshaften und feindseligen Weltkinder.

Wir wollen dabei insbesondere bedenken und an dem Beispiel der Jünger sehen

S



- 56 -

1 . D i e  G e f a h r,  i n  w e l c h e  d i e  G l ä u b i g e n  h i e r b e i  g e r a t e n ;

2 . D i e  t r e u e  Vo r s o r g e  G o t t e s  u n d  i h r e s  H e i l a n d e s  ü b e r  s i e ,  und

3 . D i e  B e w a h r u n g  s e l b s t .

Abhandlung.

Man hat es bei aller Not der Welt doch gut und zum großen Vorteil, wenn man Jesu 
angehöret und ihm mit redlichem Herzen anhängt. Lasset uns an dem Beispiel der Jünger 
sehen:  „Was  Gott  an  den  Seinen  tut  mitten  unter  den  Anläufen  der  boshaften  und 
feindseligen Weltkinder.“

1. Sie kommen wohl auch in Gefahr.

Es ereigneten sich hier auch für die schwachen Jünger gefährliche Umstände. Und das 
bestand nicht nur darin,  dass es für  ihren Leib und Leben hätte misslich ausschlagen 
können, wenn sie auch wären mit gefangen genommen worden; sondern sie hätten auch 
dadurch  um ihren  G l a u b e n  kommen können.  Es  wäre  dem Satan  eine  erwünschte 
Gelegenheit  geworden, sie allesamt zu sichten,  das ist,  in die größte Verwirrung ihrer 
Gemüter zu bringen, und in derselben so weit zu dringen, dass sie den Glauben an ihren 
Herrn und Hirten gar aufgegeben hätten. Da hätten sie unendlich mehr Schaden an ihrer 
Seele als  an ihrem Leib gelitten.  Denn sie waren noch nicht imstande, solche Proben 
auszuhalten. Es zeigte sich gleich an Petrus, da er hernach von freien Stücken der Gefahr 
näher  kam,  wie  schnell  er  in  der  Verwirrung  und  Angst  seines  Gemüts  auf  eine 
Verleugnung fiel. So weit wollte sie Jesus dies Mal nicht in Gefahr kommen lassen. – So 
geht  es  noch immer bei  der  Widerwärtigkeit  und bei  den mancherlei  Anfällen,  so die 
Gläubigen von der bösen Welt zu erfahren haben. Es ist nicht nur ä u ß e r l i c h e  Not und 
Trübsal, sondern es ist zugleich S e e l e n g e f a h r.  Wenn es bei dem allein bliebe, dass 
man  in  leiblichen  Umständen  in  das  Gedränge  kommt;  wenn  sich  nicht  darunter  so 
mancherlei Versuchungen erhöben, die dem schwachen Glauben Gefahr bringen: so wäre 
wohl  die  ganze  Sache  nicht  so  bedenklich  zu  nehmen.  Denn wer  einen  völligen  und 
freudigen Glauben hat, der kann die leibliche Trübsal getrost aushalten. Er heißt dieselbe 
z e i t l i c h  und l e i c h t  (2. Kor. 4,17), und wird desto mutiger und in seinem Glauben desto 
mannhafter, wenn es solche Proben setzt. Paulus sagt diesfalls nicht nur von sich, sondern 
fordert auch das Herz seiner Brüder dazu auf, Röm. 8,35.37: „Wer will uns scheiden von 
der Liebe Christi? Trübsal oder Angst oder Verfolgung oder Gefährlichkeit oder Schwert? In 
dem allen überwinden wir weit.“ Das ist der rechte Heldenmut der Christen, die in der 
Gnade des neuen Bundes gegründet und mit dem Geist gesalbet sind. Ihr Glaube ist schon 
der Sieg, der die Welt überwunden hat, ehe es noch zu diesem oder jenem besondern 
Kampf kommt, (1. Joh. 5,4). A b e r  d a h i n  reichte der Glaube der Jünger zu d e r  Zeit 
noch nicht. Und so trifft die Gefahr am meisten diejenigen, die noch schwach sind, die mit 
den  Kreuzeswegen  Jesu  noch  nicht  so  bekannt  und  in  seiner  Gemeinschaft  nicht  so 
befestigt sind, dass sie mit ihm und um seinetwillen alles aushalten könnten, und sich 
w e d e r  To d  n o c h  L e b e n ,  weder Gegenwärtiges noch Zukünftiges noch irgend eine 
Kreatur  von der  Liebe Gottes  in  Christo  Jesu scheiden ließen.  Da kann ein  Wind der 
Trübsal  solche  blöden  Gemüter  und  unbefestigten  Herzen  bald  erschüttern  und  ins 
Wanken bringen, ja, wenn nicht Gottes Hand über ihnen wäre, dieselben vom Glauben 
abreißen. – Und das hat der Teufel im Sinn, wenn er die bösen Menschen aufbringt, sich in 



- 57 -

ihrer  Widerwärtigkeit  und mit  feindseligen Angriffen an die  Kinder  Gottes  zu  machen. 
Darauf ging auch hier bei den Jüngern sein Anschlag, Jesu ganzes Werk auf einmal zu 
zerstören,  seine kleine Herde,  die  um ihn war,  zugleich zu verderben,  damit  von den 
Übrigen um so viel weniger sich jemand unterstünde, ferner nur den Namen des Jesus von 
Nazareth zu nennen. Er wollte mit einem Streich Jesu ganze Sache zu Schanden machen. 
Was wäre es dem Teufel für eine Freude gewesen, wenn er es hätte so weit bringen 
können, dass alle Leute davon hätten denken und sagen müssen: „Es ist schon drei ganzer 
Jahre  so  viel  Wesens  von  dieser  neuen  Lehre  gewesen;  es  sind  so  viel  Menschen 
zugelaufen; es hat viel Unruhe unter uns gemacht: aber nun, da man den Meister und die 
Hauptpersonen,  die  sich  der  Sache  angenommen  und  es  mit  ihm  gehalten  haben, 
gefangen gesetzt hat, so ist es auf einmal aus. Es wird sich wohl weiter Niemand regen. 
Da sieht man, dass die ganze Sache nichts war.“ Ja wohl! wenn der Teufel ausführen 
könnte, was er im Sinn hat, er ließe dem Heiland nicht einen Fuß breit auf der Welt; er 
zerstörte überall den Glauben, er vertilgte alle Kinder Gottes auf Erden lieber heute als 
morgen. Darum schreibt der Heiland auch hier diesen Angriff dem Satan zu, wenn er zu 
der Schar sagt: „Aber das ist eure Stunde und die Macht der Finsternis.“ Diese Macht  
bringt euch dazu, mich hier im Garten aufzusuchen, wie sie auch Judas dazu gebracht 
hatte, ihn mit einem Kuss anzugeben.

Man muss den Satan unter dem, was in der Welt und von Menschen sich wider Jesum 
und die Seinigen erhebt, auch k e n n e n  lernen. Paulus hält es gleichfalls den Gläubigen 
vor, und sagt: „Unser Streit ist nicht nur mit Menschen; es widerspricht und widersteht uns 
und unserm Evangelium nicht nur F l e i s c h  und B l u t , wie es sich in dem Äußern durch 
die  Verfolgungen der  Menschen zeigt,  sondern  es  stecken Fürsten  und Gewaltige  der 
unsichtbaren Finsternis dahinter, die ihre Macht in der argen Welt ausüben. Wider solche 
listige  Anläufe  des  Teufels  müssen  wir  uns  wappnen,  wenn  eine  böse  Stunde  der 
Verfolgung  über  uns  kommt“  (Eph.  6,12).  Denn  darunter  gibt  es  feurige  Pfeile  des 
Bösewichts, die auf das Herz zielen und unsere Seelen verderben wollen. Aber das sieht 
und  weiß  Gott  und  unser  Heiland  auch,  und  lässt  dem Satan  seinen  Anschlag  nicht 
gelingen. Er nimmt sich der Seinen mitten unter solchen Anläufen des Fürsten der Welt 
und seiner Werkzeuge in väterlicher Sorgfalt an und lässt die Gefahr über sie nicht so groß 
werden. Lasset uns daher an dem Exempel der Jünger

2. auch die Vorsorge Gottes und des Heilands in solchen Umständen 

beherzigen.

Johannes führt  uns in  dieser  Erzählung selber  darauf,  und sagt,  da sei  das Wort 
erfüllet worden, welches sich Jesus kurz zuvor gegen seinen Vater vernehmen lassen: „Ich 
habe derer keinen verloren, die du mir gegeben hast.“ Wir sehen demnach,

 w i e  e s  d e m  H e i l a n d  a m  H e r z e n  l i e g t ,  d a s s  e r  n i c h t  e i n 
e i n i g e s  v o n  s e i n e n  S c h ä f l e i n  v e r l i e r e .  Das ist die Art des treuen Hirten! Sie 
sind ihm anbefohlen und von dem Vater übergeben. Er kennet sie alle mit Namen. Seine 
Schafe sind gezählet. Und er zählt sie auch wieder dem Vater vor: „Ich habe sie bewahret, 
und ist keiner von ihnen verloren als nur das Kind des Verderbens, das sich selber aller  
meiner Treue ungeachtet verderbet hat,  und dessen Verfall  schon zuvor in der Schrift 
beschrieben war,“ (Joh. 17,12). Gewiss, es kann keinem redlichen Herzen um sein selbst 
und seines Heils willen so angelegen sein, als es dem Heiland anliegt, auch bei den Vielen, 
die er unter seinen Hirtenstab gesammelt hat, nicht ein einiges weniger zu haben, als ihm 



- 58 -

vom Vater  gegeben ist.  Das  kann einem jeglichen einzelnen Kinde Gottes  zu  großem 
Vertrauen gegen ihn und zu täglicher Stärkung seines Glaubens gereichen. Es ist nicht nur 
uns aufgegeben, dass wir Treue beweisen und den Glauben bewahren sollen, sondern es 
ist auch i h m  in sein Amt übergeben, unserer mit aller Treue wahrzunehmen. Er ist hierin 
nicht nur uns, sondern dem treu, der ihn zum großen Hirten der Schafe gemacht hat, 
(Hebr. 13,20). Daher verheißt er den Seinigen, die seine Stimme hören und sich zu ihm in  
redlichen Nachfolge halten: „Sie sollen nimmermehr umkommen, und niemand soll sie mir 
aus meiner Hand reißen,“ (Joh. 10,28). Das ist ein großer Trost! Wenn man nicht diese 
Verheißung hätte, und sich daran halten könnte: wer wollte sich getrauen, ohne Schaden 
durch diese böse Welt zu kommen.

Das mag auch einem Lehrer, der für die Seelen treulich besorgt ist, zu einer kräftigen 
Unterstützung seines Muts und zur Beruhigung seines Herzens dienen, wenn er denkt und 
sorgt: „Was kann die armen Kinder, erweckte Seelen, noch für Unfall treffen? Wie wird es 
gehen, wenn sich die Welt und der Satan wider sie aufmacht? Sie sind ja nicht stark 
genug, solche Anfälle auszuhalten.“ Ei! Jesus hat schon dafür gesorgt. Es liegt ihm näher 
an, als es einem seiner Knechte angelegen sein kann. Die Seelen sind ja seine, sie sind 
ihm gesammelt; sie sind auf ihn gewiesen! Er wird sich selbst ihrer annehmen, und sein 
Wort erfüllen: Sie sollen nimmermehr umkommen. Darum übergibt man sie ihm zu seiner 
ununterbrochenen Pflege und Bewahrung, auch wo der Dienst der Knechte und Seelsorger 
nicht mehr hinreicht, noch den Seelen hinlänglich zu statten kommen kann. Das hat Jesus 
als ein Lehrer auf Erden auch getan gegen seinem himmlischen Vater.

 E r  b e f a h l  s i e  b e i  Ze i t e n  i n  d i e  s t a r k e  H a n d  s e i n e s  Va t e r s , 
u n d  ü b e r g a b  s i e  i h m  i n  s e i n e n  S c h u t z  u n d  t r e u e  B e w a h r u n g .  Das 
war der damaligen Haushaltung gemäß. Die sichtbare Gegenwart des Heilandes war ihr 
bisheriger Schutz gewesen. Wenn sie Jemand anfechten wollte, so nahm er gleich das 
Wort und ließ nichts an sie kommen. Sie wurden als unmündige Kinder von ihm in Acht 
genommen und verschont. Sie lehnten sich diesfalls auf ihn und hingen ihm in Einfalt an. 
Aber nun sollte ihr Schutz von ihnen genommen werden. Da sagt der Heiland zum Vater: 
„Ich bin mit ihnen so weit durchgekommen. So lange ich bei ihnen war in der Welt, erhielt  
ich  sie  in  deinem  Namen.  Ich  habe  über  sie  gewacht  und  sie  vor  fremder  Gewalt  
bewahret. Nun aber, da mein Lauf zu Ende geht, und ich sie in der Welt unter widrigen 
Menschen zurücklasse, so halte du, o Vater! deine Hand über ihnen. Wenn ich nun nach 
deinem Willen mich in der Schwachheit hingeben will, so sei du ihr Schutz und ihre Stärke. 
Erhalte sie in deinem Namen, bewahre sie vor dem Argen!“ (Joh. 17,10.15). Daher war 
eine verborgene Hand über ihnen, die sie bewahrete. – So ist für alle gebeten, die an 
Jesum glauben. Der Heiland denkt in seinem Gebet hinaus auf alle Zeiten und auf alle 
Begegnisse, die auf gleiche Art die Seinen noch weiterhin betreffen werden, und schließt 
sie gleich mit ein: „Ich bitte aber nicht allein für sie, sondern auch für die, so durch ihr 
Wort künftig an mich glauben werden.“ Diese Worte Jesu gelten noch immer; sie sind von 
ewiger Kraft und Gültigkeit. Und wie sie an den Ersten sind erfüllet worden, so sollen es 
durch alle Zeiten alle redlichen Herzen erfahren, dass ihr Fürsprecher bei dem Vater ist 
und sie vertritt. Darum darf man nicht schlechterdings auf die misslichen Umstände, auf 
die beschwerlichen und gefährlichen Schicksale rechnen. Man soll  der Sorgfalt und der 
kräftigen Fürbitte des Heilands trauen, wo man auch in dem Äußern keinen Weg zum 
Durchkommen sieht. Man soll sich auf die Hand verlassen, die stärker ist als alles. Und 
nun kann sich Jesus, der im Thron ist, mit gleicher Macht der Seinen annehmen, denn e r 
u n d  d e r  Va t e r  s i n d  E i n s .  Seines Vaters Hand ist auch seine Hand, (Joh. 10,30). 



- 59 -

Wer will sie da heraus reißen, wenn er sie nicht lassen, sondern ewiglich als sein Eigentum 
behalten will? Und dabei

 r i c h t e t  e r  s i c h  i n  m i t l e i d i g e m  E r b a r m e n  n a c h  i h r e r 
S c h w a c h h e i t .  Es kann wohl bei solchen, die es redlich mit ihm meinen, noch mancher 
Unverstand  und  ungeschicktes  Wesen  vorkommen,  was  ihnen  die  Welt  hochnehmen 
könnte. Aber Jesus weiß es schon zu wenden, dass es nicht alle die Folgen hat, die daraus 
kommen könnten. So ging es hier auch bei den Jüngern. Es regte sich doch bei ihnen ein 
unbedachtsamer falscher Mut, sie wollten mit dem Schwert drein schlagen. Und Petrus 
hätte mit seinem Schwertstreich hier viel Übels anrichten und die unschuldige Sache in 
einen bösen Verdacht  bringen können.  Das  war,  aus  guter  Meinung,  seinen Herrn  zu 
verteidigen, sehr ungeschickt und wider allen Sinn des Heilandes gehandelt. Aber Jesus 
macht diesen Fehler gleich wieder gut und bringt die Jünger zur Stille. – Nichts taugt 
weniger zur Leidenszeit, als ein solch falscher Mut, da man in seiner Natur erreget wird 
und nach Weltart die Sache Christi verteidigen will. Da gewinnen Kinder Gottes nichts, 
wenn sie gegen die Welt mit gleichen Waffen streiten wollen, sondern bringen sich nur in 
Verwirrung und das Werk des Herrn an ihren Seelen in großen Schaden. Sie sollen nur 
stille und leidsam sein, und ihre Sache Gott befehlen. Es streitet für sie der rechte Mann, 
den Gott selbst hat erkoren. Des Teufels Wust, den er über die Gläubigen ausschüttet, und 
der boshaften Menschen Feindseligkeit wird durch Stillesein am besten überwunden und 
zu Schanden gemacht. Man muss sich gar nicht in ihre Weise mengen, sonst kommt man 
übel an. Daher der Heiland auch Petrus wegen seiner unechten Tapferkeit sagt: „Wer das 
Schwert in solchem Sinn ergreift, der tut es nur sich selbst zur Strafe und zum Schaden; er 
wird durch’s Schwert umkommen.“ Und dieser Ausspruch gilt auf a l l e  Ze i t e n ,  so lange 
die Wahrheit Jesu Christi und der Glaube an ihn noch in der Welt Verfolgung zu leiden hat. 
Deswegen  ist  diese  Rede  in  der  Offenbarung  Johannis  (Kap.  13,10)  nachdrücklich 
wiederholt:  „So  jemand  mit  dem  Schwert  tötet,  der  muss  mit  dem  Schwert  getötet 
werden. Hier ist die Geduld und der Glaube der Heiligen das bewährteste Mittel zum Sieg 
und Erhaltung seiner Seele, nicht aber gewaltsamer Widerstand mit einem fleischlichen 
Arm.“ Wie es nun der Heiland bei dieser ersten Gelegenheit zu einer beständigen Regel in 
seinem Kreuzreich festgestellt und an seinem eigenen Exempel bewähret hat, so sollen 
sich billig alle seine Nachfolger danach achten und sich in die Wege seiner Haushaltung 
verstehen lernen. Sonst macht man sich selber viele Unruhe und große Not, wobei man 
sich nicht auf den Sinn seines Herrn berufen, noch ihm etwas zu seiner Ehre und zur  
Verteidigung oder Förderung der guten Sache ausrichten kann. Wer sich nicht selber zu 
raten und zu helfen begehret, dem wird der Herr helfen und ihn aus der Gefahr erretten. 
Wir wollen demnach sehen

3. Die sichere Bewahrung selbst.

Diese ist den Jüngern auch hier widerfahren. Wir bemerken hierbei:

 E r  s c h o n e t  i h r e r,  und lässt sie nicht weiter in die gefährlichen Umstände 
hineingeraten, als sie wirklich aushalten könnten. Es ist nachdenklich, wie es sich hierbei 
ergeben hat. Jesus kam, wie auf seinen ersten Kampf aus der Wüste in des Geistes Kraft 
(Luk. 4,14), so auch hier auf seinen Gebetskampf im Garten mit vollem Leidensmut und 
heiterem  Geist  der  anrückenden  Schar  entgegen  und  seine  Jünger  mit  ihm.  Die 
Kriegsknechte  wollen  hitzig  zugreifen,  wen  sie  zuerst  erhaschen  können,  damit  ihnen 
niemand entrinne, noch ehe Judas seinen falschen Kuss angebracht hatte. Da stellt sich 



- 60 -

Jesus an die Spitze, redet die Schar an: „Wen suchet ihr?“ damit sie ihren Angriff auf ihn 
richten  und  sich  von  den  übrigen  abkehren  möchten.  Hier  hat  der  Heiland  auch  in 
äußerlichen Umständen erfüllt, was er diesen seinen Freunden vorher versprochen hatte: 
„Aus Liebe will ich mein Leben für euch lassen,“ (Joh. 15,13). Damit sie frei ausgehen 
möchten, zieht er den ganzen Anlauf auf sich her. Er gibt sich selber an: „Ich bin’s.“ Und 
sie müssen fühlen, wer er ist. Sein Wort treibt sie zurück und ringt sie in Schrecken, dass 
sie zu Boden fallen. Dadurch wird ihr erstes Beginnen, zugleich die Jünger zu fangen und 
die  ganze  Gesellschaft  miteinander  aufzuheben,  zunichte  gemacht,  und  die  Jünger  in 
Freiheit  gesetzt.  Das  war  der  Zweck  von  dem  Machtwort,  womit  er  die  Schar 
zurückgeschlagen. Hernach fragt er sie abermals: „Wen suchet ihr?“ und stellt sich ihnen 
freiwillig dar, befiehlt aber zugleich, dass sie den übrigen nichts anhaben, sondern sich 
begnügen lassen sollen, ihre obhabende Kommission an ihm allein auszurichten. So weit 
werden sie in ihrem Anlauf eingeschränkt, und dürfen nicht weiter greifen. Alsdann darf 
erst Judas, der bei ihnen stand, seinen verräterischen und schon ganz unnötigen Kuss 
anbringen.

So behält Gott und unser Heiland allemal freie Hand, mitten unter den boshaftigsten 
Anschlägen und verwirrtesten Umständen der Welt es zu lenken und zu fügen, wie es 
denen, die ihn lieben, zum Guten wirken muss, (Röm. 8,28). Alle Zufälle und Begegnisse 
sind schon vorher ausgerechnet und abgegrenzt, dass die Drangsal nicht weiter reichen, 
noch länger währen darf, als es der Herr ersehen hat. Es ist den Feinden schon geboten, 
wie weit sie greifen dürfen oder nicht. Ein Machtwort des Herrn bindet sie und hält sie 
zurück, dass sie nicht tun können, was sie wollen. Eine unsichtbare Hand waltet zum 
Besten der Seinen über ihrem Vornehmen, ob sie schon Gottes vergessen haben. O, wenn 
die böse Welt und ihr Anführer, der Teufel,  nicht so eingeschränkt und ihren Anläufen 
schon zuvor geboten wäre: Bis hierher sollst du gehen und nicht weiter! was würden sie 
noch für Unheil und Zerstreuung des Reichs Christi auf Erden angerichtet haben und noch 
anrichten? Aber da merken und wissen freilich die Satansknechte in ihrem verfinsterten 
Sinn nicht, warum ihnen ihr Anschlag nicht gelingt, und warum es anders geht, als sie es 
in ihrer Arglist eingefädelt, oder in ihrer Gewaltsamkeit angegriffen haben. Da tritt Jesus 
dazwischen; sein Machtwort und die Hand des Vaters legt sich drein. Daher hat Jesus 
seinen Leuten diese Instruktion von Anfang gegeben: „Fürchtet euch nicht. Es soll kein 
Haar von eurem Haupt fallen ohne des Vaters Willen, die Welt mag toben und wider euch 
wüten, wie sie will,“ (Luk. 12,7). Um so viel ruhiger, stiller und getroster kann man sein 
auch in der schweren Zeit. Der Herr weiß alle Trübsale so zu mäßigen oder zu wenden, 
dass es niemals heißen soll: „Das ist zu viel, das können wir nicht aushalten!“ Dessen 
versichert  Paulus  auch  die  Christen  in  Korinth,  welche  noch keine  sonderliche  Proben 
erfahren hätten, und ermuntert sie dadurch zu einer ernstlichen Wachsamkeit und Treue in 
den geringeren Prüfungen, die ihnen vorkamen. Er schreibt 1. Kor. 10,13: „Gott ist getreu; 
ihr habt es seiner väterlichen Treue nach seiner Verheißung zu danken, dass ihr bisher 
nicht härter versucht worden seid, und in eben dieser Treue wird er ferner über euch 
walten und euch nicht lassen (weder von Menschen noch bösen Geistern) versucht werden 
über das, was ihr ertragen könnet; sondern wird bei der Versuchung zugleich auch den 
Ausgang und das Durchkommen verschaffen, dass ihr’s ohne Schaden überstehen könnet, 
wenn ihr beim Glauben halten und Treue beweisen wollt.“ Und das kann auch schwachen 
Gemütern zum Trost genug sein, wenn sie sich nur in kindlicher Einfalt nach dem Maß 
halten, womit sie Gott abgemessen hat. Ferner

 v e r s c h a f f t  i h n e n  J e s u s  e i n  f r e i e s  u n d  s i c h e r e s  G e l e i t ,  dass 
ihnen niemand etwas anhaben sollte, und sie auf sein Wort weggehen konnten. Denn er 



- 61 -

sagte: „Ist’s nur auf mich gemeint, so lasset diese weg und frei hingehen.“ Da wäre nicht 
einmal ein Fliehen nötig gewesen, gleichwie auch weiter keine Furcht vor den Juden, wenn 
sie nicht ihre zaghafte Blödigkeit und Gemütsverdunklung gehindert hätte, den Sinn des 
Herrn recht zu verstehen, und sich an sein Schutzwort und die Übergabe an seinen Vater 
zu  halten.  Denn  jetzt  war  ihrerseits  nichts  anderes  zu  tun,  wurde  auch  an  sie  nicht 
mehrers gefordert, als weg- und heimzugehen und den Ausschlag mit ihrem Meister nach 
seinen vorherigen Reden in der Stille und Glaubenszuversicht abzuwarten, bis er wieder zu 
ihnen kommen und sie sammeln würde, wie er ihnen versprochen hatte. Und in der Tat 
war indessen doch die gute und starke Hand Gottes über ihnen, ob sie sich schon nicht so 
darein zu finden wussten, wie es ihrem bisherigen Glauben gemäß gewesen wäre. Sie 
wurden heimlich in seinem Gezelt bedeckt und verwahrt. So war David auch immer im 
Schutz Gottes und hatte denselben zu seiner Burg und Festung, ob er schon manchmal 
auf  diesen  und  jenen  Berg  fliehen  musste.  Da  zeigt  Gott  teils  die  Wege  seiner 
wunderbaren und über allen Verstand gehenden Weisheit, teils die gewisse Hilfe durch 
seine Güte und allmächtige Stärke. Kurz, man wird, es gehe in der Welt, wie es wolle, aus 
Gottes Macht durch den Glauben bewahret zur Seligkeit, (1. Petr. 1,5). – Es ist demnach 
gut und unter allen Umständen gut, auf den Herrn vertrauen, und sich nicht verlassen auf 
Menschen oder menschlichen Arm weder bei sich selbst noch von andern, (Ps. 118,8). 
„Denn die auf den Herrn hoffen und sich an sein Wort im Glauben halten, die werden nicht 
fallen, sondern ewiglich bleiben wie der Berg Zion.“ Der Herr ist ja beständig um sein Volk 
her und um eine jegliche Seele,  die ihm angehöret,  von nun an bis  in Ewigkeit,  (Ps.  
125,1.2). So hat er es den Seinen verheißen, und zu jeder Zeit an allen redlichen Herzen 
bewiesen; darum bleibt seinem Hirtenamt der Preis, und das gewisse Heil denen, die ihm 
der Vater gegeben hat. Das wird an jenem Tage seine Ehre und Freude sein, wenn der 
Herzog ihrer Seligkeit sie dem Vater darstellen und sagen wird: „Siehe, ich und die Kinder, 
die du mir gegeben hast!“ (Hebr. 2,13). In dieser Hoffnung wollen wir uns seiner freuen 
und uns bei allen Begegnissen unverrückt a n  i h n  h a l t e n .  Ihm sei Lob und Dank für 
alles, was er an uns nach seiner Treue getan hat und noch täglich tut!

Amen



- 62 -

7. Predigt

Jesus gebunden, hingeführt und bei dem ersten Verhör 

geschlagen.

Johannes 18,12 – 14

Die Schar aber und der Oberhauptmann und die Diener der Juden nahmen Jesum,  
und banden ihn,  und führten  ihn  auf’s  Erste  zu  Hannas;  der  war  Kaiphas  Schwäher,  
welcher des Jahr’s Hoherpriester war. Es war aber Kaiphas, der den Juden riet, es wäre  
gut, dass ein Mensch würde umgebracht für das Volk.

Matthäus 26,57; Markus 14,53; Lukas 22,54

Die aber Jesum gegriffen halten, führten ihn zu dem Hohenpriester Kaiphas, dahin  
alle Hohenpriester und Ältesten und Schriftgelehrten sich versammelt hatten.

Johannes 18,19 – 24

Aber der Hohepriester fragte Jesum um seine Jünger und um seine Lehre.  Jesus  
antwortete: Ich habe frei öffentlich geredet vor der Welt. Ich habe allezeit gelehret in der  
Schule  und  in  dem  Tempel,  da  alle  Juden  zusammenkommen,  und  habe  nichts  im  
Verborgenen geredet. Was fragest du mich darum? Frage die darum, die gehöret haben,  
was ich gesagt habe. Als er aber solches redete, gab der Diener einer, die dabei stunden,  
Jesu einen Backenstreich,  und sprach: Solltest  du dem Hohenpriester also antworten?  
Jesus antwortete: Habe ich übel geredet, so beweise es, dass es böse sei; habe ich aber  
recht geredet, was schlägest du mich?

Vorbereitung.

ü n d e  und G n a d e  sind die zwei Hauptsachen, woran es in der Erkenntnis der 
ganzen Wahrheit ankommt. Auch die heilige Schrift geht durchaus auf diese zwei 
Hauptpunkte,  wenn  sie  uns  zu  unserm  Heil  anweiset.  Wer  nun  nicht  recht 
erkennet, was die Sünde sei, der wird auch die Gnade nicht so wichtig achten und 

so teuer schätzen, als sie nach göttlichem Sinn zu achten und zu schätzen ist. Und wer 
nicht  recht erkennet,  was die Gnade ist,  der wird über der Erkenntnis der Sünde nur 
verzagt, ratlos und voller Jammer werden. Wer aber beides, sowohl die Sünde als auch die 
Gnade, im Licht der Wahrheit erkennet, bei dem wird der Ausspruch Pauli zu einem seligen 
Ausschlag in seinem Herzen kommen: „Wo die Sünde mächtig worden, da ist doch die 
Gnade viel mächtiger, noch viel überfließender worden,“ (Röm. 5,20).

B e i d e s  nun wird uns in dem Leiden des Sohnes Gottes, unsers Heilandes, auf das 
umständlichste  vor  Augen  gestellt  und  zur  Betrachtung  angewiesen.  Jesus  ist  der 

S



- 63 -

Sündenbüßer;  denn  er  hat  dieselben  auf  sich  genommen,  getragen  und  gebüßet.  Da 
sehen wir an i h m , was die Sünde wirkt; Jesus ist auch der Sündentilger. Denn dazu ist 
der Sohn Gottes erschienen, dass er unsere Sünden wegnehme und mit seinem Blut uns 
reinige von aller Sünde. Da sehen wir den Überschwang der Gnade in der Kraft seiner 
heiligen Verdienste. Das sind  G r u n d w a h r h e i t e n , wonach wir auch das vorhabende 
Passionsstück von der Gefangennehmung Jesu betrachten wollen. Er selbst lasse seine so 
teuer erworbene Gnade über uns walten, und s e i n  Geist verkläre ihn in seinen Leiden an 
unsern Herzen zu seinem Preis und zu unserm Heil! Amen.

Eingang.

So tritt  Jesus hiermit sein  ä u ß e r l i c h e s  Leiden an, nachdem er einen schweren 
Kampf der innerlichen Seelenleiden schon überstanden hatte! In diesem hatte er es allein 
mit Gott, seinem Vater, zu tun. Nun kommt er auch in der Menschen Hände. Seine Seele 
hatte dabei empfunden, was die Sünde mit ihrem Gräuel und Fluch vor Gott austrage. 
Gott, sein Vater selbst, hat ihn in derselben geheimen und ernsthaften Unterhandlung für 
uns zur Sünde, zum Sündenträger der ganzen Welt gemacht; da Gott seine Seele die 
Schrecken des Todes und das Grauen vor der auf ihn dringenden Macht der Finsternis, und 
damit den Zorn, darein wir uns durch die Sünde gestürzt hatten, empfinden ließ. Da Jesus 
nun den ganzen Willen seiner Menschheit in den heiligen Willen seines Vaters versenkt 
und  durch  anhaltendes  Gebet  mit  blutigem  Schweiß  schon  einen  großen  Sieg  und 
Durchbruch in die Gnade erlangt hatte, so sollte nun auch sein Leib in eben demselben 
Willen Gottes das S ü n d -  und S ü h n o p f e r  werden. So ist er aus bedachtem Rat und 
Vorsehung Gottes heraus- und preisgegeben worden in die Hände der Ungerechten, Apg. 
2,23. Eher konnten sie keine Hand an ihn legen. D i e s e  Wa h r h e i t  macht uns alle 
Umstände der äußerlichen Leiden Jesu desto beträchtlicher und ehrwürdiger, dass, ob wir 
ihn  schon  unter  dem  frechen  Mutwillen  und  erboster  Feindschaft  der  Menschen 
misshandelt  sehen,  wir  doch  allemal  die  göttliche  Absicht  auf  unsere  Sünden  zur 
Erwerbung  der  Gnade  darunter  erblicken  und  wahrnehmen  können.  Nun  in  unserm 
vorhabenden  Passionsstück  sind  die  drei  ersten  Umstände  seines ä u ß e r l i c h e n 
L e i d e n s  erzählet.

Wir haben demnach J e s u m  a n z u s c h a u e n ,

1 . w i e  e r  g e b u n d e n ,

2 . h i n g e f ü h r e t ,

3 . b e i  s e i n e m  e r s t e n  Ve r h ö r  g e s c h l a g e n  w o r d e n .

Denn was dazwischen von Petrus  erzählet  wird,  das findet  erst  in  den folgenden 
Umständen seinen Ausschlag, und habe ich daher nicht Ursache, diesmal etwas davon zu 
melden.

Und bei allen drei Umständen wollen wir unser Augenmerk teils auf die S ü n d e , teils 
auf die e r w o r b e n e  G n a d e  r i c h t e n .

Abhandlung.



- 64 -

1.

Von dem e r s t e n  U m s t a n d e  heißt es: „Die Schar aber und der Oberhauptmann 
und die Diener der Juden nahmen Jesum an u n d  b a n d e n  i h n . “  Nachdem er seine 
Jünger in Sicherheit gebracht hatte, so ergab er sich von freien Stücken, und ließ die 
Gewalt  der  Schar an sich kommen. Sie umringten ihn,  und nahmen ihn an als  einen 
wirklich Gefangenen. Er ließ mit sich umgehen, wie man mit Gefangenen zu tun pflegt. Sie 
banden ihn mit Stricken. Auch dieses ist für uns und uns zu gut geschehen. Jesus trägt 
nun unsere Bande; das kommt von der Sünde her: zu unserer Erlösung und Befreiung; 
das ist die dadurch erworbene Gnade. – Und das wollen wir nicht nur als einen zufälligen 
Gedanken  ansehen,  als  wenn  man  eben  nur  gerne  Gelegenheit  nehme,  von  den 
Umständen der Leiden Jesu eine Deutung auf uns und zu unserm Nutzen zu machen. Das 
sei  ferne,  dass  wir  es  nur  für  beiläufige  und ungegründete  Passionsandachten  halten 
wollten, welche soliden Gemütern, die nach gründlicher Wahrheit fragen, manchmal mehr 
verächtlich als erbaulich scheinen! Nein! es hat einen tiefen und göttlichen Grund, wenn 
wir uns mit unserm ganzen Sündenelend und Verderben in dem Leiden unsers Erlösers 
finden,  welchen ich sogleich anzeigen will.  –  Unsere ganze Sündenschuld und all  das 
Verderben, worin wir durch die Abweichung von Gott zu gerechter Strafe gefallen waren, 
musste  auch  in  dem Äußern  und  Sichtbaren  abgebildet  und  an  dem Opferleibe  Jesu 
vorgestellt werden. Denn die Sünde war ja auch in das Äußere gedrungen, ward nicht nur 
mit äußerlichen Taten verrichtet, sondern hat auch unsern Leib zu einem Leib der Sünde 
und des Todes gemacht und die ganze äußere Natur mit unter den Fluch gebracht. Warum 
hat  der  Erlöser  nicht  anders  sterben,  sondern  mit  allen  diesen  bekannten 
Leidensumständen sich zum Tode bringen lassen wollen? Kein Umstand ist ja gleichgültig 
und von ungefähr geschehen. Die Ursache ist diese: Jesus hat den ganzen Fall Adams und 
alles,  was  sich  dabei  zum Verderben  seines  ganzen  Geschlechts  ereignet,  auf  seinen 
Schultern getragen, sich ganz darein gestellt, und auch seinen Leib darein ergeben. Darum 
steht unsere ganze Sündengestalt, darunter die Seele Jesu zur Versühnung arbeitete, auch 
äußerlich an seinem heiligen Leibe als ein Bild und Zeichen, dabei er unter Schmach und 
Schmerzen die Strafe trug und das Gericht zu dem Sieg ausführete. – Aus diesem Grunde 
sollen wir nun auch an den Banden Jesu sehen, was wir durch die Sünde geworden sind. 
Siehe,  o  Mensch,  o  Sünder!  der  äußerliche  Leib  Jesu  wird  darum  auch  als  eines 
Gefangenen mit Stricken gebunden und mit Fesseln belegt, weil dich die Sünde und die 
Macht der Finsternis gefangen genommen und mit Stricken des Todes an Seele und Leib 
gebunden hatte. Der Mensch wollte gern gar ungebunden sein und riss sich los von dem 
Bande, womit ihn Gott an seine Liebe mit einem väterlichen Gebot zur Verhütung des 
Bösen geknüpft hatte. Aber über der Begierde einer völligen Ungebundenheit, womit er 
sich  von der  Untertänigkeit  unter  Gott  losmachen wollte,  fiel  er  erst  in  harte  Bande. 
Augenblicklich hatten ihn auf seinen Ungehorsam Stricke des Todes umfangen und die 
Bande der  Hölle  umgeben;  er  war  sogleich  ein  Gefangener  in  Furcht,  Schrecken und 
großer Ohnmacht. O, was war und was ist das noch bei allen, die unter der Macht der 
Sünde leben, für ein Elend und Jammer! Wir haben die sanften Liebesseile, darin wir in 
kindlichem  Anhangen  an  Gott  wandeln  sollten,  und  die  güldenen  Bande  der  Gebote 
Gottes, die uns nie schwer werden sollten, durch unsere Übertretung verwechselt mit den 
eisernen Fesseln des Verderbens, mit den harten und von uns unauflöslichen Banden des 
Fluchs,  der  in  Leib  und  Seele  gedrungen,  mit  den  Stricken  des  Todes,  dem  wir 
heimgefallen, und mit der Gewalt des Satans, der uns in sein finsteres Reich gefangen 
nahm. Unsere Seele ward mit ihrem Willen und allen ihren Kräften gebunden unter die 
Macht der Sünde, die nun herrschte; unser L e i b  ward gebunden mit den Banden der 



- 65 -

Verweslichkeit.  Da  stand  nun  der  Verbrecher,  der  Missetäter  Gottes,  in  Banden  unter 
seinem gerechten Gericht! Und da steht nun Jesus wieder dagegen, als wenn er auch ein 
solcher gebundener Missetäter wäre, wie wir worden sind! E h r e  und D a n k  sei unserm 
Erlöser ewiglich, dass er alle unsere Bande getragen, sich darunter und uns mit und durch 
sich selbst frei zu machen! Denn das war seine liebevolle Absicht gegen uns, warum er 
von jetzt an, da er sich gefangen nehmen ließ, als ein Gebundener gegangen ist bis in den 
Tod. Deswegen heißt es auch noch einmal: „Hannas hatte ihn gebunden gesandt zu dem 
Hohenpriester Kaiphas.“

Sollen  uns  nun  die  Bande  Jesu  zu  Nutzen  kommen  und  zu  unserer  Befreiung 
gereichen, so kommt es vor allen Dingen darauf an, dass wir an ihm unsere Bande sehen, 
wenn wir sie auch sonst nicht haben erkennen wollen. O dass nur allen, die noch in losen 
Stricken einhergehen, die die Lust des Bösen, die Liebe zur Sünde und Welteitelkeit und 
die  Verführung  des  Satans  durch  Verblendung  noch  gefangen  und  gebunden  hält, 
möchten ihre Bande einmal zu schwer und recht unerträglich werden! Wie bald wäre Rat 
und Hilfe da zur Freiheit! Da könnte Jesus beweisen, dass er sich nicht umsonst, sondern 
zu unserer Errettung einmal habe mit unsern Banden binden lassen. Eine Seele, die sich 
nach Freiheit mit Ernst sehnet, die nicht mehr ein Gefangener des Satans, ein gebundener 
Knecht der Sünde sein will, darf sich getrost auf Jesu Band berufen und dadurch ihrer 
gewissen Erlösung gewärtig sein.

Das ist die herrliche Gnade der Freiheit, die Jesus den Sündern dadurch erworben hat. 
Eine n ö t i g e , eine v ö l l i g e , eine s e l i g e  Gnade!

 E i n e  n ö t i g e  G n a d e ;  denn ohne dieselbe müssten wir ewiglich in unsern 
finstern Ketten schmachten. Hier kann kein Bruder den andern erlösen noch zur Freiheit 
bringen als der Eine, der sich für alle dargegeben. Wer diese Gnade nicht erlangt, der weiß 
noch nicht wozu er einen Erlöser hat und brauchen soll.  Wir sind zu schwach und zu 
unvermögend, es nur im geringsten anzugreifen, dass wir uns von unsern Banden los 
machen möchten, wenn uns nicht unser Goel zu statten käme. So unentbehrlich ist uns 
diese Gnade!

 Sie ist aber auch e i n e  v ö l l i g e  G n a d e .  Das ist dahin gemeint, dass er die 
Seelen an nichts hangen und gebunden bleiben lässt, die seine Erlösung erfahren. „Wen 
der Sohn frei macht, der ist recht frei.“ Das muss sich ausweisen. Denn er hat selbst 
diesen Ausspruch getan, (Joh. 8,36). Er macht auch von den subtilsten Banden frei. „Ob 
mich die Welt an einem Halme, ob sie mich an der Kette hielt, ist alles eins in seinen 
Augen, da nur ein ganz befreiter Geist und nur die reine Liebe taugen.“

 Alsdann ist es auch e i n e  s e l i g e  G n a d e .  O wie tut es der Seele so wohl, wie 
wird das Herz so leicht und fröhlich, wenn Jesus seine heiligen Verdienste an ihr in Kraft 
beweist und sie zu seiner Freiheit bringt! Unsere Kirche gibt uns selbst die Anweisung, wie 
wir den Heiland um diesen Segen seiner Bande anflehen und um diese herrliche Gnade 
bitten sollen: „Mach’ mich frei durch dein Band’ und Strick’!“ Und wer diesen Nutzen seiner 
Leiden, diese selige Freiheit erreicht, der wird erst auch diese Schmach eines leidenden 
Erlösers von Herzen ehren, sich ihm dagegen gern ergeben und zum völligen Eigentum 
darstellen: Nun du mich, o Jesu! von meinen schweren Sünden- und Todesbanden erlöset 
hast, so will ich d i r  leben! Binde mich nun durch deine Liebe! Mein Herz soll nun ganz 
und allein an dich gebunden sein! Lass mich nun ewiglich nicht mehr von dir los werden! 
Lass mich nun wieder in Seilen deiner Liebe hingehen! (Hos. 11,4). So erlangt Jesus von 
uns wiederum die Ehre über die Schmach seiner Bande, die er um unsertwillen getragen 



- 66 -

hat, und wir von ihm die Gnade der seligen Freiheit, dass wir nur s e i n e ,  sein ewiges 
Eigentum seien!

2.

Von dem zweiten Umstand heißt es: „Sie f ü h r e t e n  ihn auf’s Erste zu Hannas, und 
führeten ihn zu dem Hohenpriester Kaiphas, dahin alle Hohenpriester und Schriftgelehrten 
und Ältesten sich versammelt hatten.“ Jesus lässt sich nun von den Händen der bösen 
Rotte in seinen Banden so fortführen, so hinführen, so in der Stadt von einem zum andern 
schmählich  herumführen!  Was  ist  das  für  ein  Anblick  einer  Seele,  die  aus  oben 
angezeigtem Grunde nun Jesum anschauet und erkennet, was ihm an ihrer Statt und um 
ihretwillen  auch  diesfalls  widerfahren  ist!  Der  Heiland  zeigt  uns  damit  und  lässt  uns 
äußerlich an sich und seinem Leiden sehen, in was für Hände unserer Führer wir durch die 
Sünde geraten sind.

Adam hatte nicht nur den Teufel zu seinem Verführer angenommen, sondern von dem 
an  war  er  ein  tyrannischer  Führer  des  ganzen  Sündergeschlechts,  der  sie  an  der 
unsichtbaren Kette der Finsternis hielt und den breiten Weg des Verderbens bis zur Hölle 
führte.  Und  so  lassen  sich  die  armen  Menschen  von  ihm  noch  immer  in  ihren 
Sündenbanden hinführen, so fortführen den Weg, der zur Verdammnis abführet. O, wenn 
Mancher  wüsste,  was  er  für  eine  unsichtbare  Rotte  um sich  hat,  die  ihn  nach  ihrem 
Mutwillen führet, und der er folgen muss, weil er gebunden ist: wie würde er erschrecken 
und nach einem Erlöser sich umsehen! Aber eben um deswillen und in Absicht auf diese 
unsere Führer  hat  sich Jesus von einer  solchen sichtbaren Rotte,  die  Satan in seinen 
Dienst gedungen und gebraucht hatte, führen lassen.

Siehe nun, liebe Seele! dein Heiland hat sich so führen lassen, damit er alle deine 
unsichtbaren und sichtbaren Verführer abtun, dich von ihnen losmachen, und dein einiger 
treuer Führer auf dem Wege des Lebens, der Herzog deiner Seligkeit sein möchte. Dazu ist 
Jesus berechtigt und befugt, weil er sich um deinetwillen so leidsam hat hinführen lassen. 
Niemand kann ihm nun dieses Recht streitig machen, wenn du es ihm von Herzen über 
dich zugestehen willst. Erkenne diese Gnade, und wenn er dich durch seine Bande frei 
macht, so nimm ihn auch zu deinem Führer an! Er wird dich durch sein Wort und den 
Geist seiner Gnade leiten auf ebener Bahn; er wird dich sänftiglich leiten wie ein Hirte 
seine Schafe; er wird dir selbst überall voran gehen, Bahn machen, und dich so führen, 
dass du in seiner Gemeinschaft zu dem Ziel deiner Hoffnung gewiss und sicher kommen 
mögest. Gehe nur ohne ihn keinen Schritt alleine. Lass dich von ihm in alles, was dir in der 
Welt vorkommt, wenn es auch beschwerlich scheint, nach seinem Willen hineinführen, so 
wird er dich seliglich durch- und ausführen zur ewigen Freiheit. In dieser Angelegenheit 
sagt ihm ein redliches Herz: „Ach leit’ und führe mich, so lang ich leb’ auf Erden; lass mich 
nicht ohne dich durch mich (selbst, nach meinem Eigenwillen, viel weniger durch andere 
Verführer) geführet werden!“ Diese Ehre soll  Jesus von uns haben, dass er nun unser 
Vorgänger und Führer sei; so gehen wir auf dem rechten Lebenswege und erlangen durch 
seine Gnade und Treue das Heil unserer Seelen zum Eingang in sein ewiges Reich.

3.

Der dritte  Umstand betrifft  das erste s c h m ä h l i c h e  Ve r h ö r  vor  Kaiphas.  Der 
Heiland bezeugt freimütig die Wahrheit  auch als ein Gebundener.  Denn sein Herz und 



- 67 -

Geist  war  nicht  gebunden.  Er  bekommt  aber  darüber  auf  Ungebührliche  Weise  einen 
B a c k e n s t r e i c h ,  als  wenn er  ungebührlich  geredet  hätte.  Um der  Wahrheit  Gottes 
willen wurde Jesus gehasset, fälschlich verhört und nun auch auf den Backen geschlagen. 
Das war eine Weise, womit man Lügen vor dem Gericht und die verletzte Ehrerbietigkeit 
gegen Gott, den Tempel und den Priester zu bestrafen pflegte.

Und dazu war an ihm keine Ursache zu finden. Der Hohepriester fragte Jesum um 
seine Jünger und um seine Lehre. Jesus verteidigt die Lehre mit der größten Freimütigkeit, 
und spricht: „Ich habe frei öffentlich geredet vor der Welt. Ich habe allezeit gelehret in der 
Schule  und  im  Tempel,  da  alle  Juden  zusammen  kommen,  und  habe  nichts  im 
Verborgenen  geredet.  Die  bösen  Menschen  wollen  immer  gern  die  Wahrheit  und  das 
Zeugnis derselben zu einer Winkelsache, zu einer heimlichen, verdächtigen Sache machen. 
Da beruft sich Jesus zum Beispiel aller seiner Knechte und Zeugen auf seine freie Art, 
seinen Sinn und Lehre öffentlich vor der Welt hören zu lassen. „Es sind Leute genug, die 
sagen  können,  was  ich  geredet  habe:  was  fragest  du  mich  darum?  Frage  diese,  die 
wirklich  hier  sind,  darum,  diese  haben  auch  gehöret,  was  ich  öffentlich  geredet  und 
gelehret habe.“ So beruft sich hier Jesus auf das Gewissen der G e g e n w ä r t i g e n , seiner 
Feinde,  die  jetzt  seine Richter  sein wollten.  Und so soll  es  sein bei  dem Zeugnis  der 
Wahrheit! Ein Knecht Christi, der seiner Wahrheit dienet, muss sich auf das Gewissen, 
auch der Widerwärtigen, berufen können. Das ist sein, wenn man sagen kann: „Man hat 
nicht  Ursache,  erst  mich  um meine  Lehre  zu  befragen  und  meinen  Sinn  bei  mir  zu 
untersuchen; man mag meine Feinde darum fragen; diese sollen meine Zeugen sein, wenn 
sie aus ihrem Gewissen heraus bekennen wollen, was sie gehöret haben.“ Und das ist 
auch G n a d e , die Jesus seinen Knechten durch dies sein freimütiges Bekenntnis erworben 
hat.  D a r ü b e r  hat Paulus so genau gehalten; deswegen kann er auch mit Freudigkeit 
sagen: „Wir beweisen uns wohl mit Offenbarung der Wahrheit an aller Menschen Gewissen 
vor Gott,“ (2. Kor. 4,2). Die Offenbarung der Wahrheit muss auch zum Zeugnis auf der 
Verleumder und Feinde Gewissen liegen.

Auf die Frage wegen der Jünger antwortete der Heiland weiter nicht. Denn wenn es 
mit der Lehre seine Richtigkeit hat, und man nichts dagegen aufbringen kann, so ist von 
der Jüngerschaft keine Frage mehr. Solcher Lehre sollten alle Herzen zufallen, und auch 
diese, worauf sich Jesus beruft, seine Jünger geworden sein. – Und darüber wird Jesus in 
Gegenwart des ganzen Rats geschlagen. Diese Schmach und Streiche leidet er in Sanftmut 
und Geduld. Aber das kann er nicht auf sich kommen lassen, dass er ungebührlich geredet 
und die Ehrerbietigkeit gegen Gott und den Tempel mit einem Wort verletzt habe. Darum 
beweist und rettet er seine Unschuld, und alsdann leidet er mit Geduld. Es nimmt sich 
auch niemand seiner Schmach an. Und dies Alles geschahe auch um unsertwillen. – Wir 
hatten die Lügen erwählet, und die Wahrheit aufgegeben. Wir hatten die Ehrerbietigkeit 
gegen Gott und alles, was Gottes ist, auf’s Äußerste hintangesetzt und verleugnet. Was 
hatten wir  verdient  als  Staupenschläge und ewige Schande? Dagegen hält  Jesus  sein 
Angesicht  und  seine  Wange  dar  und  lässt  sich  über  seiner  verkündigten  Wahrheit 
öffentlich beschämen. Da ist erfüllet, was Jesajas von ihm weissagte Kap. 50,7: „Ich hielt 
meine Wangen dar. Ich habe mein Angesicht dargeboten als einen Kieselstein; denn ich 
weiß, dass ich nicht zu Schanden werde.“ O, dass nun Jesus von uns Ehre erlange über 
seiner  Schmach,  die  wir  ihm  mit  unserm  lügenhaften  Wesen  und  Verleugnung  der 
Wahrheit zugerichtet haben; „denn die Schmach derer, die Gott geschmähet hatten, ist auf 
ihn gefallen,“ (Röm. 15,3). Nun soll uns seine Wahrheit desto teurer und seine g a n z e 
L e h r e  um  so  viel  annehmungswürdiger  sein!  Um  seines  mit  Schmach  versiegelten 
Zeugnisses  willen  soll  uns  nun  seine  Wahrheit  die g e w i s s e  L e h r e  des  Heils,  ein 



- 68 -

kräftiges Lebenswort, ein gnadenvolles Evangelium sein! – Wer die Leiden seines Erlösers 
ehret, der kann nicht anders als seiner Lehre von Herzen anhangen. Und alsdann wird es 
ihm eine große Gnade sein, dass er sich zu seiner Jüngerschaft zählen und die ehrliche 
Schmach seiner  in  der  Welt  verhassten Wahrheit  tragen darf.  Es  wird  ihm als  Gnade 
geschenkt, die Wahrheit mit freimütigem Glauben zu bekennen und um seinetwillen zu 
leiden, (Phil. 1,29). Nun, diesen Segen gewähre uns der Herr von seinem Leiden! Unser 
Glaube soll ihn nun darum anschauen, dass er um seiner Bande willen uns zur wahren 
Freiheit bringe; dass er allein uns leite und unser Führer sei, und dass seine Wahrheit 
unsere Regel, und die Freimütigkeit unsers Bekenntnisses ihm zur Ehre und Preis seines 
Namens sei, der da ist hochgelobet in Ewigkeit!

Amen



- 69 -

8. Predigt

Jesus bekennt vor dem Hohepriester, dass er der Sohn Gottes sei.

Matthäus 26,59 – 68; Markus 14,55 – 65; Lukas 22,63

Die Hohenpriester aber und die Ältesten und der ganze Rat suchten falsches Zeugnis  
wider Jesum, dass sie ihn zum Tode brächten; und fanden keines. Und viele gaben falsch  
Zeugnis wider ihn, aber ihr Zeugnis stimmete nicht überein. Zuletzt traten herzu zween  
falsche Zeugen, und sprachen: Er hat gesagt, ich kann den Tempel Gottes abbrechen (der  
mit Händen gemacht ist), und in dreien Tagen einen andern bauen, der nicht mit Händen  
gemacht ist. Und ihr Zeugnis stimmete noch nicht überein. Und der Hohepriester stand  
auf unter sie, und fragte Jesum und sprach: Antwortest du nichts zu dem, das diese wider  
dich  zeugen?  Jesus  aber  schwieg  stille  und  antwortete  nichts.  Da  fragte  ihn  der  
Hohepriester abermals, und sprach zu ihm: Bist du Christus, der Sohn des Hochgelobten?  
Ich beschwöre dich bei dem lebendigen Gott, dass du uns sagest, ob du seiest Christus,  
der Sohn Gottes? Jesus sprach: Du sagst’s; ich bin’s! Doch sage ich euch, von nun an  
wird’s geschehen, dass ihr sehen werdet des Menschen Sohn sitzen zur Rechten der Kraft,  
und kommen in den Wolken des Himmels. Da zerriss der Hohepriester seine Kleider, und  
sprach: Er hat Gott gelästert, was dürfen wir weiter Zeugnis? Siehe, jetzt habt ihr seine  
Gotteslästerung gehöret. Was dünket euch? Sie aber verdammeten ihn alle, und sprachen:  
Er ist des Todes schuldig. Da fingen an etliche ihn zu verspeien, und schlugen ihn mit  
Fäusten. Etliche verdeckten sein Angesicht, und schlugen ihn ins Angesicht, und sprachen:  
Weissage uns, Christe, wer ist’s, der dich schlug? Und viel andere Lästerungen sagten sie  
wider ihn.

Eingang.

ass Jesus der Sohn Gottes sei, das ist eine Grundwahrheit, darauf unser ganzer 
Glaube beruhet.  Und dieselbe  muss  auch  in  der  Betrachtung seiner  Leiden zu 
Grunde liegen, wenn wir  die wahre Frucht davon fassen und genießen wollen. 
Wenn  Paulus  die  Wichtigkeit  des P r i e s t e r a m t s  Jesu  Christi  erklären,  und 

zeigen will, was das auf sich habe, dass er die Reinigung unserer Sünden gemacht habe 
durch sich selbst, so stellet er vor allen Dingen die Würde und Hoheit seiner Person vor.  
Das ist z. E. seine L e h r a r t  an die Hebräer. Er preist ihnen gleich Anfangs (Kap. 1,3) den 
Sohn  Gottes  an  und  sagt:  „Welchen  Gott  gesetzet  hat  zum Erben  aller  Dinge,  durch 
welchen er auch die Welt gemacht hat; welcher ist der Abglanz seiner Herrlichkeit und das 
Ebenbild seines Wesens, und alle Dinge träget mit dem Wort seiner Kraft.“ Er will ihnen 
hiermit zu Gemüt führen: Denket doch daran, wer d e r  ist, der sich mit euch und euren 
Sünden  so  viel  zu  tun  macht!  Es  ist  der S o h n  G o t t e s  selbst.  Ja,  was  ist  damit 
gemeint? Was ist er denn, weil er der Sohn Gottes ist? E r  i s t  d e r  A b g l a n z  d e r 
M a j e s t ä t  d e s  Va t e r s ;  durch ihn strahlet die ewige Sonne hervor, und macht sich 
offenbar;  er  ist  das  erschienene,  das  sichtbar  gewordene  Ebenbild  des  unsichtbaren 
Gottes, und gibt den Vater zu erkennen. Wie groß ist d e r , der allein Gott offenbaren und 

D



- 70 -

kennbar machen kann, und d e n  niemand kennet denn nur der Vater, dessen Sohn er ist? 
Wie unbegreiflich nahe und innig ist die Verwandtschaft desselben mit seinem Vater? Er ist 
Gott, der alles erhält, der alle Dinge träget durch sein allmächtiges Wort; denn durch ihn 
ist auch im Anfang Alles geschaffen und ins Wesen gebracht worden. Darum ist er auch 
der Erbe, der uneingeschränkte Besitzer und vollmächtige Beherrscher aller Dinge. Sehet, 
ein solcher ist der Jesus, der sich euer nach dem Vorsatz seines Vaters angenommen hat!  
– Und wer dieses an ihm nicht erkennen noch glauben wollte, da er in der Niedrigkeit auf  
Erden  wandelte  und  den  Sündern  ähnlich  ward,  der  hat  ihm doch  seine  Hoheit  und 
Herrlichkeit nicht ableugnen können, da er als der Sohn Gottes durch seine Auferstehung 
noch mehr als vorher durch alle seine Wunder kräftiglich bewiesen worden ist, (Röm. 1,4). 
Nun sitzet er in der Gottes-Majestät als König und Herr über alles auf dem Thron. Das ist 
sein Name, der über alle Namen ist! Ihm sei Ehre in Ewigkeit!

Nun diesen Grundgedanken, dass Jesus der Sohn Gottes sei, müssen wir auch durch 
die ganze Passionsgeschichte durchführen. Sonst können wir dieselbe nicht so fruchtbar 
bedenken, als es der Absicht Gottes zu unserm Heil gemäß ist. Die lebendige Erkenntnis 
der Würde und Hoheit seiner Person macht uns erst sein ganzes Leiden, Kreuz und Tod 
recht  wichtig,  hoch  schätzbar  und  gesegnet.  Ich  habe  aus  dem  vorhabenden 
Passionsstück  eine  schöne  Gelegenheit,  davon  umständlicher  zu  reden.  Wir  wollen 
demnach die Person selbst betrachten, die für uns gelitten hat. Der Vater verkläre seinen 
Sohn in unsern Herzen durch seinen Geist, dass wir unsern Jesum recht lernen erkennen, 
und in  seiner  Erkenntnis  das ewige Leben haben mögen!  Es  kommt uns dies  Mal  zu 
betrachten vor:

Das Bekenntnis des leidenden Jesu, dass er der Sohn Gottes sei,

und dabei wollen wir zu Herzen nehmen

1 . W i e  w i c h t i g  d i e s e s  B e k e n n t n i s  z u  a c h t e n  s e i ,  und

2 . W i e  w i r  d i e s e  Wa h r h e i t  i n  d e r  B e t r a c h t u n g  s e i n e r  L e i d e n
a n w e n d e n  u n d  u n s  z u  N u t z e  m a c h e n  s o l l e n .

Abhandlung.

Wa s  v o n  d e m  J e s u  v o n  N a z a r e t h  z u  h a l t e n  s e i  und wofür man ihn 
ansehen  solle,  dass  war  die  wichtigste  und  sorglichste  Frage  unter  dem Volk,  unter 
welchem er auf Erden wandelte. Wer ein aufrichtiges Herz hatte, der konnte bald nach 
Maßgabe der alten Weissagungen aus seinen göttlichen Reden und wundersamen Werken 
eine klare Einsicht und gewisse Überzeugung davon bekommen. Denn es waren in allein 
dem, was er redete und tat, unverwerfliche und herrliche Zeugnisse genug vorhanden, 
dass  er  vom  Himmel  gekommen  und  aus  Gott  ausgegangen  sei,  (Joh.  8,42).  Und 
diejenigen, welche die meiste Kunde von ihm hatten, konnten auch bald mit Freimütigkeit 
bekennen: „Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes,“ (Joh. 6,69). Wer aber der 
Wahrheit  zuwider  war,  der  blieb  immer  im  Zweifel  und  ließ  sich  durch  keinerlei 
Beweisungen überzeugen. Und das ging so weit, dass die Vornehmsten und Regenten des 
Volks es kurzum nicht wollten aufkommen lassen, dass Jemand etwas von ihm hielte, oder 
seiner  Lehre  anhinge.  Je  weniger  sie  widerstehen oder  widersprechen konnten,  desto 



- 71 -

bitterer  wurde  ihr  Hass  und  Feindschaft  wider  ihn.  Der  Jesus  war  ihnen  durchaus 
unanständig und unleidlich. So geht der hartnäckige Unglaube mit ihm um gegen alle 
Wahrheitsgründe, die auf das Gewissen dringen! Man wünscht, dass dem nicht also sei, 
wie die Wahrheit selbst zu Tage legt, und sucht mit Gewalt einen Widerspruch auf. Da 
kann man sich mit  dem schlechtesten Vorwand behelfen,  und in  seinem verfinsterten 
Gemüt begnügen, nur dass man der in die Augen strahlenden Wahrheit nicht Platz und 
gewonnen geben müsse. So ging es hier mit Jesu auch vor dem Hohenpriester und dem 
ganzen hohen Rat zu Jerusalem. Der Heiland wurde darauf getrieben, selbst mit klaren 
Worten  zu  sagen,  wer  er  sei,  und  zur  Ehre  seines  Vaters  auch  seinen  Feinden  zu 
bekennen,  dass  er  sein  Sohn  sei.  Aber  sie  blieben  nichts  desto  weniger  bei  ihrer 
vorgesetzten Bosheit und nahmen sein gerades Bekenntnis nur zu einer Ursache, ihn zu 
verurteilen.  So schnöde nun seine Feinde mit  diesem seinem abgedrungenen Zeugnis 
umgegangen sind, so teuer und wichtig soll es uns sein, die wir seinen Namen bekennen. 
Wir wollen daher nach den Umständen, die uns davon berichtet werden, erwägen:

1. Wie wichtig wir dieses Bekenntnis zu achten haben.

Es ist hierbei s

 beträchtlich, d a s s  s c h o n  v o r h e r  s e i n e  U n s c h u l d  i n  i h r e r  a l l e r 
G e w i s s e n  o f f e n b a r  w a r.  Denn  sie  konnten  mit  allen  ihren  angebrachten 
Beschuldigungen nichts wider ihn aufbringen, sondern mussten selber einsehen, dass es 
falsche Anklagen seien, Denn die Reden der Zeugen stimmten nicht zusammen. Da war 
Jesus  schon  als  ein  redlicher  und  fälschlich  bescholtener  Mann,  als  ein  aufrichtiger, 
untadelhafter Lehrer öffentlich durch ihr Verhör selbst legitimiert.  Einem solchen Mann 
sollte man nun sein Zeugnis um so mehr gelten lassen. Hier ist auch von Feinden nicht 
mehr zu viel gefordert, wenn sie trifft, was Jesus (Joh. 8,14) sagte: „Wenn ich auch von 
mir selbst zeuge, so ist mein Zeugnis wahr, und ihr solltet es als Wahrheit ohne Anstand 
annehmen.“ Aber ihr Hass suchte nur Gelegenheit, ihn aus seinem eigenen Zeugnis zu 
beschuldigen.  In  dieser  Absicht  tritt  der  Hohepriester  auf  und  begehret  von  Jesu  ein 
deutliches und rundes Bekenntnis, ob er Christus, der Sohn Gottes sei? Die Frage war den 
Worten nach wohlgesetzt, obschon der Hohepriester eine böse Meinung (wie vormals, da 
er den Juden den ersten Mordanschlag gab, Joh. 11,50) darunter hatte. Denn er fragt 
nicht: Wofür gibst du dich aus? was hältst du von dir selber? sondern er sagt: „Bist du in  
der Tat der Sohn Gottes?“ Und darauf fällt zur Steuer der Wahrheit ein rundes Ja aus. – 
Das hat sich nicht von ungefähr so ergeben. Es war ein Verhängnis Gottes darunter, dass 
die falschen Zeugen, die sich ja auf einerlei Reden in gleicher Falschheit hätten verstehen 
und zusammen tun können, hier einander widersprachen. Ihre Reden wurden verwirrt, 
und  die  Richter  konnten  aus  allen  vorgebrachten  Anklagen  auch  nicht  einmal  einen 
Vorwand noch Scheingrund herausnehmen, dem Jesus etwas anzuhaben. Ihr Rat war wohl 
beschlossen, er sollte sterben; aber es sollte nicht nur so viel offenbar sein, dass er als ein  
unschuldiger Mann sterbe, wenn sie ihn dennoch verdammen würden, und dass er als ein 
unschuldiges Lamm zur Schlachtbank geführet werde; sondern die Absicht Gottes ging 
hierunter noch weiter. Es sollte auch zugleich offenbar sein, dass er als das Lamm Gottes 
geschlachtet werde. Daher wird der Hohepriester veranlasst, auf die rechte Hauptfrage zu 
kommen. Das sollte noch in ihre Mitte gelegt werden zu einem Zeugnis über sie und zu 
einer öffentlichen Erklärung, dass Jesus der Sohn Gottes sei. Er sollte als der deklarierte 
Sohn Gottes sterben. Das sollte die notorische Ursache seines Todes sein. Und dabei blieb-
es auch nach ihrem richterlichen Ausspruch.



- 72 -

Heiliger  und  wunderbarer  Rat  Gottes  unter  dem  boshaften  Ratschluss  des 
Hohenpriesters! Denn diese Ursache seines Todes wird zu einem unumstößlichen Beweis 
seiner göttlichen Person durch alle die Folgen, die sich auf seinen Tod ereignet haben. Und 
wer Jesum angenommen hat, dem wird auch hierdurch die Erzählung seiner Leiden, seiner 
Schmach und seines Kreuzestodes schon ein Evangelium von der Liebe Gottes des Vaters 
gegen uns. Denn mit diesem Bekenntnis, das Jesus vor seinen ungerechten Richtern das 
Leben gekostet hat, geht man in der Betrachtung seiner Leidensumstände fort und denkt 
mit Innigkeit: „Und das war dein Sohn, o Vater! so hast du deines eigenen Sohnes nicht 
geschonet, so lieb er deinem Herzen war, sondern ihn für uns alle dahin gegeben!“ (Röm. 
8,32). Und soll daran offenbar sein, was jene nicht erkennen noch gelten lassen wollten, 
dass Gottes Liebe uns seinen eingebornen Sohn zugesandt und gegeben hat, (1. Joh. 4,9). 
Wir bekennen es nun zur Ehre und Preis des Vaters, wie Jesus auch dies sein Bekenntnis 
zur Ehre Gottes abgelegt hat. Denn

 s o  l a n g e  d i e  f a l s c h e n  Ze u g e n  s e l b s t  w i d e r  e i n a n d e r  r e d e t e n , 
k o n n t e  e r  i n  g r ö ß t e r  S t i l l e  u n d  G e l a s s e n h e i t  z u h ö r e n .  Die Unschuld 
verteidigte sich selbst, und seine Verantwortung sollte ohnehin verworfen werden. Aber da 
ihn der Hohepriester bei dem lebendigen Gott beschwöret, so öffnet die Wahrheit ihren 
Mund. Jesus tut es zur Ehre Gottes, dass er die Frage einfältig annimmt; ob er schon 
wusste, dass sie seine abgenötigte Antwort nicht annehmen, sondern für Gotteslästerung 
schelten und zur Ursache seines Todes machen würden. Der kindliche Respekt vor dem 
Namen seines Vaters verbindet ihn, auch den boshaftesten Feinden zu bekennen. Zur Ehre 
Gottes kann und darf er nicht schweigen, aber auch nicht weniger sagen als: „Ich bin’s. Du 
sagst’s.“ oder: „Es ist, wie du sagest.“ O, ein köstliches, ein trostvolles Wort: Ich bin’s, ob 
ich schon als ein Gebundener da stehe! Jesus wusste, wer er sei. Er hat es auch hier in 
seiner  tiefsten  Niedrigkeit  nicht  vergessen,  noch  auf  irgend  eine  Weise  seine  Worte 
eingeschränkt. – O, dass nur alle, die sich zu ihm bekennen, ihren Verstand und Herz 
unter dies sein gerades Bekenntnis beugen möchten! Bedenket,’ Jesus ist nicht nur der 
Sohn  Gottes  gewesen,  ehe  er  auf  diese  Welt  gekommen  und  im  Fleisch  erschienen; 
sondern er ist auch jetzt, da er sich in Knechtsgestalt sehen lässt, was er je und von 
Ewigkeit her bei seinem Vater war. Er hat die Würde seiner Person nicht zurückgelassen 
noch abgelegt, da er sich in unser armes Fleisch und Blut eingekleidet hat. Er ist auch 
nicht erst wiederum bei seiner Auffahrt geworden, was er vorher war; sondern er blieb, 
was er war, in göttlicher Gestalt, da er gleichwie ein anderer Mensch ward und bis zum 
Tode  des  Kreuzes  gehorsam  war,  (Phil.  2,6.8).  Er  äußerte  sich  all  seiner  ihm  nach 
göttlichem  Recht  zustehenden  Gewalt  und  ward  der  Geringste  und  Verachtetste  um 
unsertwillen. Darum kann er auch in dem wirklichen, sehr schmählichen Ansehen doch 
sagen: „Ich bin’s, der Sohn des hochgelobten Gottes.“ – Und diesen Namen hielten die 
Juden selbst für die höchste und an Gottes eigene Ehre rührende Erklärung. Weswegen sie 
es  ihm  für  eine  Gotteslästerung  ausgaben,  weil  sie  ihn  für  nichts  anders  als  einen 
Menschen erkennen wollten. Das möchten doch vornehmlich alle diejenigen bedenken, 
welche jetzt in der Christenheit dem gekreuzigten Jesu den Namen des Sohnes Gottes 
zwar  nicht  absprechen  noch  ableugnen  wollen,  aber  nichts  desto  weniger  von  seiner 
Person nicht höher denken und halten, als wofür ihn damals der Hohepriester und die 
Ältesten gehalten haben, da sie ihm diesen Namen nicht gelten lassen wollten. Was Jesus 
so teuer bekennen musste, das wird jetzt unter seinem Christenvolk durch die spitzfindige 
Vernunft vereitelt und im Grunde gar geleugnet. Man denkt noch in dem jüdischen Sinn 
seiner  Feinde,  es  wäre  der  Ehre  des  hochgelobten  Gottes  verkleinerlich  und zu  nahe 
getreten, wenn man Jesum für den Sohn Gottes in solchem Sinn hielte, in welchem es ihm 
die  Juden  für  eine  Gotteslästerung  auslegten.  So  weit  sind  viele  von  der  rechten 



- 73 -

Erkenntnis Jesu, des Sohnes Gottes, abgekommen und verfallen! Muss nicht Jesus noch 
unter ihnen eigentlich Schmach über diesem seinem Bekenntnis tragen, auf dessen Namen 
sie doch getauft sind? Ich gedenke jetzt nicht allein an ein ganzes Geschlecht der Christen, 
das ihm öffentlich die göttliche Ehre der Sohnschaft raubt; sondern, wer es nicht durch die 
Erleuchtung des heiligen Geistes gelernt und erkannt hat, was der Sohn Gottes sei, der 
trägt gewiss noch etwas von diesem jüdischen Ärgernis in seinem Herzen und lässt Jesu 
sein  hoch  beschworenes  Bekenntnis  nicht  in  vollem Sinne  gelten.  Die  Vernunft  stutzt 
immerhin und kann sich nie in diese Wahrheit finden, wenn sie gleich sich nicht dafür 
ansehen lassen will. Denn es ist die Weisheit im Geheimnis, die allem Verstand verborgen 
ist, bis sie der heilige Geist erkläret; „welche auch keiner von den Regenten dieser Welt 
erkannt hat, sonst hätten sie den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt,“ (1. Kor. 2,7.8). 
Mag demnach das ungläubige Herz noch über dieses Bekenntnis klügeln, so bleibt es doch 
dabei, dass es Jesus zur Ehre Gottes abgelegt, und auch damit wie durch sein ganzes 
Leiden seinen Vater verkläret hat. Darum wollen wir uns dies sein Wort als einen starken 
Donner zur tiefsten Beugung und Anbetung vor ihm und seinem Vater auf das Herz fallen 
lassen: „Ich bin’s, der Sohn des hoch gelobten Gottes!“

 D a s  G e w i s s e n ,  a u c h  d e r  Fe i n d e ,  m u s s  d i e  K r a f t  d i e s e r 
Wa h r h e i t  e m p f i n d e n .  Darum setzt Jesus gleich hinzu: „Doch sage ich euch: Von 
nun an wird’s geschehen, dass ihr werdet sehen den Menschensohn sitzen zur rechten 
Hand  der  Kraft,  und  kommen  in  den  Wolken  des  Himmels.“  Das  ist  eine  vorläufige 
Protestation  gegen die  daraus  gefolgte  Vereitlung  seiner  Rede,  damit  sein  hochteures 
Bekenntnis wider all ihren Dank Respekt behalte, und ihnen zum Schrecken, ja zum Brand 
auf  ihren  Gewissen  werde.  Jesus  schneidet  damit  alle  ihre  ärgerlichen Gedanken und 
Einwendungen zum voraus  ab,  und beruft  sich  auf  das,  was  sie  noch  an  ihm sehen 
werden, da sie jetzt nichts als Schwachheit an ihm sehen wollen. „Doch sollt ihr wissen, 
und ich sage euch, gedeutet daran, dass ich es einmal vor und zu euch gesagt habe. Ihr  
werdet den Menschensohn, den ihr jetzt in äußerster Schmach vor euch stehen sehet, 
sitzen sehen. Und von nun an wird’s geschehen; denn was jetzt an und mit mir geschieht, 
hat schon diesen Zweck, so wenig ihr es denket; und es wirket schon dazu, dass ihr 
unfehlbar sehen werdet, dass ich’s bin, der zur Rechten Gottes sitzet, und in den Wolken 
kommt. Habt ihr nun allen bisherigen Zeugnissen nicht glauben wollen, so werden andere 
Beweisungen  meiner  Herrlichkeit  nachkommen,  die  eure  ungläubige  Widerspenstigkeit 
öffentlich zu Schanden machen.“ Und dieses Machtwort des Heilandes gilt noch gegen alle 
die, die seine Sohnschaft kränken. Die Erscheinung seiner Herrlichkeit wird den Ausschlag 
geben. Das wird der gloriöseste Beweis sein, der allen Verächtern seiner Gottheit in die 
Augen  blitzen  wird.  Ein  Strahl  seiner  Majestät  wird  sie  zu  Boden  schlagen  und  ihre 
Vernunft zur Torheit machen. Bis dahin bleibt der Streit ausgesetzt mit allen, denen Jesus 
im Schoß und auf dem Thron seines Vaters nicht groß genug ist, dass er ihr Gott sei, den 
sie  von  ganzem  Herzen  anbeten.  „Küsset  den  Sohn,  dass  er  nicht  zürne,  und  ihr 
umkommet auf dem Wege,“ (Ps. 2,12). Denn das steht nun in seinen Händen. Sein Tag 
wird es z e i g e n  und e n t s c h e i d e n ! Nach abgelegtem Zeugnis

 l e i d e t  J e s u s  n o c h  g r ö ß e r e  S c h m a c h  i n  s t i l l e r  G e d u l d  u n d 
G e l a s s e n h e i t .  Da fingen die Knechte an, die ihn hielten, ihn zu verspeien, in das 
Angesicht zu schlagen und allen Mutwillen an ihm auszuüben. Der richterliche Ausspruch: 
„Er  ist  des Todes schuldig,“  reizt  ihre Bosheit,  als  wenn er  nun wegen der  verletzten 
Gottesehre alle ersichtliche Schmach verdient hätte. Und Jesus leidet es ohne Widerrede! 
Heiliger Sohn des Vaters! wie macht dich deine Schmach so ehrwürdig allen denen, die 
dich kennen! Denn sein Verspotten, sein Verspeien, welches er duldet, kränket nichts an 



- 74 -

der Wichtigkeit seines Bekenntnisses, sondern reizt vielmehr den Liebeseifer aller treuen 
Herzen, die seinen Namen ehren. Wer da weiß und gemerkt hat, wie es aller Wahrheit 
Gottes in der bösen Welt ergehet, der sucht und kennet sie unter der Schmach. Jesus ist 
ihm bei seinem spöttisch verdeckten Angesicht nicht geringer, als wenn es leuchten wird 
wie die Sonne. Jesus ist ihm bei seinen Faustschlägen so anbetungswürdig, als wenn er 
mit dem eisernen Zepter seine Feinde wie Töpfe zerschmettern wird. Aber wer nicht an ihn 
glaubet, der kann sich noch zu jenen Spöttern gesellen und ihm gleiche Schmach antun. 
Denn seine Herrlichkeit ist noch nicht vor aller Augen offenbaret. Jetzt geht es noch eine 
Zeitlang an, dass man seines Namens spotten, über seine Wahrheit lachen, ihn gering 
halten,  ihn  in  seinen  Gliedern  auch  wirklich  beschimpfen,  anspeien,  schlagen  und 
verfolgen kann; er leidet es noch. Aber von nun an wird es geschehen. Die Tage rücken 
immer näher hin; die Zeit geht eilends darauf los, dass man ihn sehen wird kommen in 
den  Wolken  mit  großer  Kraft  und  Herrlichkeit  (Luk.  21,27).  Alsdann  lache,  wer  jetzt 
spottet! Alsdann erhebe sich, wer jetzt trotzet! Da werden alle seine Feinde mit Zittern und 
Beben zum Schemel seiner Füße liegen! Wer aber seiner Seelen Heil liebet, der wird sich 
nun um so mehr angelegen sein lassen, diese große Wahrheit, dass Jesus der Sohn Gottes 
sei, recht anzuwenden und im Glauben sich zu Nutze machen. Und das ist

2.

das zweite Stück, wovon ich noch zu reden habe. Die ganze Übung unsers Glaubens 
geht auf diese Erkenntnis, und alle Kinder Gottes haben sich billig darin an einem fort zu 
unterhalten,  dass ihnen nur nach dem vollständigen Sinn des göttlichen Geheimnisses 
recht  bekannt  und  zur  Kraft  an  ihrem Herzen  werde,  was  ihnen  mit  dieser  einzigen 
Wahrheit bezeuget und ihrem Glauben übergeben ist. Denn es liegen viele Schätze und 
große Reichtümer der himmlischen Weisheit darin. Daher ist es nicht auf einmal ausgelernt 
und ausgekernt, was wir an dem Sohne Gottes haben. Es ist der G r u n d  und A n f a n g , 
und ist doch auch das größeste Maß und die höchste Stufe des Glaubens. So meint es 
Paulus, wenn er Eph. 4,13 sagt: „Bis dass wir alle hinan kommen zur Einheit des Glaubens 
und der Erkenntnis des Sohnes Gottes,“ und Johannes eignet es gleichfalls den Vätern in 
Christo zu, „dass sie d e n  kennen, d e r  von Anfang ist,“ (1. Joh. 2,13). Ich will jetzt nur 
mit Wenigem berühren, wie wir diese Wahrheit bei der Betrachtung der Leiden Jesu zur 
Erkenntnis  von der  Tiefe,  Breite  und Länge der  durch ihn ausgerichteten Versühnung 
anwenden und im Glauben gebrauchen sollen.

 Erstlich beruhet hierauf die u n e n d l i c h e  Vo l l g ü l t i g k e i t  seiner Leiden und 
seines Todes. Eben weil Jesus der Sohn Gottes war, so war auch sein Leiden und blutiger 
Tod ein so teures Lösegeld der Seelen, für welche er sich hingegeben. David erkannte 
schon (Ps. 49,8): „Es kann niemand Gott versühnen; denn es kostet zu viel, eine Seele zu 
erlösen vom Gericht und Bann, darein sie durch die Sünde gefallen ist.“ Aber stirbt der 
Sohn Gottes unsers Todes,  den wir  verschuldet hatten,  vergießt der Sohn Gottes sein 
eigenes Blut: das wirkt Vergebung, das ist ein gültiges Opfer. Der Sohn allein konnte der 
Priester des Heiligtums Gottes sein und ein würdiges, Gott gefälliges Opfer bringen. Denn 
er hat sich selbst nicht nur ohne allen Wandel in seiner vollkommenen Unschuld, sondern 
durch den ewigen Geist Gott geopfert, (Hebr. 9,14). In diesem Umstand findet Paulus die 
Tiefe und Höhe seiner Versühnung. Sein ewiger Geist  hat sich bei  allen Leiden seiner 
Menschheit so göttlich beschäftigt. Denn es war einmal durch die Menschwerdung eine 
persönliche  Vereinigung  des  ewigen  Worts  mit  dem  menschlichen  Fleisch  geschehen, 
welche  keinen  Augenblick  unterbrochen  werden  konnte,  sondern  in  alle  Ewigkeit 



- 75 -

unauflöslich bleibt.  Um dieser persönlichen Vereinigung willen,  oder mit  der Schrift  zu 
reden, weil der Sohn Gottes, das ewige Leben selbst, in dem Fleisch erschienen war, so 
nahm sich  sein  ewiger  Geist  alles  dessen  an,  was  in  der  Aufopferung  seines  Leibes 
vorging. Die Verrichtungen des ewigen Geistes bei allem dem, was in der Schwachheit des 
Fleisches zu tun und zu leiden war, waren ja kostbar genug, um dadurch eine vollgültige 
Versühnung zuwege zu bringen. Derselbe hat in der Seele Jesu, welche sich in diesen 
Leidenswillen Gottes ganz ergeben hatte, gearbeitet, und alle Schmach, alle Schmerzen; 
alle Seufzer, alle Blutstropfen und das Sterben selbst zum Opfer für uns geweihet und vor 
Gott gebracht. In diesem ewigen Geist reichte alles, was im Sichtbaren geschah, in das 
Unsichtbare hinein, drang zu Gott und fasste die Liebe, von welcher wir uns durch unsere 
schwere Schuld abgerissen hatten. So stand alles Leiden Jesu in dem ewigen Geist vor 
Gott zu unserer Versühnung und Reinigung unserer Gewissen. Und das machte sowohl 
einen unschätzbaren Wert aller seiner Leiden, als auch einen süßen Geruch, das ist, ein 
angenehmes Wohlgefallen vor Gott aus. Darüber sind wir Verbrecher in Gottes Reich, wir 
verlorne und verdammte Sünder begnadigt und in dem geliebten Sohn, unserm Versühner, 
aufgenommen. – Aber so viel größer und würdiger der andere Adam, der Gottmensch 
Jesus Christus,  ist  als der erste Adam: so viel  größer und überfließender ist  auch die 
Gnade als die Sünde, welche von diesem auf uns gekommen. Denn obschon die Sünde 
überaus mächtig geworden und zu einer unsäglichen Schuld angewachsen ist, so ist doch 
die Gnade noch viel mächtiger und überschwänglicher geworden, (Röm. 5,20). Wir haben 
unaussprechlich  mehr  erlangt,  als  wir  in  Adam  verloren  hatten.  Denn  der z w e i t e 
Mensch,  der  neue Stammvater  des Menschengeschlechts,  ist  der  Herr  selbst  aus dem 
Himmel, (1. Kor. 15,47). Daher ist unsere Schuld nicht nur ausgeglichen und wieder gut 
gemacht, sondern es hängt noch ein unermesslicher Reichtum der Gnade, die Fülle des 
ewigen Lebens, die Größe der Herrlichkeit daran, deren wir in Christo teilhaftig werden 
sollen. So weit hätte uns Adam nicht gebracht. Da sieht Paulus hinein, wenn er lauter 
Reichtümer entdeckt in diesem Wohlgefallen des Willens Gottes gegen uns in Christo Jesu 
(Eph. 1. und 2.). Da erkennt und zeigt er, was die Erlösung durch das Blut des geliebten 
Sohnes austrage, und was dieselbe für herrliche Folgen über Himmel und Erde und für 
unermessliche Früchte in dem Reichtum unsers Erbes haben werde. Hier hat der Glaube 
ein großes Feld vor sich, worin er sich üben, hier hat er eine unergründliche Tiefe vor sich, 
woraus  er  schöpfen  und  sich  stärken  kann.  Da  lernt  er  in  dem  Reichtum  dieses 
Geheimnisses die Würdigkeit seines Erlösers, welcher der Sohn Gottes selbst ist, immer 
mehr erkennen und in tiefster Beugung anbeten. Da wird ihm erst recht klar, was das für 
eine  Macht  und Stärke  des  Glaubens  sein  kann und darf,  wodurch  man sich  auf  die 
heiligen Verdienste des Sohnes Gottes im Fleisch verlässt und steuert. Da wird der Glaube 
erst ein recht edles und reines Geschäft unsers Herzens, wenn er von allem andern los 
und bloß sich an Jesu vollgültige Versühnung hält,  und nichts weiß noch hat als  sein 
Verdienst  allein.  Nichts  kann,  nichts  will  ich  vor  Gott  ja  bringen  als  nur  dich,  mein 
höchstes,  mein  einiges  Gut!  Und  das  ist  unsere  Würdigkeit,  unsere  untadelige 
Vollkommenheit,  wenn wir in den Tempel Gottes eingehen und allernächst vor seinem 
Thron anbeten sollen. Unser Priester, der Sohn der Liebe, führt uns so nahe hin und lässt 
uns sein Wohlgefallen, seine Liebe, die er von dem Vater hat, erblich mitgenießen. Es 
beruhet

 zweitens auch aus dieser Wahrheit d i e  a l l g e m e i n e  E r l ö s u n g .  Eben weil 
Jesus der Sohn Gottes war, so hat auch der Eine für alle, deren schon so viele geworden 
waren,  stehen  und  ihre  Sache  ausrichten  können,  (Röm.  5,16).  Es  ist  ein  wichtiger 
Glaubensschluss, den Paulus aus diesem Grunde herleitet und zu wirklicher Zueignung der 
Leiden Jesu anwendet, wenn er 2. Kor. 5,14 sagt: „Ist Einer für alle gestorben, so sind sie 



- 76 -

ja eben damit alle gestorben.“ Man muss demnach den E i n e n  recht kennen lernen, wenn 
sich der Glaube in dieser Schlussfolge beruhigen, und ein jeder für seine Person sich das 
zueignen soll, was allen gilt. Weil er der Sohn war, durch welchen alles geschaffen worden, 
und in welchem alles besteht, so war er auch im Stande, ein solches Werk auszurichten 
und alles zu versühnen durch das Blut seines Kreuzes, (Kol. 1,20). Er konnte den faul  
gewordenen Stamm mit allen seinen verdorbenen Zweigen zusammenfassen; er konnte 
durch  alle  Zeiten,  in  welchen  sich  das  Menschengeschlecht  ausbreitet,  rückwärts  und 
vorwärts alles zusammennehmen und sich für einen jeden wie für alle, und für alle wie für 
einen  Einzelnen  heiligen.  Er  kannte  sie  alle  und  eignete  einem  jeden  unter  seiner 
Aufopferung die Früchte seiner Leiden und die Segen seines Kreuzestodes in allgemeiner 
herzlicher  Liebe zu;  als  wenn er  schon damals  mit  einem jeglichen insbesondere sich 
einzulassen und ihm zu sagen hätte: „Das tue und leide ich für dich!“ Denn aus dieser 
Ursache kommt nun sein Versühnungswort in dem Evangelium an die einzelnen Menschen, 
und er fordert diesen und jenen in Person auf zum Genuss dessen, was er in seinem 
Leiden für alle getan hat. Darum kann und darf auch ein jeglicher Sünder, wer er auch ist,  
sich  ohne  Anstand  und  Umschweif  in  diese  Leidensarbeit  des  Erlösers  hineinrechnen, 
dieselbe auf sich deuten und im Glauben zu eigen nehmen. „Er hat auch mich geliebt und 
sich für mich dargegeben. Daher will ich, was ich jetzt lebe, nur leben in dem Glauben des 
Sohnes Gottes.“ Sehet, was Paulus für einen Grund zur aller besondersten Bedeutung auf 
sich,  den  größten  Sünder,  darin  findet,  dass  sich  der  Sohn  Gottes  aus  Liebe  für  ihn 
dargegeben, (Gal. 2,20). Und so gilt es einem Jeglichen, seinem Heiland mit dankbarem 
Herzen zu sagen: „Meine Last hast du getragen, meine Sünde hast du gebüßet,  d e i n e 
Seele war für m e i n e  Seele, und d e i n  Tod war m e i n  Tod. Nun bin ich dein und lebe dir 
nach vollem Recht deiner Erlösung!“ Ein wunderbares und unergründliches Versühnen, das 
der Sohn allein erkannte und Gott in ihm ausrichtete! So weit und breit sich dasselbe 
erstreckt auf alle, die der Fall ergriffen hat, so ist es doch nicht nur so überhaupt hin 
geschehen, sondern eines Jeden insbesondere dabei gedacht und ihm das, was er jetzt im 
Glauben ergreift, in dem ewigen Geist schon zuerkannt worden. Das macht den Glauben 
getrost und gewähret ihm ein völliges Recht an alle Leiden Jesu. Da darf keiner denken: 
vielleicht war dieses oder jenes nicht auf mich gemeint. Der ganze Schatz der heiligen 
Verdienste gehört für einen Jeglichen und für alle in ungeteilten Rechten. Hier kann man 
einem einzelnen Sünder eben so wohl als der ganzen Welt zusprechen: Ergreif’  es im 
Glauben, es ist ja dein; lass dir es nicht rauben noch fremde sein!“

 Drittens  beruhet  auch  auf  dieser  Wahrheit d i e  E r k e n n t n i s  v o n  d e r 
e w i g e n  E r l ö s u n g .  Eben weil  Jesus  der  Sohn Gottes  ist,  hat  er  auch durch sein 
einmaliges Opfer eine e w i g e  E r l ö s u n g  erfunden und zuwege gebracht, (Hebr. 9,12). 
Darum konnte es an e i n e m  Opfer genug sein zu einer ewig dauernden, unabänderlichen 
Versühnung, weil sein Opfer ewiglich gilt und niemals alt wird oder verjähret. Sein teures 
Blut hat noch eben die Kraft, die dasselbe vor anderthalb tausend Jahren gehabt, da es 
am Kreuz zu unserer Erlösung geflossen und in das Heilige gebracht worden ist. Daselbst 
redet  es  noch,  die  Verheißungen  des  ewigen  Testaments  den  Sündern  zu  gewähren. 
Manchmal  kann unbefestigten Gemütern darüber  ein  Zweifel  entstehen,  ob denn eine 
Sache, die vor so langer Zeit geschehen und in der sichtbaren Welt vorüber ist,  noch 
solche große Wirkung habe; weil sie sich dieselbe nicht als gegenwärtig vorstellen können. 
Aber dadurch hat es seine vollkommene Richtigkeit, weil der Sohn Gottes selbst unsere 
Versühnung worden ist. Daher bleibt es unverrückt dabei, dass das Blut Jesu Christi, des 
Sohnes Gottes, uns nicht nur gereinigt hat, sondern an einem fort in eben derselben Kraft 
noch  reiniget  von  aller  Sünde,  (1.  Joh.  1,7).  Empfängst  du  nun,  liebe  Seele!  Die 
Versühnung durch Jesum Christum, unsern Herrn, so empfängst du nicht weniger, als die 



- 77 -

Ersten erlangt, die daran geglaubt haben, (Röm. 5,11). Und diese Teilnahme an seinen 
Verdiensten wird dir ein ewiges Recht in deinem Glauben, zu einer freudigen Ansprache an 
alle Güter des Reichs Gottes und zu einer gewissen Hoffnung eines ewigen Lebens.

So ist es auch durch alle Zeiten der Erfahrung gemäß, welche durch das Siegel des 
heiligen Geistes allen Herzen bestätigt wird, die mit Jesu Blut besprenget sind. Und wie 
lange wird es noch währen, dass das Blut der Versühnung kräftig und zum Heil der Sünder 
fruchtbar ist? Antwort: So lange Jesus Priester ist in dem Heiligtum. Und er ist ein Priester  
in Ewigkeit. Nun dieser hoch wichtige, ehrenvolle Amts-Charakter unsers Jesu hat seinen 
Grund darin, weil er der Sohn des Vaters ist. Diese Verbindung zeigt uns Paulus deutlich 
an (Hebr. 5,5.6), wenn er daselbst schreibt: Der zu ihm gesagt hat: „Du bist mein Sohn, 
heute hab’ ich dich gezeugt.“ derselbe spricht auch: „Du bist ein Priester in Ewigkeit nach 
der Weise Melchisedeks.“ Wir werden demnach ewiglich unter diesem unserm Priester in 
dem Hause Gottes stehen. Er wird ewiglich das Haupt aller Erlöseten, aller Gesegneten 
des Vaters sein. Wir werden ewiglich seine Verdienste zu genießen haben und ohne ihn 
oder außer ihm niemals etwas sein, noch gelten, noch bestehen können. Und das ist der  
Preis des ewigen Vorsatzes, dass alles dem Sohn übergeben und unter ihn gestellt ist. Da 
wird  sich  die  Ehre  seiner  Sohnschaft  in  seinem  ewigen  Priestertum  auf’s  Herrlichste 
offenbaren zum Preise seines Werks, das er am Kreuz durch sich selbst vollendet hat, und 
zur  Bewunderung aller  Kreatur,  die Gottes Weisheit  und Liebe daran erkennet.  – Was 
werden wir demnach noch zu lernen, jetzt zu glauben und dort zu schauen haben, wenn 
uns dies ganze Geheimnis vor unsern Augen wird entdeckt sein, dass der gekreuzigte 
Jesus; der liebe, der eigene, der ewige Sohn des hoch gelobten Gottes ist? Alle, die ihn 
und seine Wahrheit lieben, freuen sich darüber und halten es für die größten Geschenke 
und  edelsten  Kleinodien,  wenn  ihnen  im  Lichte  der  Gnade  immer  mehr  und  tiefer 
einzuschauen gegeben wird, was die Versühnung, die durch den Sohn geschehen ist, auf 
alle Zeiten und auf alle Ewigkeiten austrägt. Das ist die Weisheit der Heiligen, welche Gott 
verordnet  hat  vor  der  Welt  zu  ihrer  Herrlichkeit,  (1.  Kor.  2,7).  Ein  einiger  lebendiger 
Eindruck, ein einiger wahrer Gedanke von dieser aller wichtigsten Sache ist mehr wert als 
alle  Klugheit,  Witz und Wissenschaft,  die man sonst auf Erden suchen oder erreichen 
kann. Und diese wird uns im Evangelium verkündigt und zum Glauben angetragen, bis wir 
es dort schauen können.

Nun aus diesem allem ist so viel klar, dass unaussprechlich viel daran gelegen sei, 
nach göttlichem Sinn zu erkennen, was dieser kurze Ausdruck in sich hält: J e s u s  i s t 
d e r  S o h n  G o t t e s .  Man wird  es  nun Johannes  zugestehen können,  wenn er  mit 
diesem  Glauben  sogleich  die  herrlichsten  Vorzüge,  die  trefflichsten  Erfahrungen,  die 
seligsten Beweisungen der Gemeinschaft mit Gott verbindet. „Wer da bekennet, dass Jesus 
Gottes Sohn ist, in dem bleibet Gott und er in Gott (1. Joh. 4,15), der kennet Gott (Vers 
16), der ist aus Gott geboren“ (Kap. 5,1).

Und  diese  Erkenntnis  soll  uns  nun  auch  das  majestätische  Wörtlein:  „Ich  bin’s,“ 
welches  Jesus  in  seinem Bekenntnis  ausgesprochen hat,  so  wichtig,  so  ehrwürdig,  so 
eindrücklich machen, dass wir es aus seinen Banden und aus seiner großen Schmach nicht 
anders annehmen, als wenn es aus seinem Thron auf unsere Herzen fiele. Ja, er ist’s, zum 
Trotz und Schrecken da er seiner Feinde und zur Freude und ewigem Wohl aller seiner 
Bundesgenossen und wird bleiben, was er ist, in Ewigkeit, der Sohn des hochgelobten 
Gottes, unser Herr und Christ!

Ehre sei seinem Namen von allen, die ihn nennen! und sein Geist, der nun das Amt 
dazu  hat,  verkläre  ihn  nach  allen  Rechten  seiner  ewigen  Versühnung immer  mehr  in 



- 78 -

unseren  Herzen,  auf  dass  der  Vater  nach  dem Vorsatz  seines  Wohlgefallens  von  uns 
geehret werde in dem Sohn, der unser Haupt und Leben ist!

Amen



- 79 -

9. Predigt

Jesus wird von Petrus verleugnet.

Lukas 22,31 – 34

Der Herr aber sprach: Simon, Simon, siehe, der Satan hat euer begehret, dass er  
euch möchte sichten wie den Weizen; ich aber habe für dich gebeten, dass dein Glaube  
nicht aufhöre. Und wenn du dermaleins dich bekehrest, so stärke deine Brüder. Er sprach  
aber zu ihm: Herr, ich bin bereit, mit dir ins Gefängnis und in den Tod zu gehen. Er aber  
sprach: Petrus,  ich sage dir,  der Hahn wird heute nicht krähen, ehe denn du dreimal  
verleugnet hast, dass du mich kennest.

Matthäus 26,30 – 35; Markus 14,26 – 31

Da gingen sie hinaus an den Ölberg. Und Jesus sprach zu ihnen: In dieser Nacht  
werdet ihr euch alle an mir ärgern. Denn es stehet geschrieben: Ich werde den Hirten  
schlagen, und die Schafe der Herde werden sich zerstreuen; wenn ich aber auferstehe,  
will ich vor euch hingehen in Galiläa. Petrus aber antwortete und sprach zu ihm: Wenn sie  
auch alle sich an dir ärgerten, so will ich doch mich nimmermehr ärgern. Jesus sprach zu  
ihm: Wahrlich, ich sage dir: Heute in dieser Nacht, ehe der Hahn zweimal krähet, wirst du  
mich dreimal verleugnen. Er aber redete noch weiter: Ja, wenn ich auch mit dir sterben  
müsste, wollte ich dich doch nicht verleugnen. Desgleichen sagten auch alle Jünger.

Johannes 18,10

Da  hatte  Simon  Petrus  ein  Schwert,  und  zog  es  aus,  und  schlug  nach  des  
Hohenpriesters Knecht, und hieb ihm sein rechtes Ohr ab; und der Knecht hieß Malchus.

Matthäus 26,58; Markus 14,54; Lukas 22,54.55; Johannes 18,15 – 18

Simon Petrus aber folgete Jesus nach von ferne und ein anderer Jünger bis hinein in  
des  Hohenpriesters  Palast.  Derselbige  Jünger  war  dem Hohenpriester  bekannt.  Petrus  
aber stand draußen vor der Türe. Da ging der andere Jünger hinaus, und redete mit der  
Türhüterin, und führete Petrus hinein. Da sprach die Magd, die Türhüterin, zu Petrus: Bist  
du nicht auch dieses Menschen Jünger einer? Er aber sprach: Ich bin’s nicht. Es standen  
aber die Knechte und Diener, und hatten ein Kohlenfeuer gemacht (denn es war sehr  
kalt), und wärmeten sich. Petrus aber stand bei ihnen, und wärmete sich.

Matthäus 26,69 – 75; Markus 14,66 – 72; Lukas 22,56 – 62; Joh. 18,25 – 27

Da sahe ihn eine Magd sitzen bei dem Licht, da er sich wärmete, und sahe eben auf  
ihn, und sprach: Und du warest auch mit dem Jesus von Nazareth. Er aber verleugnete  



- 80 -

ihn vor ihnen allen, und sprach: Ich kenne ihn nicht, weiß auch nicht, was du sagest. Und  
er ging hinaus in den Vorhof, und der Hahn krähete. Und eine andere Magd sahe ihn, und  
sprach zu denen, die dabei standen: Dieser ist der einer. Und er leugnete abermals, und  
schwur dazu und sprach: Mensch, ich bin’s nicht, ich kenne den Menschen nicht. Und über  
eine Weile, bei einer Stunde, bekräftigte es ein anderer, und sprach: Wahrlich dieser war  
auch  mit  ihm;  denn  er  ist  ein  Galiläer.  Und  die  dabei  standen,  sprachen  zu  Petrus:  
Wahrlich, du bist der einer; denn du bist ein Galiläer, und deine Sprache lautet gleich also.  
(Denn  deine  Sprache  verrät  dich.)  Spricht  des  Hohenpriesters  Knechte  einer,  ein  
Gefreundter des, dem Petrus das Ohr abgehauen hatte: Sahe ich dich nicht im Garten bei  
ihm? Da hob er an sich zu verfluchen und zu schwören: Ich kenne den Menschen nicht,  
von dem ihr saget. Und alsbald, da er noch redete, krähete der Hahn zum andern Mal.  
Und der Herr wandte sich, und sahe Petrus an. Da gedachte Petrus an die Worte Jesu, da  
er ihm sagte: Ehe der Hahn zweimal krähet, wirst du mich dreimal verleugnen. Und Petrus  
ging hinaus, und weinete bitterlich.

Eingang.

as Paulus den Gläubigen Gal. 6,1 angibt, wenn er schreibt: „So ein Mensch etwa 
von einem Fehl übereilet würde, so helfet ihm wieder zurecht mit sanftmütigem 
Geist,“ das hat hier Jesus selbst an Petrus bewiesen. Die Rede ist in diesen Worten 
nicht von geringen Verstößen und Schwachheitsfehlern, die bei Kindern Gottes aus 

Mangel der Weisheit und höherer Gaben und überhaupt aus ihrer Unvollkommenheit in 
dieser Zeit herkommen; sondern der Apostel redet hier von einer Versündigung, von einem 
Fall, wodurch man ein ausgerenktes, schadhaftes Glied an dem Leibe Jesu wird, und nötig 
hat, durch andere Beihilfe wieder eingerenkt, zurecht gebracht und hergestellt zu werden. 
Das geschieht nicht täglich; das geschieht auch nicht bei allen; doch kann es geschehen. 
Denn wir sind Menschen im Fleisch, sündhafte Kreaturen, denen der erste Fall und die 
dadurch eingeführte Sünde noch immer anhängt und gefährlich werden kann bis ins Grab. 
Und wenn es etwa bei einem Gläubigen, weil er noch ein Mensch ist, einmal geschieht, 
dass er in eine Sünde fällt, so ist es doch dabei so zugegangen, dass er von diesem Fehl 
übereilet, übernommen worden. Die Redensart im Grundtext ist nachdrücklich. Der Fall hat 
ihn  vorher  ergriffen;  die  Sünde  hat  ihm  zuvor  den  Vorteil  abgewonnen  und  ihn 
übernommen, ehe er sich besonnen, dass er fällt,  ehe er gemerkt, wie ihn die Sünde 
übervorteilet. So ist es auch mit Petrus gegangen, da er in diesen schweren Fall geraten. – 
Allein  es  ist  mit  einem  solchen  Fehl  und  Fall  doch  nicht  gleich  um  das  ganze  Heil 
geschehen. Man kann auch wieder zurecht kommen. Der Fehler kann ausgeglichen, der 
Schaden wieder ergänzt,  die Sünde weggenommen, und der Mensch wieder in seinen 
vorigen Gnaden- und Friedensstand erneuert und hergestellt  werden. Das ist auch bei 
Petrus geschehen. Jesus hat ihn darüber nicht aufgegeben, sondern ihm wieder zurecht 
geholfen.  Er  war  vorher  für  ihn  nach  seiner  großen  Hirtentreue  besorgt;  er  hat  ihn 
während der Vergehung nicht aus seinem Auge gelassen; er hat ihn nach vollbrachter Tat 
sogleich wieder angefasst und ihm Hilfe erzeigt. Und in diesem Sinn wollen wir nun die 
vorhabende  Erzählung  von  Petri  Fall  umständlicher  betrachten.  Ich  will  nach  der 
ermeldeten Absicht eurer Liebe vorstellen:

Wie Jesus seinen Gläubigen wieder zurecht helfe, wenn sie etwa 

von einem groben Fehl und schweren Fall übernommen werden.

W



- 81 -

Und dabei wollen wir erwägen:

1 . W i e  e s  d a n n  g e s c h e h e  u n d  s i c h  z u t r a g e ,  d a s s  a u c h  s i e  i n
s o l c h e  g r o b e  Ve r g e h u n g e n  g e r a t e n  m ö g e n ?  u n d

2 . W i e  i h n e n  J e s u s  w i e d e r  z u r e c h t  h e l f e ?

Abhandlung.

Wir haben jüngst an dem Exempel des Judas gesehen, wie ein Mensch in die Sünde 
und dadurch in das Verderben gerate. Nun kommt uns auch das Exempel des Petrus zu 
betrachten  vor,  welcher  seinen  Herrn  und  Meister  verleugnet  hat.  Es  ist  ein  großer 
Unterschied  zwischen  diesen  zween  Jüngern  gewesen,  ob  sich  schon  beide  an  Jesu 
vergangen und versündigt haben. Das hat der Ausgang deutlich gezeigt. Judas ist über 
seiner Sünde zu Grunde und verloren gegangen; Petrus aber war in dreien Tagen wieder 
von seinem Fall geheilt und der vorige Jünger geworden. Es ist wichtig, diesen Unterschied 
recht zu bedenken. Die Absicht der Passionsgeschichte führt uns darauf, und wir können 
daran  mancherlei  zu  nötiger  Unterweisung  und  großem Nutzen  lernen.  Ich  will  dazu 
Gelegenheit geben, wenn ich an diesem Exempel des Petrus zeigen werde: W i e  J e s u s 
s e i n e n  G l ä u b i g e n  w i e d e r  z u r e c h t  h e l f e ,  w e n n  s i e  e t w a  v o n  e i n e m 
g r o b e n  Fe h l  u n d  s c h w e r e n  Fa l l  ü b e r n o m m e n  w e r d e n .  – Es ist hierbei 
viel daran gelegen, dass man die Sache nach ihren Umständen sich recht vor das Gesicht 
stelle und in genauer Betrachtung überlege, wie es doch zugehe, und was sich bei einem 
Kinde Gottes,  bei  einer  gläubigen Seele  für  mancherlei  Umstände ereignen,  bis  es  zu 
einem solchen Fehl und Fall ausschlägt? Daher kann ich nicht umhin, vor allen Dingen zu 
bemerken

1. wie es denn bei Gläubigen geschehe und sich zutrage?

Und das wollen wir an dem, was bei und mit Petrus vorgegangen, nach der Anzeige 
der Geschichte selbst kürzlich besehen.

 Pe t r u s  i s t  n i c h t  m u t w i l l e n s  n o c h  a u s  Vo r s a t z  u n d  B e d a c h t 
m i t  s e i n e m  H e r z e n  v o m  H e r r n  g e w i c h e n .  Es geschah sein Fehl nicht aus 
einem unlautern  Grund  seines  Herzens,  nicht  aus  Liebe  zur  Sünde,  nicht  aus  einem 
heimlichen Verständnis mit der Sünde, nicht, dass er seinen Willen gern und vorsätzlich 
zum Bösen geneigt hätte, nicht, dass es ihm recht und anständig so gewesen wäre, wie es 
hernach geschehen ist. Ganz anders war es bei  J u d a s . Und darin zeigt sich auch der 
Hauptunterschied, worin zugleich der Grund zu dem so ungleichen Ausgang von beiden 
anzutreffen ist, o sich schon in den Umständen der Versuchung selbst viel Ähnliches bei 
beiden geäußert hat. Petrus hat nichts weniger vermutet, als dass ihn ein solcher Fall 
treffen werde.  Er  fühlte sein gegen Jesu redliches Herz;  er  war seines unverfälschten 
Sinnes und seiner Liebe gegen seinen Herrn und Meister gewiss; er dachte und wusste 
nicht anders, als dass er bei Jesu treulich aushalten und mit ihm in den Tod gehen wolle. – 
So  fehlt  es  bei  Gläubigen  und  wahren  Kindern  Gottes  auch  nicht  an  der  redlichen 
Übergabe ihres Herzens an Gott und ihren Heiland. Der Ursprung eines Falls kommt nicht 
von einer heimlich gehegten Unlauterkeit ihres Willens her. Denn wer ein Kind Gottes ist, 
der hat aller Sünde abgesagt; sein Herz hat keine Gemeinschaft mehr mit den Werken der 
Finsternis, es ist allem Bösen feind und begehret seinem Heiland nichts zu Leide zu tun. Er 



- 82 -

ist nicht falsch gegen Jesum und hat nichts anders im Sinn, als er von Jesu gehört und 
gelernt hat, wie in ihm rechtschaffenes Wesen sei, (Eph. 4,21). Daher rührt bei Kindern 
Gottes die Versündigung und Abweichung nicht von der Verfälschung ihres Willens her. Sie 
werden nicht eins mit der Sünde und dem Vater derselben, dem Teufel. Es ist bei ihnen 
nicht zuvor bedacht, dass sie wollen das tun. Ihr Herz denkt ganz anders. Sonst wäre es 
auch nicht nur ein  Fa l l  zu nennen; es müsste Bosheit, gottloses Wesen und Verräterei 
heißen, wodurch man sich ganz vom Herrn losgerissen und seinem Feinde übergeben 
hätte.  Davon ist  hier die Rede nicht.  Es geschieht demnach, dass sie von einem Fehl 
übereilt,  von der Sünde unter der Versuchung übernommen und übervorteilet werden. 
Und bis es dahin kommt, gehen doch ihrerseits mancherlei Fehler vor, die wir auch an 
Petrus gewahr werden.

 Pe t r u s  v e r l ä s s t  s i c h  n u r  z u  v i e l  a u f  s e i n e  Re d l i c h k e i t  u n d 
Tr e u e ,  d e r e n  e r  s i c h  s o  w o h l  b e w u s s t  w a r.  Seine vormaligen Bekenntnisse 
waren vom Herrn Jesus wohl aufgenommen und mit Gnade bestätiget worden. Darüber 
denkt er von sich, es könne sich nichts anders mehr bei ihm hervortun. Sein Vertrauen auf 
seine Redlichkeit war nur gar zu groß. Er erkannte nicht, dass sein Vorsatz kein reiner 
Glaubensmut  sei,  sondern  dass  sich  seine  hitzige  Naturart  in  seine  herzhafte  Treue 
gemischt habe. Er kannte sich noch nicht tief genug in einer ganzen Art, um den genauen 
Unterschied  zwischen  Natur  und  Gnade  zu  machen.  Und  das  war  der  Anfang  seiner 
Vergehung. – Und so geht es meistenteils bei redlichen Herzen, wenn sie in einen Fall 
geraten.  Man  traut  sich  nur  zu  viel  zu  auf  eine  Aufrichtigkeit;  man  rechnet  auf  die 
vorherigen Beweisungen seiner  Treue,  man schließt  aus schon erlangten Erfahrungen; 
man  weiß,  dass  man  nichts  anders  will  und  liebt  und  sucht  als  ihn  und  seine 
Gemeinschaft, und ist aus solcher Ursache nicht nur ganz unbesorgt und weit entfernt von 
einem zu befürchtenden Fall,  sondern kann sich auch dagegen vermessen, an anderer 
Schwachheit stoßen und sich weit darüber dünken. So stand es auch bei Petrus. Sobald 
man die Gnade zu etwas Eigenem macht, so kann man nicht mehr lauterlich in der Gnade 
bestehen.  Wenn man bei  dem Glauben  nicht  demütig  bleibt,  sondern  seines  eigenen 
Unvermögens  vergisst,  so  wird  aus  dem  Glauben  Vermessenheit.  Die  unartige  Natur 
mengt sich in diesen Mut, und diese kann uns nicht vor dem Fall bewahren. Wenn man es 
sich zutraut, Treue zu beweisen, das ist schon gefehlt. Das Gemüt ist schon von der reinen 
Erkenntnis der Gnade verrückt und verdunkelt. Es ist ein Kennzeichen, dass man sich noch 
nicht genug kennt, und vergessen hat, dass noch Sünde in uns ist, so lange wir in diesem 
Fleische leben. Verliert man nun die Demut, die Armut des Geistes, so verfehlt man auch 
der so nötigen Wachsamkeit und des ernstlichen Gebets. Danach kann man leicht in eine 
Versuchung hinein geraten. So ist es auch bei Petrus gegangen.

 Pe t r u s  m e r k t e  n i c h t ,  d a s s  S a t a n  a u f  i h n  l a u r e  u n d  i h m  g e r n 
e t w a s  a n h a b e n  w o l l e .  Es  lief  schon etwas  Unrichtiges  vor,  da  die  Jünger  kurz 
vorher den Zank und Rangstreit mit einander anfingen. Und das mag Petrus vornehmlich 
angegangen und in seinem Gemüt aufgebracht haben, weil er unter den Andern schon der 
Erste war und immer in ihrem Namen das Wort führte. Daher wandte sich Jesus nach 
Beilegung dieses Streites sogleich besonders an Petrus, und sagte zu ihm: „Simon, merkst 
du nicht, was das gewesen ist? Simon, siehe, habe doch Acht auf dich! der Satan hat euer 
begehret. Und dich sucht er zuerst und vornehmlich. Ich habe für dich schon gebeten.“ 
Wie solches aus dem Zusammenhang der Erzählung bei Lukas (Kap. 22,24.31) deutlich 
erhellet.  Aber  Petrus  will  hier  nichts  von  einer  Versuchung  des  Satans  merken  noch 
wissen;  achtet  auch  schon  nicht  mehr  auf  die  Anzeige  seines  Meisters,  sondern  ist 
dagegen dreist  mit  neuen Verbindungen und Versprechungen. Es schleicht sich freilich 



- 83 -

allemal eine Versuchung und Anfall des Satans mit ein, wenn es mit Gläubigen auf einen 
Fehl losgeht. Und da ist nichts gefährlicher, als wenn man von keiner Versuchung etwas 
merken will. Gewiss, da ist man schon in der Versuchung drin. Es kann bei, Kindern Gottes 
ein solcher Sinn entstehen, dass sie meinen, der Satan werde sich nicht an sie machen; 
sie seien in ihrer Redlichkeit so ganz, in ihrem Mut so fest, und in ihrer Gnade so sieghaft,  
dass sich der Teufel nicht erst Mühe geben werde, an ihnen zu Schanden zu werden. Das 
ist  eine g e i s t l i c h e  S i c h e r h e i t ,  die  dem  Fall  nahe  ist;  ein  vermessener  Trotz, 
darüber der Teufel in seiner Versuchung um so leichter den Meister spielen kann. Das hat 
der Satan gar zu gern, wenn man denkt, man habe von ihm nichts zu fürchten; denn da 
steht man gegen ihn um so weniger auf seiner Hut. Und so falsch ein solcher Gedanke 
und Ruhm ist, so kann man sich etwa doch aus dem Vertrauen, das man mehr zu sich als 
in Demut zu dem Heilande hat, dessen bereden. Man will gern gemächliche und so ruhige 
Tage bei seinem Christentum haben, dass man auch keinen Anfall vom Teufel und seinen 
Versuchungen mehr befürchten dürfe. Ist ein oder der andere Kampf wohl ausgerichtet, 
und eine gute Probe gemacht worden, so soll es damit genug und die Bewährung schon 
gültig sein. Und eben, weil man sich so viel herausnimmt und anmaßt, so gibt es dem 
Satan Gelegenheit,  sich an einen solchen Streiter zu wagen. Der Heiland sagt,  da die 
Jünger  mit  lauter  großen Gedanken auf  ihre  Vorzüge in  seinem Reich umgingen:  Der 
Satanas hat euer begehret, hat euch ausgebeten und herausgefordert, ob ihr dann die 
Probe halten werdet, wenn ihm erlaubt sei, einen Versuch zu tun. Ein solcher Übermut gibt 
dem Satan just ein Recht an die Hand, dass er Ursache hat herauszufordern, und zu 
begehren,  man  soll  ihm  solche  verwegene  und  schon  triumphierende  Kämpfer  frei 
hinstellen. Wir wissen, was er von Gott wegen Hiob gefordert hat. Und es hat auch bei  
solcher Beschaffenheit seinen Grund in der Weisheit und Gerechtigkeit Gottes, dass er eine 
solche rechtliche Forderung des Satans nicht schlechterdings abschlägt, sondern es auf 
eine Probe ankommen lässt, dabei doch zuletzt der Teufel an Gottes Kindern zu Schanden 
werden muss. Aber eine solche schwere und gefährliche Spitze der Versuchung kann man 
sich ersparen, wenn man nie zu dreist bei der Gnade wird, sondern seiner Schwachheit 
fein eingedenk bleibt und in Demut wandelt. Nachdem aber Petrus sich hier keiner Gefahr 
versahe, so

 n a h m  e r  a u c h  d i e  e r n s t h a f t e n  u n d  t r e u e n  Wa r n u n g e n  J e s u 
n i c h t  z u  H e r z e n .  Der Heiland sagt ihm nicht nur zuvor, dass er sich in Acht nehmen 
solle, sondern verkündigt ihm auch, wie es ablaufen werde. Er sagt es ihm mit einem 
besondern  Umstand  von  dem  zweimaligen  Krähen  des  sonst  unter  den  Juden 
ungewöhnlichen Hahns, um ihn zur Aufmerksamkeit und zur Nüchternheit des Gemüts zu 
bringen;  aber  vergebens.  Der  Heiland  erhärtet  es  mit  Nachdruck:  „Ich  sage  dir.“  Ein 
solches Wort ist sonst Petrus in das Innerste gedrungen, aber jetzt ist er so von sich und 
seinem tapfern Mut eingenommen, dass er bei der zweiten Warnung sich schon gegen alle 
andern vorzüglich herausstellt und bei der dritten noch immer weiter redet. Es ist ja zu 
verwundern, dass dem Petrus, den Jesus kurz zuvor mit einem einzigen Wort so zahm 
gemacht, dass er ihm Haupt und Hände und Füße zum Waschen hergeben wollte, jetzt 
sein falscher Mut nicht brechen will; aber das ist nicht zu verwundern, dass ihn Jesus auf 
diese  ausgeschlagenen  Warnungen  sich  selbst  überlassen  und  es  auf  die  wirkliche 
Erfahrung ankommen lassen muss. – Jesus ist gewiss gegen alle seine Seelen so treu, 
dass er keine ohne Warnung auf eine Versuchung kommen lässt. Man kann unfehlbar eine 
Ahndung an seinem Herzen, eine Züchtigung der Gnade, eine vernehmliche Erinnerung, 
Warnung und Anweisung des Geistes gewahr werden, wenn man nur darauf achten und 
nicht lieber seinen eigenen Gedanken folgen, als die sanfte Stimme des Geistes hören will. 
Daraus  entsteht  Ungehorsam  gegen  die  innere  Gnadenzucht,  und  der  eigene  Sinn 



- 84 -

verstärkt sich. Petrus, der nicht auf sich selber zurück zu bringen war, wird dadurch außer 
Stand gesetzt,  zu  wachen und zu  beten,  wie  ihn  doch  der  Heiland  zuvor  so  herzlich 
ermahnt  hatte.  Bei  der  großen  Willigkeit  seines  Geistes  merkt  er  nicht  an  sich,  wie 
schwach er schon ist, dass er, ehe ihn noch die Versuchung recht angreift, schon nicht 
mehr im Wachen und Beten aushalten, noch sich mit seinem Gemüt recht aufrichten und 
erheben kann. Das war schon eine große Verdunklung, und da wäre die höchste Zeit 
gewesen, in sich zu gehen und zu denken: wie geht es mir doch? Aber wenn man eben 
die Warnungen des Heilandes ausschlägt und die Züchtigung seines Geistes nicht an sich 
kräftig werden lässt, so versäumt man auch die Wachsamkeit und das Gebet. Und damit  
lässt man schon den besten Vorteil aus der Hand, dass man um so weniger im Stande ist, 
sich zu fassen und gegen die Versuchung zu wappnen.

 Ka m  b e i  Pe t r u s  n o c h  e i n  Ä r g e r n i s  w i d e r  d e n  G l a u b e n  d a z u , 
d a s  e r  e b e n  s o  w e n i g  v e r m u t e t  h a t t e .  Der Heiland hatte zu allen gesagt: „Ja 
dieser Nacht werdet ihr euch alle ärgern an mir,“ und Petrus meint, das gehe ihn am 
allerwenigsten an. Er wusste nicht, dass sein vormaliger Gedanke, der auch ein Ärgernis 
war: „Das widerfahre dir ja nicht“ (Matth. 16,22)! zwar durch die Bestrafung des Heilands 
zurück getrieben, aber noch nicht aus seinem Sinn ausgemerzt und getilgt sei. Er hatte 
noch nicht hinlängliche Einsicht von Jesu Kreuz.

Wenn  man  die  Kreuzeswege,  die  Jesus  seine  Gläubigen  führt,  noch  nicht  recht 
erkennt, so kann man an seiner Führung selbst ein Ärgernis nehmen, und denken: „Wie 
kommt denn das? Das sollte doch nicht sein? Soll es mir bei Jesu also gehen?“ Weiß man 
sich noch nicht darein zu finden, ist einem der Kreuzesweg noch befremdlich, wollte man 
lieber mit dem Schwert drein hauen oder mit Gewalt durchreißen, als sich zur Stille, Demut 
und Geduld bequemen, so kann es große Verwirrung setzen, und die Versuchung darunter 
zunehmen. O, wie viel  ist  an einem wahren Kreuzesverstand gelegen! Darum hat der 
Heiland in  seiner  Lehre  bei  seinen Jüngern so  ernstlich  darauf  gearbeitet;  aber  diese 
Lektion wollte ihnen nicht ein, sie war wider alle ihre Absichten bei Jesu; daher konnten 
sie  sich  mit  ihrem Sinn  gar  nicht  darein  finden.  Und  wegen  dieses  Mangels  in  ihrer 
Erkenntnis  war  der  Heiland  auch  desto  sorglicher  über  sie.  Wem  diese  Lektion  des 
Heilands noch nicht bequem, fasslich und anständig ist: „Wer mein Jünger sein will, der 
verleugne sich selbst, und nehme sein Kreuz auf sich, und so folge er mir nach“ (Matth. 
16,24), derselbe kann bei schweren Zufällen desto leichter übereilt, an seinem Glauben 
irre und in seinem Gemüt so wankend werden, dass er nimmer weiß, woran er ist und was 
er jetzt von sich und seinem Gange halten soll. So ging es auch bei Petrus.

 E r  g e r i e t  d a r ü b e r  a u f  e i g e n e  We g e .  Das gebührte ihm nicht, dass er 
jetzt von ferne nachging bis in den Palast des Hohenpriesters. Der Heiland hat ihm kurz 
vorher gesagt:  „Ich gehe diesmal  allein.  Da ich hingehe, kannst du mir  diesmal  nicht 
folgen. Sei zufrieden, d u  w i r s t  m i r  s c h o n  h e r n a c h m a l s  f o l g e n ,  ( Joh. 13,36). 
Petrus hätte demnach nur sollen bei den übrigen Jüngern bleiben, so wäre es mit ihm 
nicht so weit gekommen. Er hat es wohl damit gut gemeint, die Liebe zu seinem Meister 
zog ihn, Fürwitz war auch mit darunter, zu sehen, wo es hinaus wolle; das hätte er ohne 
diesen gefährlichen Gang wissen können, wenn er sich auf die Rede Jesu besonnen hätte. 
Furcht und Kleinmütigkeit mischte sich auch mit darein. Und bei dem allem kommt Petrus 
nicht zu sich selbst, dass er bedacht hätte, wie weit er schon von seinem versprochenen 
Mut und Treue abgekommen, wie schwach sein Glaube, wie verwirrt sein Sinn, wie dunkel 
sein  Gemüt  sei,  dass  er  sich  noch  in  Zeiten  zurück  gezogen  und  aus  der  Gefahr 
weggemacht  hätte;  sondern  er  begibt  und  stellt  sich  recht  auf  den  Platz  hin,  wo  er 
gesichtet werden konnte. – Liebe Seelen! wollt ihr vor gefährlichen Misstritten, woraus ein 



- 85 -

schwerer Fall kommt, verwahrt sein, so hütet euch nur vor euren eigenen Wegen; begebet 
euch nur nicht auf einen Weg, darauf euch Jesus nicht führt. Es kann aus guter Meinung, 
aber im Eigensinn; es kann ohne böse Absicht, aber doch in eigener Wahl; es kann auch 
wohl mit bedrängtem Mut, aber ohne das Geleit des göttlichen Friedens geschehen, dass 
man sich in Umstände einlässt oder zu etwas greift, das mit der Augenleitung Gottes gar 
nicht übereinstimmt. Hernach ist es kein Wunder, dass man auf’s Schlüpfrige gerät, seinem 
eigenen  Willen  überlassen  ist,  und  in  Umstände  eingeflochten  wird,  da  man  ohne 
Versündigung nicht wieder heraus kommt. Eigene Wege sind allemal gefährlich; es sind 
Wege des Leids und des Schmerzens und gehen gerade dem Verderben zu.

 D a r ü b e r  k a m  Pe t r u s  m i t t e n  i n  d i e  Ve r s u c h u n g  h i n e i n .  Da fand 
ihn der Teufel auf dem rechten Platz dass er ihn sichten konnte. Was schlug da bei dem 
armen Petrus zusammen! Wie wird ihm sein Herz gepocht haben, wie werden alle seine 
Gedanken herumgeschüttelt worden sein! Alles, was er sah und hörte, griff ihn an, schlug 
ihn zurück, verwirrte sein Gemüt und stritt wider seinen Glauben. Da ging alles bei ihm 
untereinander. Der Satan hatte ihn nun im Sieb und trieb sein Gemüt gewaltig herum. Ein 
einziges Wort, wodurch er von der Magd nur wie zum Spott und Scherz angeredet wird, 
jagt ihm bald die größte Furcht ein, dass er gleich keinen andern Rat zur Antwort weiß als:  
„Ich weiß nicht, was du sagest,“ und dergleichen. Die ganze Gesellschaft, worunter er sich 
von freien Stücken befand, half noch mehr dazu. Man komme nur mit solcher Schwächung 
seines Glaubens, in solcher Gemütsverwirrung, ja auf unrechten Wegen in die Gesellschaft 
der Bösen, die Satans Dienstknechte sind, so kann man bald nicht mehr wissen, wo aus 
noch ein. Da kann die Macht der Finsternis um so heftiger auf die Seele wirken. Jedes 
Wort, jeder Scherz, jeder Widerspruch ist ein giftiger Versuchungspfeil, womit der Teufel 
auf unsern Glauben zielt. Eine innere Furcht hat bei Petrus die Vorstellung der äußerlichen 
Gefahr vergrößert. Wenn die Einbildungskraft einmal von der Finsternis eingenommen ist, 
so stellt man sich tausend Dinge vor, die wirklich nicht so sind; macht unzählige Schlüsse, 
die nichts taugen; fällt auf allerlei und bleibt bei keinem stehen; wird in seinem Gemüt 
hin- und hergetrieben; die Bewegungen desselben sind wie die Wellen des Meeres. Da ist 
man recht im Sieb und greift endlich zu etwas, da man selbst nicht weiß, wie? Das ist ein 
jämmerlicher, erbarmungswürdiger Zustand des Gemüts, worin man sich gar nicht mehr 
besitzt noch sich mit verständigem Bedacht auf irgend etwas lenken kann. Man hat seinen 
Halt, den Anker seiner Seele, verloren und schwebt jetzt wie ein Schiff auf der offenen See 
unter Sturm und Wellen. Da kann die Versuchung freilich so weit reifen, als sie mag. Man 
kommt immer tiefer hinein, auch wenn man wirklich im Sinn hat, sich zu helfen. Petrus 
redet, und seine Sprache macht ihn desto kennbarer, dass es für ihn gefährlicher wird, hier 
zu sein, als wenn er gar geschwiegen und sich in der Stille weggemacht hätte. Aber er 
weiß schon nicht mehr, was er redet und tut. – Ehe ich weiter gehe, muss ich bei diesem 
Punkt noch erinnern: wozu Petrus hier die  F u r c h t  getrieben hat, dazu kann einen in 
andern Versuchungen auch die L u s t , die Gefälligkeit der Welt und dergleichen verleiten, 
und unter der Einwirkung der Finsternis zu gleicher Zerrüttung des Gemüts, nur unter 
andern Umständen, bringen, und gleichfalls eine schwere Versündigung verursachen.

 U n t e r  s o l c h e n  U m s t ä n d e n  v e r l e u g n e t  Pe t r u s  s e i n e n  l i e b e n 
H e r r n .  Die Großmut war verschwunden; der Glaube war auf’s Äußerste verdunkelt, die 
Furcht vor dem Gefängnis und dem Tode hatte ihn übernommen; da besann er sich auf 
kein  anderes  Mittel,  sich  des  sorglichen  Leids  zu  erwehren,  als  diese  Sünde  der 
Verleugnung zu begehen, wovor er bei der vorherigen Anrede des Heilands den größten 
Abscheu bezeugte. Und es war zugleich töricht gedacht; denn die Verleugnung hätte ihn 
nicht durchgebracht, wenn ihn nicht noch eine unsichtbare und unfühlbare Hand bewahrt 



- 86 -

hätte. So ward er endlich zu Fall gebracht. – So geht der Teufel mit denen um, die er  
einmal so weit im Sieb hat. Da kann es schwerlich anders ablaufen, als dass es zu einem 
groben Ausbruch der Sünde kommt.

 E s  i s t  b e d e n k l i c h ,  d a s s  Pe t r u s  a u f  d i e  e r s t e  Ve r l e u g n u n g 
s e i n e  Wu n d e  i m  G e w i s s e n  n o c h  n i c h t  s o  e m p f i n d e t ,  d a s s  e r  d e n k t : 
Wa s  h a s t  d u  g e t a n ?  w i e  w e i t  b i s t  d u  v e r f a l l e n ?  Er kann noch jetzt sein 
Gemüt  nicht  wieder  sammeln  und  zusammenbringen,  um  sich  über  sich  selbst  zu 
besinnen. Er hält sich noch über eine Stunde auf diesem gefährlichen Platz auf, ob er 
schon sieht, dass ihm jeder Augenblick und jedes Wort neue Gefahr droht. – So ist man 
manchmal in seinen Gemütskräften wie gebunden, dass man nicht mehr so vernünftig 
denkt und handelt, als man wohl sonst aus natürlichen Kräften hätte tun können. Die 
Finsternis  macht  den  Menschen  auch  in  seinen  natürlichen  Gemütskräften  untüchtig, 
drückt und hemmt ihm seine Sinne, und wirkt in der gefangenen Seele fort, bis das ganze 
Verderben der Natur erreget ist und ausbricht. So ging es bei Petrus auch.

 „ E r  h o b  a n ,  s i c h  z u  v e r f l u c h e n ,  u n d  z u  s c h w ö r e n :  I c h  k e n n e 
d e s  M e n s c h e n  n i c h t ,  v o n  d e m  i h r  s a g e t . “  Das  ist  ohne  Zweifel  Petri 
gewohnte  Weise  in  seinem  unbekehrten  Zustande  und  bei  seinem  Fischerhandwerk 
gewesen. Nun, da ihn die Gnade nicht mehr hält, so wacht seine Gewohnheitssünde auch 
wieder auf, und er tut, wie er vorher in seinem rauen und ungebrochenen Sinn außer der 
Gnade getan hatte. – Das ist die unausbleibliche Folge von einer solchen Abweichung. 
Wenn das Licht nicht mehr scheint, wenn die Gnade nicht mehr im Herzen, Gemüt und 
Sinn die Oberhand hat, sondern die Sünde ihren Vorteil über den Menschen erreicht und 
ihn überwältigt hat, so ist man wieder wie ein unbekehrter Mensch. Alles lebt wieder auf 
und wirkt nun in seiner vorigen Kraft. Da sieht und erfährt man, wie bald das Verderben 
unserer Natur wieder zu Kräften kommt und seine Herrschaft zeigt, wenn man einmal von 
der  Gnade  ausgewichen  und  sich  selbst  überlassen  ist.  Da  wäre  nun  auf  Seiten  des 
Menschen nichts übrig, als in seiner Sünde zu verderben und verloren zu gehen, wenn 
nicht Jesu Hilfe dazwischen käme. Und das ist das zweite, das wir auch an dem Exempel 
des Petrus betrachten wollen:

2. Wie Jesus seinen Gläubigen aus einem groben Fehl und schweren Fall  

wieder heraus und zurecht helfe?

Dabei kommen wieder verschiedene Umstände zu bedenken vor:

 J e s u s  h a t  s c h o n  v o r h e r  f ü r  Pe t r u s  g e s o r g t  u n d  g e b e t e n ,  e h e 
n o c h  d i e  Ve r s u c h u n g  a n  i h n  k a m .  Das  war  Hirtentreue  Jesu  gegen  das 
schwache  Schäflein,  da  er  sahe  den  Wolf  kommen,  welcher  im  Sinn  hatte,  es  zu 
erhaschen. Was der Satan verlangte, das hat Jesus schon zuvor abgebeten, dass es nicht 
geschehen  möchte.  Er  sorgt  für  Petri  Glauben,  dass  derselbe  nicht  aufhöre.  Das  hat 
demnach Petrus nicht sowohl seiner Herzensredlichkeit als vielmehr der Fürbitte Jesu zu 
danken, dass ihm der Teufel nicht wie dem Judas ins Herz greifen konnte. Petrus schien 
kein Licht, und keine Gnade regte sich mehr, aber das Licht war doch nicht gar verloschen 
in seinem Herzen, und das Glaubensfünklein nicht gar ausgegangen. Dafür war schon 
gebeten.  So  weit  sollte  es  der  Satan  bei  allen  Fehlern  des  Petrus,  wodurch  sich  die 
Sichtung verstärkt hat, doch nicht treiben können. Und er hatte gute Lust dazu, weil es 
ihm an Judas schon gelungen war. Aber Jesus überließ das redliche Herz Petri nicht des 



- 87 -

Satans  Willen.  –  O,  was  würde  der  Satan  in  der  bösen,  versuchungsvollen  Welt  und 
insbesondere in dieser letzten Zeit, da sein Grimm so groß ist, nicht mit den schwachen 
Kindern der  Gnade noch anfangen,  wenn nicht  für  sie  gebeten wäre.  Aber  der  treue 
Fürsprecher  hat  schon  voraus  gesorgt  und  lässt  nicht  ab,  ihrer  vor  dem  Vater  zu 
gedenken. Sind auch schon die Gläubigen selber durch ihre Unachtsamkeit, Trägheit und 
Übermut schuld daran, dass ihnen der Satan etwas anhaben kann, so will doch Jesus das 
Gute  nicht  zugleich  verderben lassen.  Sein  mitleidiges  Erbarmen dringet  ihn,  sich  der 
Seinen anzunehmen und gegen die Anklage des Satans mit seiner Fürsprache zu stehen. 
Wer  nun  ein  redliches  Herz  hat,  wer  Jesu  im  Glauben  lauterlich  anzuhangen  und 
nachzufolgen gesonnen ist, der kann sich hierbei prüfen, ob er sich bei den Versuchungen, 
die ihn noch in der Welt betreffen können, mehr auf das Gefühl der erlangten Gnade und 
auf seinen Glaubensmut oder auf die Kraft der Fürbitte Jesu verlasse. Das hat Petrus nicht  
geachtet noch zu Herzen genommen, und doch ist  ihm Jesu Fürsprache über all  sein 
Denken zu statten gekommen. Wer aber sein Gebet mit Jesu Fürbitte vereinigt, der trägt 
seine Seele gleichsam immer in Händen, (ich möchte noch lieber sagen) der lässt seine 
Seele  von Jesu in  seinen Händen tragen,  bleibt  in  der  Wachsamkeit  und wird  in  der 
Anfechtung leichter und ohne Schaden durchkommen. Allemal aber hat man sein Heil dem 
treuen Herzen und der vollgültigen Fürsprache unsers Priesters zu danken, der sich für uns 
dem Vater darstellt und ihm sagt: „Sie sind noch in der Welt; ich habe es selbst erfahren. 
Sie sind ja dein, mir von dir gegeben,“ (Joh. 17,11.12).

 Fe r n e r  w a l t e t e  ü b e r  Pe t r u s  n o c h  e i n e  u n s i c h t b a r e  H a n d ,  d i e 
i h n  b e w a h r e t e ,  d a s s  e s  n i c h t  g a r  a u f  e i n e n  Z u f a l l  k a m ,  d e r  i h n 
v o l l e n d s  g e s c h l e u d e r t  h ä t t e .  Es blieb bei dem Wort: „Du kannst und sollst mir 
diesmal nicht folgen.“ Daher blieb es unter den Knechten beim Reden und Spotten, da sie 
doch  vorher  im  Garten  gern  nach  allen  gegriffen  hätten.  Petrus  wurde  hier  mit  der 
Gefangennehmung verschont. Es hatte auch hier noch Jesu Wort: „Lasset diese gehen!“ 
seine  Kraft  und  Wirkung.  Die  Feinde  konnten  ihm  doch  nichts  mit  Gewalt  anhaben, 
sondern mussten ihn sicher hinausgehen lassen. – So hält Gott seine Hand noch über den 
Angefochtenen  mitten  in  der  Versuchung,  dass  doch  nicht  geschieht,  was  geschehen 
könnte!  Er  lenkt  die  Umstände  so,  dass  man  den  Anschlägen  des  Satans  nicht 
preisgegeben wird. Und ob man es schon weder merkt, noch sich danach richtet, sondern 
sich in seiner Torheit noch größere Gefahr und Schaden zuziehen könnte, so zieht er doch 
seine  Hand  nicht  gar  ab.  Sonst  wären  wir  bald  verloren,  und  kämen  in  ein  solches 
Labyrinth hinein, wobei wir gar zu Grunde gingen. Jesus will auch das glimmende Docht 
(wenn es nur noch glimmt) nicht auslöschen, und das Rohr, wenn es auch zerstoßen ist,  
nicht gar zerbrechen lassen, (Matth. 12,20). „Wo noch ein Segen darinnen ist, das soll 
nicht verderbet werden,“ (Jes. 65,8). Er hilft ihm lieber auf und heilet die Gebrechen.

 J e s u s  s a h e  Pe t r u s  a n .  Das war ein Blick, der ihm in das Innerste drang 
und ihn zum Besinnen brachte. Der Blick wirkte mehr als alle vorherige Reden. Judas hatte 
bei  seinem  Frevel  nicht  nur  einen  Anblick,  sondern  auch  eine  Anrede  vom  Herrn 
bekommen; aber sein Herz war verschlossen und abgekehrt; es ging ihm nicht ein, und 
war  alles  umsonst.  Petrus  aber  hatte  bei  seiner  Ausschweifung  noch  einen  Grund  in 
seinem Herzen, wobei ihn Jesus anfassen und ihm beikommen konnte. Durch diesen Blick 
empfing er  einen Strahl  des Lichts,  der  durch seine Finsternis  brach und sein ganzes 
Gemüt wieder aufweckte und helle machte, zu sehen, wo er sei und wo er hingeraten. Das 
Ansehen des Herrn beschämte den Jünger augenblicklich.  Und was ihm sein Herr  mit 
einem Blick, der aus einem erbarmenden Herzen hervorkam, zu erkennen gab, das war 
ihm genug geredet, um über seinen ganzen Zustand nüchtern zu werden. Aber ein solcher 



- 88 -

Blick von Jesu war auch nötig, wenn sich Petrus wieder finden sollte. Wie würde es ihm so 
schwer, ja wohl unmöglich geworden sein, aus der Finsternis, womit sein Gemüt überdeckt 
war,  sich  heraus  zu  wickeln,  und mit  seinem niedergedrückten  und wie  in  Ohnmacht 
gesunkenen Geist wieder empor zu kommen, wenn ihm Jesus nicht durch diesen Blick eine 
neue Kraft beigebracht und sein Herz angefasst hätte. Satan hört alsdann nicht auf, in 
seiner Versuchung zu wirken, wenn er einen zum Fall gebracht hat, sondern sein Absehen 
und sein Geschäft geht auf einen völligen Ruin der Seele. Er nimmt von der begangenen 
Sünde  wieder  neue  Gelegenheit,  andere  Gedanken  einzuschieben,  den  Sinn  hart  zu 
machen und zur völligen Desperation zu bringen. Da weiß er die Sünde so vorzurücken, 
dass man in seinem Jammer stecken bleiben und an keine Erbarmung und Gnade Gottes 
weiter denken solle. Weil nun der Glaube des Petrus unter den bisherigen Vergehungen so 
sehr Not gelitten,  so hätte es mit  ihm noch schlimmer werden und sein Fünklein gar 
auslöschen können, wenn ihm nicht Jesus sogleich zu Hilfe gekommen wäre und seinen 
Anblick dazwischen gebracht hätte, der seine Finsternis zertrennte und das glimmende 
Licht in ihm stärkte. So kommt hier der gute Hirte dem verirrten Schäflein entgegen; er 
sucht es, wo es sich hin verlaufen hatte, bis dass er es findet, (Luk. 15,4). – Und so macht 
es der Heiland nach seiner erbarmenden Liebe und großen Treue mit denen, die – in der 
Versuchung schwach – von einem Fehler überworfen und zu einer schweren Versündigung 
gebracht  worden.  Aus  Erfahrung  wird  man  ihm  diese  Treue  am  besten  nachrühmen 
können. Er lässt einen neuen Strahl seines Lichts in das dunkle Herz fallen, ehe man es 
sich versieht, dass man nur wieder in sich schlage und zu sich selber komme. Er kommt 
der armen Seele entgegen, und redet sie an wie Adam nach seinem Fall: „Wo bist du?“ Er 
schilt den Feind, der es noch böser meint, und im Sinne hat, gar zu verderben, dass er  
ablassen muss. Er dringt aus freier Erbarmung mit einer neuen Kraft an das Herz, und 
schenkt wahre Buße. Darauf

 b r i c h t  Pe t r u s  d a s  H e r z ,  u n d  e r  f ä n g t  a n  b i t t e r l i c h  z u 
w e i n e n .  Der Blick Jesu hat ihm sein Herz zerschmolzen und ihn zu Tränen gebracht. – 
Da fängt es schon wieder an, gut zu werden, wenn nur das Herz so weich wird, dass man 
weinen kann. Aber so lange das Herz noch hart ist, wenn es auch in größter Reue sieht, so 
ist es ein Kennzeichen, dass es von der Gnade noch nicht auf’s Neue angefasst ist. Und 
das ist die größte Presse und die ärgste Not einer Seele, die nun ihr Vergehen gräulich 
ansieht, und sich doch nicht darüber beugen noch mit zerknirschtem Herzen sich in Tränen 
ausschütten kann. Da sind Tränen eine Gnadengabe von der entgegenkommenden und 
zur Bekehrung wirkenden Hirtentreue Jesu. Darum soll man in solchem Zustande auch 
seufzend bitten: „Zermalm’ mir meine Härtigkeit, mach’ mürbe meinen Sinn, dass ich in 
Seufzer, Reu und Leid und Tränen ganz zerrinn’!“ Und sobald es dahin kommt, so kann 
man  die  rechtschaffenen  Früchte  einer  aufrichtigen  Buße  an  einem  gefallenen  Kinde 
Gottes gewahr werden. Petrus hat wohl bei Johannes dem Täufer, da er ihm seine Sünden 
bekannte, nicht so viel, nicht so bitterlich geweint als hier über seinen Fall. Eine einzige 
Sünde kostet mehr Tränen und geht tiefer zu Herzen, wenn man seinen lieben, treuen 
Herrn zuvor erkannt und seine Liebe genossen, nun aber durch eine schnöde Untreue sich 
an ihm vergangen hat, als aller Frevel, den man in der Unwissenheit und Blindheit seines 
Herzens begangen hatte. Es ist nicht nötig, jetzt weitläufig zu erzählen, was hierbei in 
einem redlichen Herzen vorgeht. David beschreibt uns alle seine Empfindungen, seinen 
nach Gnade seufzenden Glauben,  seinen Ernst,  sein  Anhalten,  seine Wehmut und die 
erlangte  Vergebung,  ja  auch  die  Erneuerung  seines  Herzens,  in  seinen  bekannten 
Bußpsalmen. – Dies einzige will ich hierbei noch erinnern: die Welt kitzelt sich manchmal 
und frohlockt darüber,  wenn ein Kind Gottes ein Ärgernis anrichtet  und in eine grobe 
Sünde fällt. Da kann sich die Welt dagegen fromm machen und alle Bekehrung für bloße 



- 89 -

Heuchelei und unzuverlässiges Wesen ausschreien. Man sehe aber nur auf das Bezeugen 
desselben nach vollbrachter Tat. Da wird sich bald zeigen, ob das vorherige Christentum 
nur angenommenes Wesen und Heuchelei oder ob ein wahrer Grund im Herzen gewesen 
sei. Man kann Kinder Gottes nicht nur an ihrem rechtschaffenen Sinn und Wandel, sondern 
auch bei ihren Fehlern, bei einem über sie gekommenen Falle an ihrem Bezeugen kennen 
lernen. Da äußert sich’s deutlich, ob man mit bösen Tücken umgegangen und sein Herz 
und Willen zur Sünde gegeben habe, oder ob man mit seinem Herzen dem Herrn redlich 
angehangen und kein heimliches Verständnis mit der Sünde gehabt habe. Eine gründliche 
Demütigung, eine innige Zerknirschung, eine tiefe Erkenntnis der Sünde, eine weichmütige 
Beschämung,  eine  desto  ernstlichere  Verabscheuung  aller  Sünde,  ein  aufrichtiges 
Bekenntnis seiner Vergehung, ein Sehnen nach der Gnade, ein anhaltendes Flehen, ein 
Tränenfluss nach dem andern, ein williges Geständnis seiner äußersten Unwürdigkeit, eine 
genaue Untersuchung seiner selbst zur Läuterung seines Herzens, ein Eifer wider sich 
selbst  und  seine  Torheit,  ein  herzliches  Ergeben  an  die  freie  Erbarmung Gottes,  eine 
unverrückte Gemütsarbeit, bis die Gnade erscheint und der Trost der Vergebung in das 
Herz gegossen wird, dass die Gebeine wieder fröhlich werden, die so zerschlagen waren: 
das sind Zeichen, dass ein redlicher Grund im Herzen war. So geht kein falsches Weltherz 
mit einer einigen Versündigung um, wenn es auch äußerlich darüber vor den Menschen in 
die größte Schande geraten wäre. Dieser Unterschied hat sich augenscheinlich bei Judas 
ausgewiesen,  vor  dessen  Unreinigkeit  und  Falschheit  Petrus  samt  den  Übrigen  schon 
vorher verwahrt worden. Die Gnade kann an einem solchen Herzen gleich wieder arbeiten; 
keine  Wirkung  derselben  wird  ausgeschlagen,  sondern  mit  größter  Beugung  und 
zärtlichster Begierde angenommen und angewandt, bis die Seele im Gefühl eines neuen 
Friedens sagen kann: „Da bin ich worden vor seinen Augen, als die Frieden findet“ (Hohel. 
8,10),  oder  mit  David,  wie  einer,  der  aus tödlicher  Krankheit  aufgestanden,  in  großer 
Wonne ausbricht: „Lobe den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht, was er dir Gutes getan 
hat; der dir alle deine Sünden vergibt, und heilet alle deine Gebrechen, der dein Leben 
vom Verderben erlöset, der dich krönet mit Gnade und Barmherzigkeit“ (Ps. 103,2 – 4).

Ich will jetzt weiter nichts anführen von der Erneuerung des Herzens Petri durch die 
Kraft der Auferstehung Jesu. Wie tröstlich wird es ihm gewesen sein, wie sanft wird es ihm 
getan  haben,  dass  sein  Herr  sogleich  seiner  in  liebreicher  Freundlichkeit  besonders 
gedenkt, ihm hernach seinen Frieden in Gemeinschaft der andern auf’s Neue zuspricht, ja 
ihn in seinem vorigen Gnadenstand und bestimmten Amts-Charakter bestätigt! So weiß die 
Weisheit und Treue Jesu aus unsern Fehlern noch etwas Gutes herauszubringen, und was 
wir zu unserm Schaden angerichtet haben, zu unserer Förderung durch wunderbare Wege 
zu lenken. Und das ist 

 das Letzte, was wir hierbei noch zu bemerken haben. D e r  H e i l a n d  e r m a h n t 
Pe t r u s  s c h o n  z u m  v o r a u s :  „We n n  d u  d i c h  b e k e h r e s t ,  s o  s t ä r k e 
h e r n a c h  a u c h  d e i n e  B r ü d e r. “  So gar sollte sich Petrus durch sein Vergehen nicht 
abhalten lassen, in dem Werk des Herrn getrost zu arbeiten, dass er vielmehr jetzt seine 
Erfahrung  auch  zu  anderer  Nutzen  anwenden  solle.  So  völlig  wurde  die  Verwundung 
seines  Gewissens  wieder  ausgeheilt!  Aber  nun  kann  Petrus  auch  Mitleiden  haben  mit 
Anderer Schwachheit, und an ihnen tun, was an ihm zu seinem Heil geschehen ist. Nun 
kann  er  mit  demütigem  Herzen  seinen  ersten  Rang  unter  seinen  Mitarbeitern  und 
Gnadengenossen führen. Nun kann er aus reiner Liebe zu seinem Herrn desselben Schafe 
und  Lämmer  weiden.  Nun  kann  er  erst  fest  stehen  und  als  ein  Fels  gegen  alle 
Erschütterungen der Leiden und Trübsale unbeweglich aushalten.  – So kann bei  einer 
redlichen  Seele  aus  ihrem  Verstoß  viel  Vorteil  herauskommen,  und  eine  gründliche 



- 90 -

Demütigung hintennach ihrer ganzen Fassung in der Gnade vieles austragen! Noch mehr: 
so wird der Satan doch an den Kindern Gottes immer zu Schanden, und Jesus erlangt die 
Ehre und ewiges Lob über seinem ganzen Amt und allem, was er an seinen Seelen tut! 
Man  kann  alsdann  seine  Verheißung  mit  demütigem  Dank  versiegeln:  „Sie  sollen 
nimmermehr  umkommen,  und  niemand  wird  sie  mir  aus  meiner  Hand  reißen,“  (Joh. 
10,28). Man hat nun aus Erfahrung gelernt, was es heiße, aus bloßer Gnade leben, und 
durch Gottes Macht erhalten werden zur Seligkeit, und kann auch andern mit Freudigkeit  
davon Zeugnis geben und ihren Glauben stärken.

Das sind nun einige nötige Anmerkungen, die wir aus dieser Betrachtung zu unserm 
Unterricht, Aufmunterung, Warnung und Prüfung anwenden und gebrauchen können. Wer 
Licht und Erfahrung in den Wegen Gottes hat, der wird noch mehreres dabei zu vielem 
Nutzen genauer bemerken können. Und das sei eines jeglichen Herzen und eigener Übung 
überlassen.

Ich schließe hierbei mit dem Sinn, den Johannes (1. Joh. 2,1) den Gläubigen vorhält: 
„Kindlein, solches schreibe ich euch, dass ihr nicht sündiget.“ Und auch dieses ist dazu 
geredet, dass man sich vor aller Abweichung und Versündigung an dem Herrn und seiner 
Gemeinschaft alles Ernstes hüte und sich mit Demut, Wachsamkeit und gläubigem Gebet 
in der Gnade behalte und bewahre. Wenn aber jemand sich versündiget und einen Fall 
begeht (das soll keine allgemeine noch gewöhnliche Sache sein), ist es etwa, dass einmal 
ein solcher Umstand vorkommt, so ist es wohl schmerzlich und ängstlich, aber man darf 
doch nicht denken, nun sei es gar aus und auf immer verderbt, es könne der Fehler nicht  
mehr ausgeglichen noch der Schaden ersetzt werden. Jesus kann und will gern wieder 
zurecht helfen. Wir haben ihn ja; er ist es einmal geworden und bleibt der Fürsprecher bei 
dem Vater, der gerecht ist und durch sein ewiges Versühnen für alle unsere Sünden Gnade 
und Vergebung zuwege bringt, dass er der Seinen keines verlieren möge. Darauf darf sich 
ein zerknirschtes, ein tränendes Herz mit völliger Zuversicht ergeben und verlassen. Er 
kann Mitleiden haben; er ist der Priester eines ewigen Bundes; er kann sein Recht zu 
neuer Gnade geltend machen; er kann aus aller Versuchung erretten; er kann die Müden 
aufrichten,  die  Niedergeschlagenen  erheben,  die  Schwachen  stärken  und  immer  neue 
Kraft gewähren. Und das will er auch tun; es ist sein Amt und seiner Liebe Sinn. Ehre sei 
seiner unaussprechlichen und ewigen Treue!

Amen



- 91 -

10. Predigt

Jesus wird vor des Pilatus Gericht angeklagt.

Matthäus 27,1.2; Markus 15,1; Lukas 23,1; Johannes 18,28

Und bald am Morgen hielten die Hohenpriester und die Ältesten des Volks mit den  
Schriftgelehrten einen Rat über Jesum, dass sie ihn töteten. Und der ganze Haufe stand  
auf,  und  banden  Jesum,  Und  führten  ihn  von  Kaiphas  vor  das  Richthaus,  und  
überantworteten ihn dem Landpfleger Pontius Pilatus. Und es war noch frühe.

Johannes 18,28 – 32

Die Juden aber gingen nicht in das Richthaus,  auf  dass sie nicht  unrein würden,  
sondern Ostern essen möchten. Da ging Pilatus zu ihnen hinaus, und sprach: Was bringet  
ihr für Klage wider diesen Menschen? Sie antworteten und sprachen zu ihm: Wäre dieser  
nicht ein Übeltäter, wir hätten dir ihn nicht überantwortet. Da sprach Pilatus zu ihnen: So  
nehmet ihr ihn hin, und richtet ihn nach eurem Gesetz. Da sprachen die Juden zu ihm: Wir  
dürfen niemand töten. Auf dass erfüllet würde das Wort Jesu, welches er sagte, da er  
deutete, welches Todes er sterben würde.

Lukas 23,2

Da fingen an die Hohenpriester und Ältesten ihn hart zu verklagen, und sprachen:  
Diesen finden wir, dass er das Volk abwendet, und verbeut den Schoß dem Kaiser zu  
geben, und spricht, er sei Christus, ein König.

Johannes 18,33

Da ging Pilatus wieder hinein in das Richthaus, und rief Jesum, und sprach zu ihm:  
Bist du der Juden König?

Lukas 23,4

Pilatus sprach zu den Hohenpriestern und zu dem Volk: Ich finde keine Ursache an  
diesem Menschen.

Matthäus 27,12 – 14; Markus 15,3 – 5

Und da er verklaget ward von den Hohenpriestern und Ältesten, antwortete er nichts.  
Pilatus aber fragte ihn abermals und sprach: Antwortest du nichts? Siehe, wie hart sie dich  
verklagen. Und er antwortete ihm nicht auf ein Wort, also dass sich auch der Landpfleger  
sehr verwunderte.



- 92 -

Matthäus 27,15 – 18; Markus 15,6 – 10; Lukas 23,17; Johannes 18,39

Auf das Fest aber hatte der Landpfleger die Gewohnheit, dem Volk einen Gefangenen  
los zu geben. Er hatte aber zu der Zeit einen Gefangenen, einen sonderlichen vor andern,  
der im Aufruhr einen Mord begangen hatte, der hieß Barrabas. Und das Volk ging hinauf,  
und bat, dass er tät, wie er pflegte. Und da sie versammelt waren, sprach Pilatus zu  
ihnen: Welchen wollt ihr, dass ich euch los gebe? Barrabas, oder Jesum, von dem gesagt  
wird, er sei Christus?

Eingang.

s  heißt  1.  Petri  3,18: „ C h r i s t u s  h a t  e i n m a l  f ü r  u n s e r e  S ü n d e n 
g e l i t t e n ,  d e r  G e r e c h t e  f ü r  d i e  U n g e r e c h t e n . “  Diese Worte halten 
die  Grundursachen  der  Leiden  Jesu  in  sich.  Ich  will  eingangsweise  nur  zwei 
Umstände bemerken.

 C h r i s t u s  f ü r  d i e  S ü n d e n !  Da  werden  weil  sehr  ungleiche  Sachen 
zusammengesetzt. Christus, der um seiner Salbung willen auch der  H e i l i g e  heißt, soll 
sich so nahe mit den S ü n d e r n  einlassen! Aber dazu bringt ihn eben sein Amt und 
Name, weil er Christus heißet. Er ist zum Haupt der Menschen gesetzt. Nachdem er als ein 
grüner  Zweig  aus  ihrem  dürren  Erdreich  ausgewachsen  und  aus  ihrer  Mitte 
hervorgegangen, so stand er schon in solcher Verwandtschaft mit ihnen, dass er sich ihrer 
nach  ihrem ganzen  Zustande  annehmen  sollte.  Das  ist  das  erste  Trostwort,  das  den 
Sündern gesagt werden kann: Christus ist hier! Euch ist ein Heiland geboren, welcher ist 
Christus,  der  Herr!  Ihm  kam  es  zu,  unsere  ganze  Sache  mit  allen  Rechten  Gottes 
auszumachen,  und die  schwere Schuld  der  Sünden aufzuheben.  Und er  war  auch im 
Stande, dies große Werk auszurichten, um welches willen er in dem Fleisch erschienen 
war. Seine Menschheit war dazu gesalbet, zubereitet und ausgerüstet, dass er sich als das 
Haupt aller Glieder seines Geschlechts annehmen und für ihre Sünden bezahlen konnte. Er 
war der Mann dazu, auf den man es ankommen lassen, von dem man es erwarten durfte. 
Darum  heißt  er  Christus,  das  Haupt,  daran  alles  hängt.  Aber  da  er  sich  unserer 
anzunehmen hatte, so tat er es so genau, dass er sich

 a l s  d e r  G e r e c h t e  s e l b s t  f ü r  d i e  U n g e r e c h t e n  d a r g e s t e l l t  h a t . 
Er tat es nicht nur wie ein Sachwalter, der bei Ehren und gutem Ansehen bleibt, wenn er 
sich schon der Sache des schlimmsten Übeltäters annimmt, für ihn das Wort redet, und 
ihn frei zu machen sucht. Er unterzog sich unserer Schuld, er nahm dieselbe in Person auf 
sich, als wenn er der Selbstschuldige wäre. Er stellte sich an unsere Stelle, durch sich 
selbst unsere ganze Sache auf einmal auszurichten und allen Kechten Gottes unsertwegen 
zu genügen. So war,  so litt  der Gerechte für die Ungerechten! Diese Wahrheit  ist  der 
Grund  unsers  Heils,  der  Hauptinhalt  des  Evangeliums.  Wir  können  auch  ohne  die 
Erkenntnis dieser Wahrheit  aus allen seinen Leiden keinen festen Glaubensgrund noch 
gewissen Trost fassen. Nun unser vorhabendes Passionsstück erzählt, wie er sich wirklich 
für die Ungerechten dargestellt, ins Gericht gegeben und beschuldigen lassen. Wir wollen 
in der  Betrachtung desselben vornehmlich unser  Absehen auf  die  darunter  angezeigte 
Grundwahrheit des Glaubens richten, und erwägen:

Den Gerichtsprozess, den Jesus, der Gerechte, für die Ungerechten 
und Sünder über sich ergehen lassen.

E



- 93 -

Und dabei wollen wir insbesondere bedenken:

1 . Wa r u m  s i c h  J e s u s  e i n e m  s o l c h e n  f ö r m l i c h e n  G e r i c h t s p r o z e s s 
u n t e r z o g e n ?

2 . Wa s  e r  u n s  S ü n d e r n  d a d u r c h  e r w o r b e n  u n d  z u w e g e
g e b r a c h t ?

3 . W i e  w i r  n u n  a u c h  d i e s e s  L e i d e n  J e s u  z u m  N u t z e n  a n w e n d e n , 
u n d  d i e  F r u c h t  d a v o n  g e n i e ß e n  s o l l e n ?

Abhandlung.

Hier steht nun Jesus vor Pilatus! Da geht es prozessmäßig und g e r i c h t l i c h  zu! Es 
waren  Ankläger,  die  ihre  Beschuldigung  erweisen  wollten.  Jesus  steht  da  als  ein 
Angeklagter  und ein  vor  den Richter  gebrachter  Übeltäter.  Der  Richter  untersucht  die 
Sache und will nach den Gesetzen erkennen, und nach Urteil und Recht sprechen. Es ist  
hochwichtig, dass dieses mit Jesu in seinen Leiden auf solche Art vorgegangen. Wir wollen 
den göttlichen Gründen bei diesem Vorgang in Demut nachspüren, und erwägen:

Den G e r i c h t s p r o z e s s , den Jesus, der Gerechte, für die Ungerechten und Sünder 
über sich ergehen lassen. Und dabei kommt uns vor allen Dingen zu bedenken vor: 

1. Warum sich Jesus einem solchen förmlichen Gerichtsprozess unterzogen?

Hier liegt der Grund in seiner nahen Verwandtschaft und in dem genauen Verhältnis 
zu uns Sündern. Er hatte sich einmal zum Bürgen und Ausrichter unserer bösen Sache 
eingestellt. Und wir standen schon unter einem schweren Gericht Gottes. Darum wurde 
Jesus  an  unserer  Statt  vor  Gericht  gestellt.  –  Soll  uns  diese  Wahrheit  erweislich  und 
fruchtbar werden, so müssen wir der Sache genauer nachdenken und hierbei zu Gemüt 
ziehen teils unser Verhältnis zu Gott, teils wie sich Jesus dagegen dargestellt habe?

 U n s e r  Ve r h ä l t n i s  g e g e n  G o t t  w a r,  w i e  e s  b e i  Ve r b r e c h e r n  d e r 
G e s e t z e  v o r z u k o m m e n  p f l e g t .  Wer Böses tut  und die  Gesetze seines Herrn, 
seiner rechtmäßigen Obrigkeit übertritt, dem kann dies nicht gleichgültig hingehen, der 
fällt  den  Gerichten  anheim;  wider  den  muss  sich  die  Gerechtigkeit  des  Regenten  zur 
Handhabung seiner Gesetze aufmachen, das Verbrechen rügen, gerichtlich beurteilen und 
darüber die angesetzte Strafe erkennen. Das ist in der ganzen Welt eingeführt. Sonst wäre 
die Welt eine Mördergrube, wenn alle Bosheit jedem frechen Menschen hinginge und keine 
Gerechtigkeit auf Erden gehandhabt würde. Darum sind Gerichtsstätten aufgerichtet. Auch 
der Übeltäter selbst kann es der Obrigkeit nicht verdenken, wenn sie ihn vor ihr Gericht 
zieht und die Rechte über ihn ergehen lässt. Das ist das Amt der Obrigkeit; sie ist eine 
Rächerin der bösen Taten (Röm. 13,4), wodurch ihre Gesetze und Verordnungen verachtet 
und beleidigt werden. Und das lässt man auch der Obrigkeit gelten. Man beugt sich unter 
ihre hohe Jurisdiktion und gibt sich schuldig. Aber nur, wenn es auf dieses unser Verhältnis 
gegen G o t t  ankommt, will man ihm gleiches Recht nicht zugestehen. Der Sünder will in 
seinem ungebrochenen  und  harten  Sinn  immer  gern  sich  Gott  entziehen  und  dessen 
Herrschaft  über sich nicht williglich gelten lassen. Er will  es nicht in seinem Gewissen 
aufkommen lassen, dass ihn Gott vor sein Gericht stellen, und als ein gerechter Richter mit 
ihm handeln werde. Darum hält Gott desto ernstlicher und genauer darüber, und rüget 



- 94 -

unsere Übertretungen durch sein unverbrüchliches Gesetz, das er uns einmal gegeben hat, 
auf dass aller Mund verstopfet werde, sich niemand gegen ihn auflehnen könne, und alle 
Welt  Gott  schuldig  sei,  das  ist,  sich  seiner  allerhöchsten  Gerichtsbarkeit  und  seinem 
Gericht unterwerfen müsse, (Röm. 3,19). Niemand kann sich dessen weigern. Wir müssen 
seine Rechte über uns in tiefster Beugung erkennen, sonst sind wir gar die frevelhaftesten 
Rebellen in Gottes Reich. Weil er unser Gott ist, so ist er auch unser H e r r s c h e r  und 
unser  R i c h t e r .  „Darum  hat  er  seinen  Stuhl  bereitet  zum  Gericht“  (Ps.  9,8). 
„Gerechtigkeit und Gericht ist seines Thrones Festung“ (Ps. 89,15). Er kann das Böse nicht 
ungerüget  noch  ungestraft  lassen;  denn  es  kann  am  allerwenigsten  unter  seinem 
Regiment  und  in  seinem  Reich  gleichgültig  angesehen  werden.  Gottes  Majestät  wird 
dadurch  verunehret  und  beleidigt;  seine  allerhöchsten  Rechte  werden  durch  unsere 
Sünden gekränkt, sein heiliges Gesetz geschändet, die Drohungen desselben verachtet, 
und  die  höchst  schuldige  Verbindlichkeit  seiner  Kreatur  dadurch  hintan  gesetzt  und 
zerrissen. Sollte nun Gott dieses so ansehen und gehen lassen, als wenn nichts geschehen 
wäre? Also wünscht es wohl der unverständige Trotz des Sünders, der sich nicht unter 
Gott beugen will. Aber das heißt nichts anders, als den heiligen Gott verleugnen und ihn 
von seinem Thron stürzen wollen. Darum ergeht das gerechte Gericht Gottes über alle 
Sünden.  Da  bleibt  gar  nichts  zurück  noch  ungerügt;  denn  er  richtet  auch  das 
Ve r b o r g e n e  der Menschen (Röm. 2,16) und den Rat der H e r z e n  (1. Kor. 4,5). So hat 
Gott gleich mit dem ersten Sünder gehandelt zur Steuer seiner Wahrheit und zur Ehre 
seines Gesetzes. Gleich nach der Übertretung fordert ihn Gott vor das Gericht, hält ihm 
sein Verbrechen vor, setzt ihn darüber zur Rede: „Hast du nicht gegessen von dem Baum, 
davon ich dir gebot, du solltest nicht davon essen“ (1. Mose 3,11)? und spricht das Urteil  
über ihn. Und von dem an waltet ein göttliches Gericht über die sündigen Menschen. Denn 
wir sind alle in Adams Schuld mit eingeflochten, und haben dieselbe durch unsere vielen 
Versündigungen noch gehäuft und Gottes gerechtes Zorngericht über uns noch schwerer 
gemacht. Ihr Lieben! das ist eine ernsthafte Sache. Man darf es nicht als einen bloßen 
Folgeschluss aus Gottes Wort mit kaltsinnigem Gemüt anhören. Das Gericht ist einmal von 
der Gerechtigkeit Gottes über die Sünde ergangen. Paulus führt es gar nachdenklich an 
(Röm. 5,16): „Das Urteil  ist  kommen aus Einer Sünde.“ Dies Urteil  liegt nun auf dem 
Sünder; das drückt ihn in seinem Gewissen, wenn er es auch nicht fühlen noch merken 
will; das bleibt über ihm, bis es zur völligen Verdammnis in dem höllischen Feuer vollzogen 
wird. So siehet es mit dem Sünder vor Gott aus. Und das wird über alle, die ihre Sünden 
tragen müssen, offenbar werden am letzten Tage. – Aber auch jetzt schon sind alle Strafen 
der  Sünden,  so  über  die  Menschen  innerlich  und  äußerlich  ergehen,  ein 
unwidersprechliches offenbares Zeugnis des göttlichen Gerichts. Alle Folgen der Sünden 
kommen davon her. Allein, weil der Mensch sich nicht gern unter Gottes Hand stellen, 
noch sich unter sein Urteil beugen will, so kann er auch die natürlichen Folgen des Bösen, 
davon man im Sprichwort sagt: „jede Sünde straft sich selber,“ so ansehen und über sich 
und andere kommen lassen, ohne dass er ernstlich bedenkt, woher das alles rührt. Alles 
Ungemach,  das aus den Sünden kommt,  und sich leider!  Über  den ganzen Erdboden 
ausgebreitet  hat,  ist  ein  Merkzeichen  des  göttlichen  Gerichts,  das  über  den  Sündern 
schwebt. „Er richtet in aller Welt,“ sagt David (Ps. 105,7); eigentlich, seine Gerichte sind in 
der ganzen Welt vorhanden. Das ist der immerwährende Prozess Gottes gegen alles, was 
Sünde, und Unrecht ist nach seinem Gesetz.

Dabei gibt es s c h a r f e  A n k l ä g e r.  Das Gesetz Gottes selbst hält uns sein Recht 
vor, dawider wir gehandelt haben. Das Gewissen gibt demselben Zeugnis, und stimmt ihm 
bei; die Gedanken verklagen sich selbst, und wenn sie sich auch entschuldigen wollen, so 
geben  sie  eben  damit  ihre  Schuld  an  (Röm.  2,15).  Ja,  der  Satan  fordert  Gottes 



- 95 -

Gerechtigkeit auf, und hat seine Lust an unserer Verdammnis. Solchen Jammer hat die 
Sünde angerichtet! Und Gott richtet ohne Ansehen der Person, wie er den Zustand und die 
Werke seiner Übeltäter findet. Wie kann es nun anders kommen, als dass der Sünder in 
Gottes Gericht um seiner schweren Verschuldung willen unterliegen und sein Urteil tragen 
muss? Da muss er zugestehen: An dir hab’ ich gesündiget und übel vor deinen Augen 
getan. Du behältst Recht, wenn du das Urteil aussprichst, und bist rein (dir kann niemand 
keine Schuld geben), wenn du richtest und zur Strafe übergibst (Ps. 51,6). Und was ist 
alsdann  übrig  als  Verdammnis  und  ewiges  Unheil?  Davon  aber  wird  bei  anderer 
Gelegenheit zu reden sein. Jetzt bleibe ich nur bei dem göttlichen Gericht stehen.

Und das wäre nun das allgemeine Schicksal aller Sünder, wenn sich nicht Christus für 
uns in dieses Gericht Gottes gestellt hätte. Ihm alleine haben wir es zu danken, wenn das 
Gericht Gottes nicht auf uns zur ewigen Verdammnis liegen bleibt. Durch ihn allein kann es 
von unsern Gewissen und Herzen weggenommen werden. Christus ist hier, der für uns 
gestorben ist! Wer sich nun nicht zu ihm wendet, wie will der bestehen? Darum sagt er 
selbst: „Wer nicht an den Sohn glaubet, der ist schon gerichtet.“ Es geht mit ihm in einem 
fort  bis  zum letzten  Ausschlag  der  Ewigkeit.  Der  Zorn  Gottes  bleibet  über  ihm (Joh. 
3,18.36). Um so viel mehr soll uns angelegen sein, auch recht zu erkennen,

 w i e  s i c h  J e s u s  f ü r  u n s  U n g e r e c h t e  u n d  S ü n d e r  d a r g e s t e l l e t 
h a b e ?  Auf ihn war es bestimmt; und er war nun dazu da, dass er das Gericht zum Siege 
ausführte  und in  Ewigkeit  keine weitere  Ansprache deswegen gemacht  würde (Matth. 
12,20). Das tat er nun auf solche Weise, dass er als der Gerechte sich selbst für die 
Ungerechten in das Gericht stellte und ihre Sünden bekannte (wie es die Passions-Psalmen 
mehrmalen anzeigen). Denn er war der Mittler, der sich zwischen Gott und die Menschen 
gestellet, und sich anheischig gemacht hatte, für ihre ganze Schuld zu stehen, und durch 
das Tun des göttlichen Willens das Wohlgefallen Gottes zu ihrem Besten zu erreichen 
(Hebr. 10,9). Was wird da die Seele Jesu gearbeitet, und sein priesterlicher Geist in den 
Dingen, die mit Gottes Gerechtigkeit auszumachen waren, gehandelt haben? Denn Jesus 
hatte es hier von unsertwegen mit Gott zu tun: das ganze Gesetz zu erfüllen, und die Ehre 
desselben durch seinen vollkommenen Gehorsam von unserer  Schmach zu retten;  die 
Heiligkeit Gottes durch seine tiefste Demütigung gebührend zu verehren; der Gerechtigkeit 
durch sein Opfer gehörigen Abtrag zu tun, und das Gericht, so über uns ergangen war, so 
auszuhalten,  dass  es  den  Ausschlag  zu  der  Freisprechung  der  straffälligen  Sünder 
gewinnen  möchte:  das  konnte  der  Gerechte!  Einen  solchen  Hohenpriester  sollten  wir 
haben, der unsertwegen vor Gott träte (Hebr. 7,26).

Was aber dabei in dem Unsichtbaren, ja vor Gottes Majestät, vorgegangen, das ist 
uns  nicht  nach  besondern  Stücken  kund  getan,  wäre  uns  auch  in  unserer  jetzigen 
Schwachheit  zu  begreifen  nicht  fasslich.  Daher  musste  dieser  hochwichtige 
Gerichtsprozess auch in dem Äußern und Sichtbaren vorgestellt und abgebildet werden. 
Was  in  dem  Richthause  des  Pilatus  diesfalls  vorgegangen,  das  sollte  davon  ein 
Wahrzeichen, Bild und Zeugnis sein. Deswegen sind die Gründe der göttlichen Weisheit bei 
dieser Verhandlung wohl wahrzunehmen. Jesus musste vor die hohe Landesobrigkeit, vor 
die irdische Majestät gestellet und von derselben gerichtet werden. Seine Feinde gingen ja 
lange auf seinen Tod um; und da sie ihn in Händen hatten, wollten sie ihn nicht richten 
nach ihrem Gesetz, sondern der oberherrlichen Justiz überlassen. Johannes macht uns auf 
diesen Umstand aufmerksam, indem er hinzusetzt: „auf dass erfüllet würde das Wort Jesu, 
da er deutete, welches Todes er sterben würde.“ Dabei musste es rechtlich zugehen. Die 
Hohenpriester wollten haben, der Richter solle ihn ohne Verhör, bloß auf ihr Wort und 
Anklage, zum Tode verurteilen. Pilatus aber will der Gerechtigkeit ihren Lauf lassen, die 



- 96 -

Sache untersuchen,  und ein ordentliches gerichtliches Verhör anstellen.  Dadurch sollte 
Jesu  Unschuld  offenbar,  und  auch  gegen  seine  Verkläger  bezeuget  werden,  dass  er 
gerecht sei: „Ich finde keine Schuld an diesem Menschen.“ Nichts desto weniger muss 
Jesus haften für das, was er nicht getan hat, und für den Schuldigen, der ihm an die Seite 
gestellet wird, das Urteil auf sich nehmen. Was nun dabei von Menschen, die damit zu tun 
hatten, und nach ihren mörderischen Absichten in der äußersten Ungerechtigkeit geschah, 
das war in Absicht auf Gott und nach der Bürgschaft, die Jesus für die Sünder geleistet 
hatte, eine Prozesshandlung der höchsten Gerechtigkeit. Der von keiner Sünde wusste, 
ward zur Sünde gemacht: der Gerechte musste das Unrecht der Übrigen als sein eigenes 
tragen (2. Kor. 5,21).

Jesus  wusste  allein  und  erkannte,  was  hierunter  über  ihn  nach  Gottes  Rechten 
gemeinet  war.  Deswegen bezeugt  er  auch gegen die  Obermacht  des Richteramts des 
Pilatus die geziemende Achtung um Gottes willen, der ihm diese Gewalt übergeben hatte, 
und spricht zu ihm: „Du hättest keine Macht über mich, wenn sie dir nicht wäre von oben 
her gegeben.“ Darum lässt Jesus auch äußerlich das Gericht über sich ergehen, als ob er 
der  größte Übeltäter  und ein Verbrecher der  Majestät  wäre.  Und wir  sollen an dieser 
Verhandlung erkennen lernen, was an unserer Statt mit ihm vorgenommen worden, und 
wie er die Schuld der boshaftesten Sünder und der ganzen Welt gerichtlich vor Gott auf 
sich genommen habe. Jesus sieht auch diesen seinen Gerichtstag an als einen allgemeinen 
Prozesstag  der  ganzen Welt.  Davon zeuget  er  selbst,  da  er  in  der  Vorstellung seines 
allernächst bevorstehenden Leidens und in dem Vorblick der darauf folgenden Verklärung 
sprach: „Jetzt geht das Gericht über die Welt; jetzt wird der Fürst dieser Welt ausgestoßen 
werden“ (Joh. 12,31). Jetzt wird es bald seinen richterlichen Ausschlag bekommen, wer 
die Herrschaft über die Welt haben solle; jetzt wird der angemaßte Fürst der Welt, der auf 
sein  Siegesrecht  pochte,  gerichtlich  abgewiesen,  verurteilt  und  von  seinem bisherigen 
Besitz abgetrieben werden. So wurde das Gericht auch gegen allen Vorwurf des Satans 
zum Sieg ausgeführet, dass der Raub dem Riesen genommen wurde (Jes. 49,24). Aber 
der wirkliche Ausschlag dieser ganzen Sache stand allein in Gottes Hand, und wurde auf 
eine solche Weise dargetan und offenbaret, dass weder der weltliche Richter noch seine 
Ankläger noch der Satan den Sieg dieses Gerechten vermuteten. Jesus hatte Gott, seinem 
Vater, seine Sache befohlen. Er stand im Gericht, bis ihn der Vater rechtfertigte und seine 
Gerechtigkeit zum Heil der Welt offenbarte. Von seinem Gott erwartete er den Ausschlag. 
In solchem Vertrauen sagt er bei Jesaja (Kap. 50,8): „Er ist nahe, der mich rechtspricht: 
wer will mit mir hadern? wer ist, der Recht zu mir hat?“ Das bewies der Vater durch seine 
Herrlichkeit, wodurch er Jesum, unsern Bürgen, auferwecket hat von den Toten. Dadurch 
war augenscheinlich klar und auch in dem Äußern und Sichtbaren dargetan, dass das 
Löwenlamm  überwunden,  das  ist,  die  Sache  gewonnen  und  den  Sieg  in  dem 
Gerichtsprozess der Welt erhalten habe (Offb. 5,5). Ich konnte nicht umhin, den Ausgang 
desselben mit einem Wörtlein zu berühren. Denn von diesem Ausschlag lässt es sich erst 
mit Freuden auf den ganzen Handel zurück sehen, und zu unserem Trost erkennen, was 
dadurch an uns geschehen. Und diesem Segen wollen wir nun nachdenken, und erwägen: 

2. was uns Jesus hiermit besonders erworben und zuwege gebracht habe?

Kurz, wir sind dadurch d e m  G e r i c h t  e n t g a n g e n  u n d  v o n  a l l e r  A n k l a g e 
f r e i  gemacht worden. Das ist an Barrabas abgebildet. Dieser geht darüber frei aus, da 
Jesus mit ihm in Vergleichung gestellt wird. Er wird nicht einmal vor das Gericht gefordert, 
ein  Urteil  abzuwarten.  Der  Gerechte,  der  untadelige  Jesus  muss  für  den  notorischen 



- 97 -

Übeltäter  haften,  damit  diesem kein  Leid  widerfahre.  Das  hat  uns  Jesus  durch  seine 
Gerechtigkeit, in welcher er sich mit aller unserer Schuld in das Gericht gestellet und uns 
vertreten  hat,  zuwege  gebracht!  Nach  ausgehaltenem  Gericht  erlangte  er  die 
Rechtfertigung für uns. Denn der Segen, die Frucht seiner Vermittlung sollte unser sein. 
Die Absicht  Gottes ging dabei  auf  unsere Befreiung und Losgebung aus dem Gericht. 
Darum wird dem Sünder auf den Glauben an Jesum so viel geschenket, dass er nicht in 
das Gericht kommt, sondern aller Behelligung auf einmal entgangen, und vom Tod zum 
Leben  herüber  geschritten  ist  (Joh.  5,24).  Das  ist  eine  große  Sache,  eine  herrliche 
Wohltat, die wir von dieser vor Gott und Menschen gerichtlich mit Jesu vorgenommenen 
Handlung zu genießen haben. Es kommt zur vollen Erkenntnis des Evangeliums viel darauf 
an, diese Wahrheit recht einzusehen.

Um  Jesu,  unsers  Mittlers,  willen  wird  uns  nicht  nur  die  wohlverdiente  Strafe 
geschenket, sondern auch alle Anklage, die wider uns sein kann, aufgehoben. Wer der 
heiligen  Verdienste  seines  Erlösers  durch  den Glauben teilhaftig  und mit  ihm zu  dem 
Genuss seiner Gerechtigkeit vereiniget worden ist, der darf nicht nur keine Strafe mehr 
fürchten und gewärtig sein, sondern er ist auch befugt, keinen Vorwurf mehr anzuhören, 
keine Anklage wider sich anzunehmen, sondern in Jesu eine völlige Freiheit von allem, was 
ihn  belangen  könnte,  zu  behaupten.  Es  kann  keine  Handschrift  mehr  wider  ihn 
aufgewiesen werden, denn sein Mittler hat sie getilget und zerrissen, dass sie auf ewig 
ungültig ist (Kol. 2,14). Das Gesetz darf ihn nicht mehr schrecken; denn es kann ihn nicht  
mehr belangen, weil er in Christo Jesu ist. Christus ist des Gesetzes Ende worden (Röm. 
10,4). Er darf sich nicht mit demselben einlassen, dass es ihn dringen, ängstigen, und als 
einen Straffälligen angeben, und vor dem Richter wider ihn sprechen könnte. Sein eigen 
Gewissen darf nicht mehr wider ihn zeugen, sondern er kann nun die Ansprache eines 
guten Gewissens gegen Gott führen um des unwidersprechlichen, offenbaren Ausschlags 
willen, den es mit seiner ganzen Sache in der Auferstehung Jesu Christi bekommen hat, 
(1. Petr. 3,32). „Wer an ihn glaubet, der wird nicht gerichtet;“ das ist, er wird nicht durch 
ein Gericht, so über ihn ginge, zu gebührender Strafe hingewiesen (Joh. 3,18). Auch der 
Satan, der große Verkläger vor Gott, ist verworfen und ausgestoßen. Er darf nichts mehr 
vor Gott bringen (Offb. 12,10). Es wird alles zunichte gemacht und zu Schanden, was sich 
wider eine Seele, die in der Gerechtigkeit Jesu Christi stehet, auflehnen will. Sie ist durch 
das Gericht, das ihretwegen über Christum, ihren Herrn, ergangen, frei geworden. Und 
darinnen besteht der tapfere, der sieghafte Glaubensmut, den die Gläubigen zur Ehre der 
Leiden Jesu beweisen sollen, dass sie sich von nichts, was ihnen vorher entgegenstand 
und Schrecken machte, mehr anfechten und behelligen lassen. Darum will Paulus gerne 
diesen vollen Sinn der evangelischen Glaubenswahrheit den redlichen Herzen einprägen, 
und ihre Freimütigkeit dadurch stärken, wenn er (Röm. 8,31) ganz herzhaft spricht: „Ist 
Gott für uns, wer mag wider uns sein?“ Sind nun alle Rechte Gottes auf unserer Seite, wer 
will noch ein Recht wider uns anbringen? Hat er seines eigenen Sohnes nicht geschonet, 
sondern  ihn,  den  Lieben,  für  uns  alle  in  die  Schuld,  in  das  Gericht,  in  die  Strafe 
dahingegeben: wer will nun wider die Auserwählten Gottes noch eine Klage führen und sie 
beschuldigen? Gott hat ja ihre Sache schon gerichtet an seinem eigenen Sohn; wie sollte 
er nun mit ihm nicht alles schenken und auf ewig aufgehoben sein lassen? Hiermit wird 
uns  von  dem  Apostel  angegeben,  was  es  uns  austrage,  dass  sich  Christus  für  die 
Ungerechten  dargestellet  hat,  und  wie  weit  es  reiche,  dass  er  für  sie  dahingegeben 
worden.

Darin soll sich nun unser Glaube üben! Das soll uns angelegen sein, dass wir dieser 
vollen Frucht von dem Gerichtsprozess Jesu teilhaftig werden. Weniger soll es nicht sein, 



- 98 -

was  wir  davon  in  unserm Herzen  und  Gewissen  erfahren,  als  hier  Paulus  mit  großer 
Freudigkeit  zu  einem allgemeinen Recht  aller  Gläubigen,  die  mit  Jesu vereiniget  sind, 
angibt. Darum ist es nötig, dass wir uns noch weiter besinnen, und auch bedenken,

3. wie wir diese Leiden unsers Erlösers zum Nutzen anwenden, und die  

Frucht davon genießen sollen.

Ich will  davon nur drei Hauptumstände zur Erinnerung anführen, die uns allesamt 
sehr nahe angehen.

 L a s s t  u n s  a u f  J e s u m  i n  d i e s e m  s e i n e m  L e i d e n  s c h a u e n ,  u n d 
a n  i h m  s e h e n ,  w i e  d e r  S ü n d e r  S a c h e  v o r  G o t t ,  i h r e m  R i c h t e r, 
g e s t a n d e n .  Wir waren in der Schuld, wir waren dem göttlichen Gericht verhaftet. Das 
ist der Hauptpunkt, worauf es in der Erkenntnis der Sünde ankommt. Und dieser wird uns 
nun auch an Jesu in  seinem Leiden gezeiget  und vor  Augen gestellet.  Ich will  gleich 
deutlicher sagen, wohin meine Rede zielet. Die Sünde richtet allemal großes Verderben an. 
Und wenn der Mensch siehet und erfährt, in was für Verderben nach Seele und Leib er 
durch seine Versündigung gerät, so kann er auch dadurch einen Abscheu und Hass gegen 
die  Sünde  bekommen,  und  wünschen,  dass  er  alles  dieses  Verderbens  samt  seiner 
Ursache,  der  Sünde  selbst,  los  werden  möchte.  Das  äußert  sich  vornehmlich  bei 
vernünftigen Gemütern, welche die Folgen der Dinge überlegen, und etwa noch einige 
Achtung für die Tugend und Rechtschaffenheit haben. Ja, da uns jetzt so viele Wahrheiten 
Gottes bekannt gemacht werden, und man wohl weiß, dass uns die Sünde in das ewige 
Verderben stürze, so will man nicht gerne in ein solch entsetzliches Verderben geraten. 
Man ist sich nicht selbst so feind, man gönnt sich etwas Besseres. Aber wie weit reicht in 
solcher  Überlegung  die  Erkenntnis  der  Sünde?  Das  kann  noch  immer  aus  Eigenliebe 
geschehen, und die Rechte Gottes nichts desto weniger hintan gesetzt werden. Manchen, 
die noch meinen, sehr ernstlich gegen die Sünde zu stehen, ist es dabei nicht um Gott und 
seine Ehre, sondern nur um sich selbst zu tun. Sie jammern wohl auch über ihr Verderben, 
und es ist ihnen leid, dass sie sich dadurch so viel Unheil zugezogen haben. Aber  d a s 
geht  ihnen  am wenigsten  dabei  zu  Herzen,  dass  sie  wider  Gott  und  seine  Heiligkeit 
gehandelt und sich an ihm verschuldet haben. Sie entziehen sich doch bei aller Not, die sie 
drückt, bei aller Reue über ihre Sünden, bei allem, was sie in der Buße mit großem Ernst 
vornehmen, ja ich darf sagen, bei allem Seufzen und Flehen, dass ihnen Gott nach seiner 
Erbarmung begegnen und sie  aus  dem Verderben retten  wolle,  dem gerechten  Urteil 
Gottes,  das über die Sünde ergehet.  Und das ist  ein Kennzeichen,  dass das Herz,  so 
gräuelhaft ihm auch die Sünde wäre, doch noch nicht aufrichtig gegen Gott ist, und ihm 
seine unweigerlichen Rechte noch nicht gerne zugesteht.

Es mag auch dieses bei manchem die Ursache sein, dass er in der angefangenen 
Buße stecken bleibt, und immer über sich jammert, dennoch aber seine Last an einem fort 
mit sich herumträgt, und weder zum Glauben noch zum Frieden gelangen kann. So ist es 
mit David einige Zeit gegangen, der aus Erfahrung das wichtige Nota bene hinzusetzt: „In 
des Geist  kein Falsch ist.  Denn da ich’s wollte verschweigen.“ Wie so? die Tat war ja 
offenbar; sie war ihm auch in seinem Gewissen gerüget, und hatte ihm Angst, Heulen und 
Schreien  ausgepresst.  Die  Not  verzehrte  ihm  das  Mark  in  seinen  Gebeinen,  dass  er 
darüber verschmachtete. Und doch war noch ein Falsch in seinem Geist, er handelte nicht  
aufrichtig mit Gott wegen seiner Sünde. Er wollte sich vor Gott nicht so schuldig angeben, 
als ihn die Gerechtigkeit Gottes schuldigte. Das heißt v e r s c h w e i g e n .  So lang war die 



- 99 -

Hand Gottes schwer auf ihm, und ließ nicht ab, bis er sich in das Licht Gottes stellte, und 
den redlichen Sinn fasste: Ich will dem Herrn (also dem Herrn wollte er es nicht gerne 
zugestehen,  sondern  verschweigen)  meine  Übertretung  bekennen,  mich  vor  ihm 
darstellen, wie ich bin, und wie mich sein Auge siehet und richtet. Da war bald Vergebung 
da (Ps. 32,3.5). In gleichem Sinn bezeugt David auch (Ps. 51,5.6), was das wichtigste und 
der  Hauptpunkt  bei  seiner  Vergebung  gewesen,  wenn  er  sagt:  „Ich  erkenne  meine 
Missetat, und meine Sünde ist immer vor mir. An dir allein, nicht nur gegen mich selbst zu 
meinem Verderben, nicht nur gegen meinen Nächsten zu seinem Unglück und Schaden, 
nicht nur an dem ganzen Volk durch das gestiftete Ärgernis, sondern an dir, an deiner 
Ehre,  an  deiner  Liebe,  an  deinem Gesetz  hab’  ich  gesündiget,  und  das  Übel,  so  ich 
begangen an dir, meinem Herrn und Gott getan.“

Der Sünder hat es demnach vornehmlich mit  Gott  zu tun.  Seine Sache muss vor 
Gottes Gericht ausgemacht werden. Vom Thron der Heiligkeit muss ihm der Ausschlag 
kommen. Denn alle Sünde wird wider Gott begangen. Darum muss der Sünder seinem 
Herrn und Gott sein Recht zugestehen und sich dem Gericht Gottes nicht entziehen. So 
lang er sich dessen weigert, so kann er nicht in die Gemeinschaft Jesu kommen, und an 
seinen  Verdiensten  Teil  haben.  Denn  Jesus  hat  sich  für  uns  allen  Rechten  Gottes 
unterworfen,  und  sich  in  das  Gericht  wegen  unserer  Sünden  gestellt.  Ein  solcher 
widersteht in seinem Sinn und Bezeugen, und widerspricht noch dem Leidensprozess Jesu, 
seines  Mittlers.  Er  will  nicht  der  sonderlich  berüchtigte,  der  offenbarlich  ungerechte 
Barrabas sein, für den Jesus das Urteil tragen muss. Soll uns Jesu Verdienst zu statten 
kommen, soll kein Gericht über uns bleiben, so müssen wir aufrichtig mit Gott umgehen. 
Wir  sollen  nur  Sünder  sein  vor  ihm;  und  was  uns  sein  Gesetz  vorrückt,  ohne  Falsch 
zugestehen und bekennen. Alsdann wird uns die Sünde erst so sündig, als sie vor Gott 
angesehen wird (Röm. 7,13). Da lernt man erst recht einsehen, wie man über sich denken 
solle. Da verschwindet aller Trotz und Unmut; da kann man sich erst recht beugen, und 
mit einem sünderhaften Sinn, mit weichem Herzen, mit williger Verehrung aller Rechte 
Gottes, mit tiefster Beschämung der Sünder sein, der man in Gottes Reich geworden ist, 
und sich auf bloße Gnade um des Mittlers Jesu willen ergeben. In solcher Ordnung lernt 
man auch erst recht glauben und von Herzen annehmen, dass Christus für uns gelitten, 
und unsere ganze Sache vor Gott ausgerichtet und mit allen ihren Folgen vollendet habe. 
In dieser Art lernet man auch erst

 b e i  d e m  A u f s c h a u e n  a u f  J e s u m  d e n  g r o ß e n  H a u p t a r t i k e l 
r e c h t  g l a u b e n :  „ C h r i s t u s  f ü r  u n s . “  denn darauf beruht der Grund unsers Heils. 
Aber  es  ist  nicht  mit  einem leeren  Vernunftschluss  getan,  dass  man  die  Kraft  dieser 
Wahrheit erfähret und den Zweck dieses Evangeliums erreichet. Berede sich ja niemand, 
dass  er  vor  Gott  mit  einem  solchen  Glauben  bestehen  wolle,  der  nur  aus  einer 
eigenmächtigen Deutung und vernünftigen Zueignung herkommt. Da gehört das ganze 
Herz dazu, bis man sich das in Wahrheit zueignen und nach dem greifen kann, was Jesu 
Christi ist.

Manche  unlautere  Seelen,  denen  ihr  Sündengräuel  aufgedeckt  wird,  wollen  sich 
geschwind damit helfen, und ihren Schmerz, der ihnen über der Erkenntnis ihrer Sünden 
aufgeht, dadurch erleichtern, dass sie sich mit der oft gehörten Wahrheit: „Christus hat ja 
für  uns gebüßet,“  Ihre unruhigen Gedanken zu vertreiben und ihr  Gewissen selbst  zu 
stillen  trachten.  Und  damit  kommen  sie  niemals  weder  zu  rechter  Erkenntnis  ihres 
sündigen Zustandes noch zu einem lebendigen Glauben an Jesum. Es wird ihnen auch 
diese Wahrheit nie kräftig am Herzen, dass Christus für unsere Sünden sich dargegeben. 
Eben weil Christus die Sünde so auf sich nahm, wie sie im Gericht Gottes geschätzt wurde, 



- 100 -

so hat er damit gezeiget, dass er dem Recht Gottes und der Forderung des Gesetzes an 
die  Sünder  nichts  vergeben,  noch die  Sünde leichter  und geringer  nehmen wolle,  als 
einmal  vor  dem  Thron  der  Majestät  darüber  erkannt  worden.  Er  hat  gehasset  die 
Ungerechtigkeit,  und  derselben  im  geringsten  nichts  eingeräumt  noch  übrig  gelassen. 
Deswegen ist die tröstliche Grundwahrheit des Evangeliums: „Christus für uns,“ nicht dazu 
gegeben, dass man die Sünde desto geringer schätzen, und seine Übertretungen desto 
weniger erheblich nehmen dürfte. Das ist der falsche Sinn derjenigen, die das Evangelium 
auf Mutwillen ziehen, und weder Sünde noch Gnade je recht erkennen lernen. Die Sünde 
ist  und bleibt  unter  Gottes  Gericht,  wie  es  einmal  darüber  gefällt  und ausgesprochen 
worden ist. Sie kann in Ewigkeit von Gott und seinem unwandelbaren Gesetz nicht anders 
geschätzet werden. Jesus, unser Mittler, hat auch in diesem gerechten Ausspruch eine 
Änderung gemacht noch zu machen begehret. Er hat sich vielmehr dem allem unterzogen, 
was auf die Sünde geleget war. Um Christi und seiner Verdienste willen darf man nicht 
denken, als wenn das Gesetz übertreten und wider Gott sündigen nicht so erheblich und 
strafwürdig wäre. Aber darum gab er sich in unsere Schuld, dass durch ihn der Sünder 
dem Gericht entnommen würde. Wenn nun dem Menschen das Gericht Gottes vor Augen 
steht; wenn an ihn die richterliche Frage von Gott her wie an Adam kommt: Wo bist du? 
Wenn ihm seine Sünde Furcht und Schrecken vor Gott erwecket: da wird ihm erst recht 
wichtig, dass Jesus schon für ihn im Gericht gestanden ist. Da wird es Ernst, sich mit  
ganzem Verlangen nach demjenigen umzusehen, der das Urteil der Sünde getragen hat. 
Da wird einem das Wörtlein f ü r  m i c h  erst recht kostbar und süße. Da wendet sich das 
ganze Herz zu Jesu, und denkt: „Nun wüsst’ ich weder aus noch ein, und müsste gar 
verloren sein, wenn ich dies Wort nicht hätte.“ Da schmiegt man sich als ein rechter armer 
Sünder  unter  Jesu  Vermittlung,  erkennet  seine  Blöße,  sieht  an  sich  nichts  als 
Verdammniswürdigkeit, kann sich mit gar nichts mehr behelfen, sondern muss sich selber 
die Hölle und ewiges Verderben zusprechen, wenn man nicht Jesum wüsste, und sich 
dessen annehmen dürfte, dass er das Gericht für die Sünder schon ausgehalten und zum 
Sieg ihrer Lossprechung ausgeführet hat. Da sieht der Glaube, der durch die Kraft des 
verkündigten Evangeliums erweckt,  erst  recht,  was er vor sich hat,  und wird aus Not 
gedrungen, dasjenige zu ergreifen, was dem Sünder zur Freiheit helfen kann.

Darin hat der Glaube erst sein eigentlichstes und vornehmstes Geschäft, wenn sich 
der Schuldner sieht und findet in allem dem, was mit Jesu seinetwegen vorgegangen. Und 
da  wird  es  erst  Wahrheit,  sich  die  Gerechtigkeit  seines  Mittlers  und  Versühners 
zuzueignen. Man handelt dann mit Gott und mit Jesu Christo in e i n e m  Glauben. Man 
vereiniget sich mit Jesu und allen seinen Leiden, damit man nicht für sich allein und in 
seiner eigenen Verwerflichkeit vor Gott stehen müsse. Man gibt Jesu die Ehre mit inniger 
Zuversicht (denn das ist des Glaubens Art, Röm. 4,20), dass sein Tun für uns gelte, und 
seine Darstellung in unserer Gerichtssache den Ausschlag gebe. Man beruft und hält sich 
nur an die Würdigkeit, wonach Jesus in dem höchsten Gericht unverwerflich worden ist. 
So zieht man im Glauben Jesum an, und wird inniglich mit ihm bekannt und verbunden. O 
was für Wirkungen gehen da im Herzen vor! wie gibt man sich dem Heiland hin! wie 
wickelt man sich in seine Verdienste ein! Wie macht sich der Glaube mit ihm so viel zu tun! 
bis man weiß und durch seine Gnade empfindet, dass man nun nicht allein und nur für 
sich, sondern mit Jesu und in seiner Gemeinschaft vor den Vater tritt und um gnädige 
Vergebung aller Schuld anhält. Da kann man erst mit völligem Vertrauen zu Gott beten: 
„Herr,  gehe nicht  ins  Gericht  mit  deinem Knecht“  (Ps.  143,2).  Du hast  ja  einmal  das 
Gericht  über  deinen  Sohn  vollendet,  und  uns  Sündern  in  ihm  die  Rechtfertigung 
geschenket. Siehe an deinen Sohn, der sich für mich und alle meine Sünden verbürget 
hat!  In ihm lass mich deine Gnade finden und genießen. In ihm und um seinetwillen 



- 101 -

rechtfertige mich von allen meinen Sünden. Sprich ein Wort von deinem Thron, dadurch 
mein Gewissen gestillet und alle meine Schuld vor deinem Angesicht getilget werde.

So kann die Wahrheit: der Gerechte für die Ungerechten, in die Kraft gehen, und das 
Herz seliglich erfahren, dass uns Christus von Gott zur Gerechtigkeit worden sei (1. Kor. 
1,30). Lasset es also auch hierin nicht bei der bloßen Erkenntnis und Betrachtung der 
tröstlichen Wahrheit bewenden, sondern gebet euch wirklich in diese Ordnung des Heils 
mit ganzem Herzen, und

 e r f a h r e t  s e l b s t ,  w a s  e u c h  e u e r  E r l ö s e r  d u r c h  s e i n 
a n h a l t e n d e s  G e r i c h t  e r w o r b e n  h a t .  Was hälfe  uns seine Mühe und Treue, 
wenn wir diese Gabe nicht empfingen, sondern unter unserm Gericht nichts desto weniger 
liegen  blieben,  und  des  letzten  Ausschlags  an  jenem  großen  Tage  mit  Furcht  und 
innerlicher Bangigkeit erwarten müssten, als wenn kein Jesus wäre, und kein Mittler je für 
uns  gestanden  wäre?  Dies  Evangelium  wird  darum  verkündiget,  und  den  Sündern 
angetragen: Lasset euch versühnen mit Gott! damit sie den Überschwang der erworbenen 
Gnade gegen allen ihren Sünden, und die reiche Gabe der Gerechtigkeit in Christo Jesu 
gegen aller ihrer Schuld von Gott empfangen, und alsdann haben und im Frieden Gottes 
genießen möchten. Darauf dringt Paulus in dieser Stelle (Röm. 5,17), und sagt deswegen 
mehr als einmal von e m p f a n g e n ,  von h a b e n , von g e n i e ß e n  im G l a u b e n ,  zu 
einem freudigen Ruhm an Gott durch Jesum Christum, unsern Herrn. Was der Glaube 
sucht, das soll er auch f i n d e n ; was er begehret, das soll er auch e m p f a n g e n ; und wie 
ihm Jesus Christus worden ist, so soll er ihn auch h a b e n  nach vollem Recht des einigen 
Testaments in seinem Blut. So weit kehret sich die Sache des armen Sünders um, wenn er 
statt des unerträglichen Gerichts gerechtfertiget wird auf seinen Glauben an Jesum! So 
vollkommentlich wird alles ausgemacht, was ihm sorglich war, und dagegen Friede, großer 
Friede geschenkt gegen Gott durch seinen Heiland, dass er nun in der Gnade stehet und 
ich der Liebe Gottes getrösten kann, wie er vorher unter dem Gericht stand und sich 
vordem Zorn alle Augenblicke fürchten musste.

O es ist eine große und selige Sache um diese völlige Aufhebung des Gerichts, das 
über dem Sünder schwebte! Das ist der Preis der vollendeten Arbeit unsers Mittlers, dass 
das  Gewissen  vollendet  wird  und  alle  Furcht  und  Bangigkeit  gar  aus  dem  Herzen 
verschwindet! Das ist die Ehre Gottes in dem Reichtum seiner neutestamentlichen Gnade, 
dass  er  gar  nichts  aufbehält,  sondern  alles  gar  schenkt  und  das  Herz  vollen  Frieden 
schmecken  und  genießen  lässt.  Ihr  Lieben!  wem  es  Ernst  ist,  wem  es  von  Herzen 
angelegen ist, die Frucht der Leiden Jesu zu empfangen, und seiner Verdienste zum Heil 
seiner Seele teilhaftig zu werden, der halte an mit aufrichtigem Herzen in seiner erweckten 
Glaubensbegierde,  bis  er  erfährt  zur  Ruhe  seines  Herzens  und  zu  einer  freudigen 
Ansprache an Gott,  was für  ein Segen ihm in der Gemeinschaft,  in  welcher  sich sein 
Erlöser seiner schon einmal vor Gott angenommen hat, bereitet und geschenket sei. Stillet 
und beruhiget euch nicht nur mit einigen abwechselnden Gnadenblicken; gebt euch nicht 
mit einiger Empfindung des Trostes zufrieden, der euch manchmal entgegen kommt und 
euch  die  heimliche  Not  eures  Herzens  ein  wenig  erleichtert.  Jesus  hat  euch  mehr 
erworben. Um seiner Vollendung willen hat euch der Vater auch mehr zugedacht und in 
dem Evangelium seines  Sohnes  angeboten.  Ergreifet,  was  euer  ist  nach  dem ewigen 
Testament, so werdet ihr Ruhe finden und Frieden erlangen in euren Seelen. Die Gnade 
der Rechtfertigung reicht weit, und nimmt das ganze Herz ein. Das Zeugnis des heiligen 
Geistes  bekräftiget  und  versiegelt  alsdann  den  neuen  und  seligen  Gnadenstand,  in 
welchem man sich gegen Gott und seinem Sohn Jesu Christo ansehen und achten darf.  
Und auf das Künftige ist man nichts als Liebe von ihm gewärtig.



- 102 -

Die Probe und das eigentlichste Merkzeichen, dadurch man in sich selbst und in dem 
Innersten seines Herzens gewahr werden kann, dass man diese Gabe empfangen habe, ist 
dieses: wenn den begnadigten Sünder nichts mehr schrecket, was er sich auch rückwärts 
oder vorwärts besinnen mag; wenn ihm Friede und Freude im heiligen Geist aus seinem 
Innersten antwortet, sofern er sich in seiner Unwürdigkeit ansieht und darstellet, wenn 
keine Furcht im Herzen übrig geblieben ist, sondern die mitgeteilte Liebe die peinliche 
Furcht, welche das Herz gegen Gott blöde machte, ausgetrieben oder verschlungen hat; 
wenn man nun Freudigkeit hat auf den Tag des letzten Gerichts; der allen andern, die 
nicht in Christo Jesu sind, so schrecklich sein wird; wo sie auch bis dahin nichts hätte 
schrecken können (1.  Joh.  4,17).  Solchen heitern Gnadenstand preist  uns das schöne 
Kirchenlied  an,  und  hält  ihn  uns  aus  der  Erfahrung  und  süßen  Empfindung  eines 
gerechtfertigten Sünders vor, wenn es heißt: „Nun weiß und glaub’ ich feste, ich rühm’ 
auch ohne Scheu, dass Gott, der Allerhöchste, mir gänzlich günstig sei.“ Was hat es für 
Grund? „Der Grund, wo ich mich gründe, ist Christus und sein Blut, sein ganzes heiliges 
Verdienst. An mir und meinem Leben ist nichts auf dieser Erd’ (ich bekenne, dass ich ein 
unwürdiger, verwerflicher Sünder bin); was Christus mir gegeben (seine Gerechtigkeit), 
das ist der Liebe des Vaters wert.“ (Das ist dem Vater angenehm, damit kann ich vor Gott  
bestehen.) Worin zeigt sich nun diese erlangte Seligkeit? „In ihm meinem Heiland) kann 
ich mich freuen, hab’ einen Heldenmut, darf kein Gerichte scheuen, wie sonst ein Sünder 
tut“ (und tun muss, so lang er außer Jesu ist). Aber wie steht es im Herzen wegen des 
Künftigen? „Nichts, nichts kann mich verdammen, nichts nimmet mir mein Herz (ich habe 
nicht  mehr  Ursache,  mich  durch  irgend  etwas  niederschlagen  und  blöde  machen  zu 
lassen); kein Urteil mich erschrecket, kein Unheil mich betrübt (das darf nicht mehr an 
mich gelangen, weil mich mit Flügeln decket mein Heiland, der mich liebt.“ Weil ich nun 
unter Jesu Bedeckung stehe, und seine Gerechtigkeit mein Schild und mein Panier ist.) 
Das  ist  der  Sinn  und  die  Lehre  unserer  evangelischen  Kirche,  nach  der  Erfahrung 
ausgesprochen.  Da  wird  das  Leiden  Jesu  recht  zum Nutzen  angewandt,  wenn  unser 
Glaube auf diese Seligkeit  gerichtet ist.  Ja, da wird es wirklich und in der Tat an uns 
gewandt, wenn wir diese Seligkeit empfangen.

Ach, dass es in aller Zuhörer Herzen dahin und zu diesem freudigen Ausschlag käme. 
Inzwischen bleibt doch der Preis seiner Mühe, seiner willigen Darstellung, seiner zum Sieg 
unter dem Gericht ausgeführten Gerechtigkeit, dass uns so viel erworben ist. Wer wollte 
gerne zurücklassen,  was er  jetzt  unfehlbar  erlangen und haben kann,  sofern er  noch 
ernstlich auf sein Heil denkt? Erfahret es, genießet es aus der Gabe Gottes zur Ehre Jesu 
und seiner vollkommenen Verdienste und zum unaussprechlichen Wohl eurer Seelen in 
Zeit und Ewigkeit!



- 103 -

11. Predigt

Jesus bekennt vor Pilatus, dass er ein König sei.

Johannes 18,33 – 38

Da ging Pilatus wieder hinein in das Richthaus, und rief Jesum, und sprach zu ihm:  
Bist du der Juden König? Jesus antwortete: Redest du das von dir selbst, oder haben’s dir  
andere von mir gesagt? Pilatus sprach: Bin ich ein Jude? Dein Volk und die Hohenpriester  
haben dich mir überantwortet. Was hast du getan? Jesus antwortete: Mein Reich ist nicht  
von dieser Welt; wäre mein Reich von dieser Welt, meine Diener würden darob kämpfen,  
dass ich den Juden nicht überantwortet würde; aber nun ist mein Reich nicht von dannen.  
Da sprach Pilatus zu ihm: So bist du dennoch ein König? Jesus antwortete: Du sagest’s,  
ich bin ein König. Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, dass ich die Wahrheit  
zeugen soll. Wer aus der Wahrheit ist, der höret meine Stimme. Spricht Pilatus zu ihm:  
Was ist Wahrheit? Und da er das gesaget, ging er wieder hinaus zu den Juden, und spricht  
zu ihnen: Ich finde keine Schuld an ihm.

Lukas 23,5 – 12

Sie aber hielten an und sprachen: Er hat das Volk erreget, damit dass er gelehret hat  
hin und her im ganzen jüdischen Lande, und hat in Galiläa angefangen bis hierher. Da  
aber Pilatus Galiläa hörete, fragte er, ob er aus Galiläa wäre? Und als er vernahm, dass er  
unter Herodis Obrigkeit gehörete, übersandte er ihn zu Herodes, welcher in denselben  
Tagen zu Jerusalem war. Da aber Herodes Jesum sahe, ward er sehr froh, denn er hätte  
ihn längst gern gesehen; denn er hatte viel von ihm gehöret, und hoffte, er würde ein  
Zeichen von ihm sehen. Und er fragte ihn mancherlei, er antwortete ihm aber nichts. Die  
Hohenpriester aber und Schriftgelehrten standen und verklagten ihn hart. Aber Herodes  
mit seinem Hofgesinde verachtete und verspottete ihn, legte ihm ein weißes Kleid an, und  
sandte ihn wieder zu Pilatus.

Eingang.

as  ist  das  schöne  Bekenntnis,  welches  Jesus  vor  Pilatus  bezeuget  hat!  Paulus 
beruft sich gar ernstlich darauf, da er seinem lieben Timotheus vorhält, er solle 
lauterlich und standhaft bei der erkannten Wahrheit bleiben (1. Tim. 6,13). Wir 
können  demnach  aus  dem Gebrauch,  den  der  Apostel  von  diesem Bekenntnis 

macht, die Anleitung nehmen, wie beträchtlich und wichtig uns dasselbe sein, und auch 
unsere  Herzen  und  Gewissen  an  Jesum  und  seine  Wahrheit  binden  solle.  Es  bleibt 
dasselbe zu einem Zeugnis an alle, die von Jesu Leiden hören, und zu einer Anforderung 
der Beständigkeit an alle, die sich einmal auf die Glaubenswahrheit ergeben haben. Wir 
wollen es jetzt auch unserm Herzen und Gewissen vorhalten. O, dass es uns sein Geist 
selbst, der Jesu Leiden verkläret, recht nahe an unsere Herzen legen, und unsern Sinn auf 

D



- 104 -

Jesum dadurch ermuntern und stärken möge! In dieser Absicht will ich eurer Liebe zu 
betrachten vorstellen:

Das schöne Bekenntnis des leidenden Jesu vor Pilatus.

Wir haben dabei zu bedenken,

1 . W i e  e r  d a s s e l b e  b e z e u g e t  h a b e ?  o d e r  d e n  I n h a l t  d e s s e l b e n ;

2 . W i e  e r  d a r ü b e r  v e r a c h t e t  u n d  g e s c h m ä h e t  w o r d e n ?  o d e r  d i e , 
S c h m a c h  d e s s e l b e n ;

3 . Wo z u  u n s  d a s s e l b e  n o c h  j e t z t  v e r b i n d e ?  o d e r  d i e
A n w e n d u n g  d e s s e l b e n .

Abhandlung.

Vor dem Hohenpriester und dem jüdischen Rat wurde Jesus darüber befragt, ob er 
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes sei? Und er bezeugt es dem Hohenpriester vor 
Allen mit großer Freimütigkeit: „Du sagst’s; Ich bin’s;“ beruft sich auch dabei auf seine 
bevorstehende Herrlichkeit, da es sich genug ausweisen und an den Tag legen werde, 
dass  es  Wahrheit  sei.  Nichts  desto  weniger  aber  wird  er  über  diesem Bekenntnis,  so 
ernsthaft und eingreifend es war, verspottet und ungebührlich gemisshandelt. Nun steht 
Jesus vor des Pilatus Gericht. Da kam es auf die Frage an, o b  e r  e i n  K ö n i g  s e i ? 
Der Landpfleger sage nichts Königliches an ihm. Jesus hatte sich auch weltlicher Ehre und 
Macht niemals angenommen, und wusste voraus, wie seine Rede ihm nur neue Schmach, 
Verachtung und Leiden erwecken werde. Dennoch, da ihn Pilatus fragt: „Bist du dennoch 
ein König?“ so kann er nicht zurück halten. Er bezeugt mit gleicher Freimütigkeit: „Ich 
bin’s,“  und erklärt  sich darüber  zu einem Zeugnis  an Pilati  Gewissen. D a s  i s t  d a s 
s c h ö n e  B e k e n n t n i s  d e s  l e i d e n d e n  J e s u  v o r  P i l a t u s .

Wir wollen dabei betrachten

1. den Inhalt desselben, oder wie er dasselbe bezeuget habe?

Der Heiland lässt sich mit Pilatus in eine Unterredung ein, weil dieser in seiner ganzen 
Sache noch fremd und unbekannt  war.  Der  Richter  soll  deutlich  verständiget  werden, 
worauf es zwischen ihm und seinen Feinden, die ihn dem kaiserlichen Gericht überliefert 
hatten, ankomme. Pilati erste Frage: „Bist du der Juden König?“ war nur aus der Ankläger 
Munde und falschem Angeben genommen, und schickte sich nicht zu einer geraden und 
auf die Sache treffenden Antwort. Deswegen bringt ihn Jesus vorerst näher auf den Punkt, 
wie er als Richter nach dem Grund der Beschuldigung fragen, und sich die Einsicht der  
Sache vorlegen lassen solle. Darauf fragt Pilatus: „Was hast du getan, dass man dich vor 
mich gebracht hat?“ und hierauf legt Jesus

 s e i n  Ze u g n i s  a b  v o n  d e r  A r t  s e i n e s  Re i c h s :  Mein Reich ist nicht 
von dieser Welt; ich begehre auch kein König nach der Art der Weltreiche zu sein. Das ist  
mir niemals in den Sinn gekommen, dem Kaiser Eintrag in seiner Herrschaft über Land und 



- 105 -

Leute zu tun, und ihm Untertanen zu entziehen, oder mich mit Kriegsvolk in eine Macht zu 
setzen.  Hierdurch  räumt  der  Heiland  vor  allen  Dingen  den  falschen  Sinn  und  die 
Missdeutung  weg,  darauf  es  bei  Pilatus  hauptsächlich  ankam.  Er  remonstriert  es  ihm 
ferner mit Gründen: Wenn ich ein weltliches Absehen gehabt hätte, so hätte ich es nicht 
so weit kommen lassen, dass ich hier stehe. Ich hätte schon Diener gehabt, die dafür 
gestritten hätten, dass ich den Juden nicht wäre in die Hände gekommen, viel weniger vor 
dich gestellet worden. Allein, das ist meine Sache nicht. Mein Reich ist nicht von daher,  
woher die Reiche auf Erden entstanden sind und noch entstehen. Das meinige, worin ich 
König bin und heiße, ist nicht aus dieser Welt.

Man weiß, woher das erste große Weltreich auf Erden durch den Nimrod entstanden: 
aus  der  Eitelkeit,  aus  dem  Übermut  und  Gewalttätigkeit,  darin  sich  die  Menschen 
überhoben,  und sich einer  gewaltsamen Macht  und Herrschaft  über andere angemaßt 
haben. Das bezeuget die Schrift  von Nimrod (1.  Mose 10,8):  „Und der Anfang seines 
Reich’s war Babel. Von dem Lande ist hernach kommen der Assur, und bauete Ninive, eine 
große Stadt.“ Dahin ging der Sinn Jesu durchaus nicht, obschon die Juden gerne ein freies 
Reich von solcher Art und einen eigenen König, der es allen andern auf Erden an Macht, 
Pracht und Ansehen zuvortäte, gehabt hätten. Darum bleibt durch alle Zeiten durch und so 
lang  es  Weltreiche  gibt,  das  feierliche  Bekenntnis  Jesu  vor  Pilatus  eine  königliche 
Protestation gegen alle dem, wodurch sein Reich ein Weltreich werden und sich in der 
vergänglichen Eitelkeit, in äußerlicher Macht und scheinbarem Ansehen festsetzen möchte. 
Wer solche Absichten hat, der ist dem Sinn und Bekenntnis Jesu gerade entgegen, und 
wenn er sich in solcher Art mit der Sache seines Reichs einlassen will, so verkehrt und 
verderbt er dem Heiland den Grundplan seines Reichs.

Davon hat er schon vorher zu seinen Dienern nachdrücklich gesagt: Lasst die Könige 
der Völker herrschen in ihrer Obermacht; lasst ihren Gewaltigen ihre Ehrentitel. Begehret 
nicht ein Gleiches bei mir zu haben. Ihr aber nicht also (Luk. 22,26)! Jetzt aber soll es 
auch  als  ein  öffentliches  Zeugnis  vor  der  höchsten  Macht  der  Welt  selber  hingelegt 
werden, dass sie von dem, was Jesus auf Erden anrichte, nichts zu befahren habe. Die 
Regenten der Welt sollen in dem, was sie suchen und worauf es ihnen in ihrer Herrschaft  
ankommt, durch seine Verfügung nicht beeinträchtiget werden. Was aus dieser Welt her 
sei,  mit  dem  habe  er  keinen  Verkehr.  Und  seine  Leute  sollen  es  auch  wissen  und 
verstehen, damit sie sich nie auf solche Art einlassen, noch mit gleichen Waffen streiten, 
wie  man in  dieser  Welt  seine Absichten zu behaupten und seine Ehre  und Macht  zu 
handhaben pfleget. So soll das Reich Jesu außer allem Gemenge mit dem, was aus der 
Eitelkeit entstanden ist und in derselben fortgeführet wird, bleiben, und sein Wesen ganz 
in anderer Art haben! So hat sich Jesus einmal für allemal selbst darüber erklärt.  Die 
Weltmacht hat nun die Erklärung aus seinem eigenen Mund bekommen, und dabei soll 
und wird es bleiben: was aus dieser Welt her ist, hat niemals für Jesu Reich getaugt noch 
zu Förderung desselben gedienet. Er lässt auch dergleichen Absichten in seinem Reich 
nicht aufkommen. Es wäre wider sein eigenes, feierliches Bekenntnis. Ach, dass nur alle, 
denen  noch  etwas  an  Jesu  Reich  gelegen  sein  will,  diese  seine  Grundmaxime  recht 
verständen und sich darnach auf das genaueste richteten! es würde seine rechte Art und 
Gestalt nach Jesu Sinn viel eher bekommen, dass man wüsste, was Christi Reich auf Erden 
eigentlich sein solle.

Pilatus wollte nichts davon verstehen, noch sich auf die Gedanken bringen lassen, 
dass man auf andere Art König und Herr sein könne, als er es in Rom gesehen und von 
seinem Kaiser erfahren hatte. Deswegen fragt er weiter: „So bist du dennoch ein König?“ 
Und dadurch bekommt Jesus Gelegenheit,



- 106 -

 p o s i t i v e ,  m i t  g e r a d e n  Wo r t e n  f r e i  z u  s a g e n ,  w a s  e r  f ü r  e i n 
K ö n i g  s e i !  „Du sagst’s,“ spricht Jesus, „ich bin ein König; ich bin dazu geboren, und 
dazu bin ich auch in die Welt gekommen, dass ich der Wahrheit Zeugnis gebe.“ Das ist 
eine  weisheitsvolle  Rede,  daraus  Pilatus  selbst  zu  anderweitigem  Nachdenken  hätte 
kommen können  und  sollen.  Jesus  gibt  aus  das  vorgelegte  dennoch  nichts  von  dem 
königlichen Amt und Namen ab; und da die Weltart bei ihm wegfällt, so bleibt ihm noch 
die höchste Realität der Sache übrig: ich bin ein König. Mein Absehen, mein Charakter 
geht auf Wahrheit und nicht nur auf äußerlichen Schein, auf etwas, das Bestand hat und 
nicht mit der Eitelkeit dieser Welt verändert wird und vergehet. Der Heiland gibt ihm mit 
seinem Ausdruck viel  zu verstehen,  dass er  ihm die Wahrheit  ausdrücklich nennt und 
anführt.

Jesus hatte sich bisher unter dem Volk als ein Lehrer verhalten, und allen Leuten nur 
göttliche Wahrheit vorgelegt, und diese den Gemütern beizubringen gesucht. Daher gibt er 
damit Pilatus so viel an: Ich gehe mit nichts anderem um, als die Wahrheit zu bezeugen; 
ich begehre auch kein Reich anzurichten, als welches aus meiner Lehre entsteht. Mein 
Reich  ist  bloß  auf  meine  Wahrheit,  und  nicht  auf  Einbildung  und  auf  gewaltsame 
Anmaßung einer irdischen Macht und Oberherrschaft gebauet. Ich begehre nicht anders 
zu  herrschen,  als  wie  die  Wahrheit  selbst  über  der  Menschen  Herzen  die  Oberhand 
bekommt. Wer aus der Wahrheit ist, der höret meine Stimme, der gibt sich selber dazu an, 
dass er in mein Reich aufgenommen werde. Und in solchem Gehalt ist mein Reich ein 
allgemeines Reich, das sich nicht in die Grenzen der Länder und in die verschiedenen 
Abteilungen der weltlichen Botmäßigkeit einschließen und einschränken lässt. Wo jemand 
ist, der nach Wahrheit fragt, der wird sich zu mir finden und zu mir halten. Ich herrsche 
durch m e i n e  S t i m m e .  Ich  gebrauche  keine  Gewalt  als m e i n  Wo r t ;  dadurch 
werden mir die Herzen untertan. Das hätte doch Pilatus selber das Herz rühren und einen 
Begriff von dem Vornehmen des Mannes geben können, der mit ihm so freimütig von 
Wahrheit sprach.

Noch mehr: Pilatus konnte nicht ganz unbekannt sein, dass das jüdische Volk gewisse 
Verheißungen von dem Gott ihres Bundes hatte, darauf es hoffte; und das war unter allen 
Völkern schon zu einem Aufmerken geworden. Damit deutet ihm Jesus auf die Wahrheit 
der Verheißungen seines Volks, und will ihm zu erkennen eben: Meine Sache ist nicht neu 
angesponnen. Es ist schon lange Wahrheit in der Welt, welche der Allmächtige seit vielen 
Zeiten mit mancherlei unleugbaren Erweisungen hereingegeben hat. Auf diese Wahrheit ist 
mein Sinn, Tun und Wesen gerichtet. Was Gott für einen Gesalbten verheißen hat, das 
geht mich an. Danach sollte man mich prüfen und achten; und darüber zeigt Jesus, dass 
er wisse, was er wolle. Dazu bin ich geboren, dazu bin ich in die Welt hereingekommen, 
dass ich dieser Gotteswahrheit Zeugnis geben und mich darstellen solle, damit sie an mir 
und durch mich erfüllet werde. Die Begierde eines Weltreichs hat mich nicht in die Welt 
gebracht noch unter den Menschen aufgestellt. Ich bin von Mutterleibe an nur zu diesem 
Zweck bestimmt.

Und d a s  ist es auch, davon kann ich nicht anders noch weniger bezeugen; ich habe 
wirklich ein Reich, aber mein Reich ist ein Reich der Wahrheit. I c h  b i n  e i n  K ö n i g 
d e r  Wa h r h e i t !  Und das ist nicht mit verblümten Worten ausgesprochen, sondern da 
liegt mein Bekenntnis vor dir. Nun diese Ehre, dieser Ruhm muss Jesu wider allen Dank 
der Welt bleiben, dass er der König der Wahrheit sei! Er ist ja dadurch schon himmelweit  
unterschieden von allem,  was  die  Königreiche  dieser  Welt  samt  ihrem ganzen Wesen 
besagen, er herrschet in und durch die Wahrheit. Darum wird sein Reich bestehen, wenn 



- 107 -

alle  Macht  und  alles  Wesen  dieser  Welt  wird  untergehen;  denn  es  beruhet  auf  der 
Wahrheit Gottes.

Allein man möchte denken: Trägt denn die bloße Wahrheit so viel aus, dass man von 
einem wirklichen Reich derselben sagen, und sich einer um deswillen einen König der 
Wahrheit nennen kann? Wir wollen doch dieser Sache noch ein wenig weiter nachdenken 
aus demjenigen Grund der Erkenntnis, den uns das Evangelium an die Hand gibt. Jesus 
sagt:  Dazu bin  ich  geboren und in  die  Welt  gekommen.  Wir  wissen nun,  dass  er  ist  
erschienen, die Werke des Teufels zu zerstören (1. Joh. 3,8). Und was war des Teufels 
e r s t e s  We r k ,  das er auf Erden anrichtete? Antwort:  dass er die Lügen gegen die 
Wahrheit Gottes aufgebracht hat, dass er Adams Herz und Sinn in die Lügen gebracht hat. 
Der Anfang aller Sünde ist eine Lüge wider Gott gewesen. Sobald Adam diese Lüge des 
Teufels angenommen hat, sobald ging das Reich der Wahrheit auf Erden unter, und die 
Lüge, die Falschheit kam in der Menschen Herzen und Gemütern empor. Darin konnte der 
Teufel seine Macht beweisen und in der Finsternis dieser Welt herrschen (Eph. 6,12). Von 
dem an,  dass  Adam durch Satans Beredung ein  Lügner  an Gott  und seiner  Wahrheit 
geworden ist, heißt es über sein ganzes Geschlecht: A l l e  M e n s c h e n  s i n d  L ü g n e r 
(Röm. 3,4), weil sie Sünder worden sind, und die Wahrheit Gottes in Lügen verwandelt  
haben.  Darüber  ist  ihr  Wohnplatz  ein  Lügenreich  geworden,  worin  von  dem  ersten 
satanischen  Betrug  an  die  Sünde,  Lügen,  Ungerechtigkeit,  Irrtum,  falsche  Lust, 
Widerstrebung der Wahrheit,  Stolz,  Herrschsucht, Hass, Neid und Morden im Schwang 
geht.  Das  macht  Paulus  aus  Gottes  Munde  zu  einem  allgemeinen  Zeugnis  an  aller 
Gewissen; wie denn geschrieben stehet: „Da ist nicht, der gerecht sei (was ist das anders 
als: in der Wahrheit bestehe?), auch nicht einer. Da ist nicht, der verständig sei; da ist 
nicht; der nach Gott frage. Sie sind alle ausgewichen (von dem geraden Weg). Ihre Kehle 
ist ein offenes Grab; mit ihren Zungen handeln sie trüglich. Es ist keine Furcht Gottes vor 
ihren Augen.“ Wie sollte denn Wahrheit unter ihnen sein (Röm. 3,10 – 18)? So stand es 
vor Gottes Augen, der lauter Wahrheit ist! Dazu ist nun Jesus in die Welt gekommen, diese 
Werke des Lügners zu zerstören und die Wahrheit Gottes wieder emporzubringen.

Gott hatte gleich anfangs wiederum ein Wort der Wahrheit in Verheißungen dagegen 
gestellt,  und  wer  dasselbe  Wort  gefasst,  sich  daran  gehalten,  auf  die  Wahrheit  der 
Verheißung getrauet und auf etwas Besseres gehofft hat, derselbe hat wieder Wahrheit 
vor  sich,  welche  der  angeerbten  und  in  dem  Schwang  gehenden  Lügenverderbnis 
entgegen  stand,  bis  der  Held,  der  König  der  Wahrheit,  selber  kam.  „Die  Gnade  und 
Wahrheit ist durch Jesum Christum geworden“ (Joh. 1,17), hat sich wesentlich auf Erden 
eingestellt,  ihr  göttliches  Recht  wieder  unter  die  Menschen  zu  bringen  und  ein 
Siegespanier der Wahrheit aufzustecken. Darum sagt der Heiland: „Dazu bin ich geboren!“ 
darauf gehet mein Zweck, und gibt auch zuteuerst Pilatus unter dieser Rede, wenn er sie 
hätte achten wollen, zu verstehen, er sei  von oben her,  er sei  von daher in die Welt 
hereingekommen; seine Sache habe einen andern Ursprung, Gehalt und Zweck, und sei 
nicht von daher, woher sich alle Weltart schreibet.

Das  mag  ja  wohl  ein  schönes,  ein  gründliches,  ein  freimütiges,  ein  unter  aller 
Schmach  triumphierendes  Bekenntnis  der  Wahrheit  Gottes  heißen.  Auch  hiermit  zeigt 
Jesus  wirklich,  dass  er  ein  König  der  Wahrheit  sei,  der  sich  durch  kein  Ansehen  der 
Menschen, durch keine Furcht, durch keine angebrachte Lügen, durch keine Schmach, 
durch den Tod selbst nicht von der Wahrheit Gottes verrücken lasse, sondern durch sein 
Zeugnis darin bestehe. Auch dies gehört zu der Würde unsers Königs, und macht ihm die 
Herzen untertan. Er ist  der Herr in Gottes Reich, der König der Gerechtigkeit,  der ein 
gerades  Zepter  der  Wahrheit  hat,  der  Gottes  Rechte  handhabet,  der  nicht  nur  nach 



- 108 -

äußerlicher Billigkeit, sondern nach der ganzen Gotteswahrheit regieret und richtet, der 
dem Teufel alle seine Lügen zu Schanden macht, der einen neuen Menschen schaffen und 
herstellen  will  in  Gerechtigkeit  und  Lauterkeit  der  Wahrheit  (Eph.  4,24),  der  nun  die 
Wahrheit  belohnen und krönen und den Namen Gottes verherrlichen will!  Und der  ist 
Jesus und kein anderer. Es werden ihm noch alle Zungen zugestehen müssen, was er hier 
bekennet: „Ich bin’s!“ Aber hier wird er darüber verachtet und geschmähet. Wir haben 
demnach auch zu bedenken

2. die Schmach, die er darüber trägt.

So ernsthaft und nachdrücklich die Rede Jesu war, so ist sie doch Pilatus verächtlich. 
Er legt einen Spott darauf, und sagt: Wa s  i s t  Wa h r h e i t ?  Und begehrt darüber weiter 
keine Antwort. Das ist das Schicksal der Wahrheit unter den Weltmenschen! Pilatus will  
damit schmählich so viel sagen: Wenn du kein anderer König zu sein begehrest als der 
Wahrheit, so kann ich Dich wohl in Frieden lassen. Das interessiert mich und mein Amt 
nicht. Aber es ist nicht der Mühe wert, sich darüber den Hass der Menschen auf den Hals 
zu ziehen, und sie so zu erbittern, dass sie einem darüber auf das Leben gehen. Was ist 
Wahrheit?

Aber Pilatus ist nicht allein so gesinnt, dass er sich nichts aus der Wahrheit macht; er 
hat noch viele seines Gleichen, auch mitten unter dem Christenhaufen, denen doch die 
Wahrheit noch bekannter geworden ist als ihm. Der Heiland sagte gleich anfangs zu ihm: 
„Redest du das von dir selbst, oder haben dir’s andere von mir gesagt?“ Er will ihm damit 
zu verstehen geben, er hätte wohl Ursache gehabt, da er unter den Juden in Jerusalem 
wohne, auch sich von selbst nach dem zu erkundigen, was sich Göttliches unter ihnen 
befinde. Aber Pilatus denkt darüber ganz schnöde: was bekümmern mich diese Dinge? Ich 
bin  ja  kein  Jude!  und  bleibt  auch  bei  dem  Bekenntnis  Jesu  gleichgültig  gegen  alle 
Wahrheit. Der Jesus mag ihm wohl ein Mann sein, der es ehrlich meint und der nichts 
Böses noch Rebellisches im Schilde führet, aber der nicht in der Welt zu leben weiß, und 
sich mit hartnäckiger Vorrückung der Wahrheit allen Leuten nur verhasst macht.

Herodes ist auch von der Art. Dieser will nur seinen Fürwitz an Jesu vergnügen, und 
da ihm der Mann nicht  darauf  einschlägt  noch Antwort  gibt,  so hält  er  ihn für  einen 
simpelhaften Menschen, mit dem man nur seinen Spott treiben könne, und denkt: Ein 
solcher  König  tritt  mir  unter  den  Juden  nicht  zu  nahe,  von  dem habe  ich  nichts  zu 
befürchten,  er  ist  zu  einfältig  dazu,  den  kann  ich  wohl  leben  lassen.  Aus  großer 
Verachtung lässt er Jesu ein königliches Kleid anziehen und schickt ihn darin dem Pilatus 
zurück. So muss sich der gute Jesus noch zu ihren politischen Freundschaftsabsichten und 
zu ihrer Religionsspötterei missbrauchen lassen.

Wenn  nicht  eine  gleiche  Art  Menschen  unter  Vornehmen  und  Geringen  in  der 
Christenheit entstanden wäre, so wollte ich nicht so weitläufig davon reden. Aber Jesus 
wird bei dem Zeugnis seiner Wahrheit noch von vielen so verächtlich gemisshandelt, als es 
damals geschehen ist. An Pilatus, an Herodes zeigt sich der rechte Weltmann, der sich 
noch etwas damit weiß und sich für klug hält, weil er nichts auf die Wahrheit hält. Und wie 
weit reicht dieser Sinn in vieler Herzen! Ist es nicht so, dass vielen, die sich sonst großen 
Verstand anmaßen, nichts geringer, nichts gleichgültiger ist, nichts, das sie weniger der 
Mühe wert dünkt, sich dabei aufzuhalten, als was Gott und göttliche Dinge angeht? Sie 
haben andere Sachen zu tun, sie stehen in andern Umständen, können und mögen sich 
darauf nicht einlassen. Das ist ihr Werk nicht. Wie viele sind, die mitten in der Christenheit  



- 109 -

sich  die  größte  Ehre  daraus  machen,  gegen  alles,  was  christliche  Wahrheit  und 
Christentum heißen mag, gleichgültig zu sein und es mit kaltsinnigem Herzen bei Seite zu 
lassen?  Wie  viele  sind,  welche  in  ihrem  ganzen  Leben  sich  noch  niemals  ernstlich 
besonnen  haben,  was  die  Lehre  Christi  ausweist,  geschweige  dass  sie  den  Grund 
derselben je zu untersuchen begehret hätten, und wollen doch Richter über die Wahrheit 
sein! So gross ist die Gleichgültigkeit gegen dieselbe! Und diese kommt in der Tat von 
nichts  anders  her  als  von  einem unbesonnenen Übermut,  womit  man die  wichtigsten 
Dinge verachtet und die Wahrheit samt der Lüge in gleichem Wert hält. Wenn es aber nur 
dabei bliebe, so möchte es noch sein, so möchten dergleichen Gemüter ihr Teil in dieser 
Welt suchen. „Der Glaube ist doch nicht jedermanns Ding“ (2. Thess. 3,2). Allein es verrät 
sich  ihre  Widrigkeit  gar  bald,  wodurch  sie  die  Wahrheit  Christi  gerne  mit  Spott  und 
Schimpf  zu  Schanden  machen  möchten.  Ist  es  nicht  so,  dass  der  redliche  Sinn  auf 
Christum und seine Nachfolge überall für ein ungereimtes, simpelhaftes Wesen gehalten 
wird? Heißt es nicht gleich, wo sich Jemand nach der Stimme Jesu und seinen Worten 
durchaus richten will: „Das geht nicht an, damit kommt man in der Welt nicht aus, darüber 
würde man ja für einen unverständigen Menschen gehalten.“ Muss man nicht gleich nicht 
nur unter dem gemeinen, rohen Pöbelvolk, sondern auch bei Leuten, die Verstand haben 
wollen, den Vorwurf hören: „Das ist Narrheit; willst du denn gar ein Narr werden? Ein 
solcher Narr mag ich nicht werden!“ Und was bleibt für Schmach mit hämischem Scherz 
und Spott oder mit feindtätlichem Ernst übrig, der nicht dem wahren Christentum angetan 
wird? Das sind die Begegnisse und Leiden der Wahrheit, welche Jesus mit seinem Vorbild 
bei Pilatus und Herodes versiegelt hat! Und wenn es nur nicht von solchen geschähe, die 
den Christennamen selber führen! Aber der Heiland weiß sie zu schätzen. Sie sind eben 
aus dieser Welt; darum reden und urteilen sie auch von seiner Sache aus dem Sinn und 
nach der Art dieser Welt (1. Joh. 4,5). Sie stimmen zusammen und werden darüber gute 
Freunde, wenn es wider Jesum und seine Wahrheit gehet. Man darf sich daher dergleichen 
Schicksale nicht befremden lassen. Jesus bekannte doch mit aller Freimütigkeit, dass er 
ein König, aber nicht von dieser Welt sei. Darum sucht er auch darin seine Ehre nicht, 
worin  man sie  bei  der  Welt  und nach ihrem Sinn sucht.  Er  kann sich  verachten und 
verspotten lassen, und bleibt dennoch der König, der er ist, in dem Reich seiner Wahrheit. 
Wer aus der Wahrheit ist, der lernt ihn und seine Sache schon anders kennen und achten,  
und dieses führt mich noch darauf:

3. Wie wir uns nun dieses schönen Bekenntnisses Jesu noch jetzt annehmen 

und uns dasselbe zu Nutzen machen sollen?

Der Heiland sagt  noch zu Pilatus:  Wenn du und deines Gleichen mir  schon nicht 
zugestehen noch erkennen wollet, was mein Name und mein Recht ausweiset, so suche 
ich  es  auch nicht  bei  euch;  es  gibt  doch Leute,  denen mehr  daran gelegen ist.  Und 
protestiert damit zum voraus, dass die ihm zugefügte Schmach und Verachtung seinem 
Reich und seiner wahren Sache nicht zur Verkleinerung gereiche. Wer aus der Wahrheit 
ist, wer noch ein Fünklein von Gott, der allen Menschen zuvorkommt, wer eine aufrichtige 
Begierde nach der Wahrheit in sich hat, wer sich nicht immer von dem Lügengeist will 
betören und gefangen halten lassen, sondern sich nach freimachender Wahrheit sehnet, 
der höret meine Stimme, der fällt mir bald mit seinem Herzen zu, der nimmt mich für den 
an, der ich bin, und lässt den Zweck, warum ich in die Welt gekommen bin, auch an sich 
zu Stande bringen.



- 110 -

Der Heiland macht hier einen großen Unterschied unter den Menschen, die etwas von 
ihm vernehmen. Es sind nicht alle aus der Wahrheit. Es gibt auch solche, bei welchen alles 
umsonst ist, was man ihnen von der Wahrheit Jesu Christi vorhält; die dem hellen Zeugnis 
mit Hartnäckigkeit widerstehen und die Augen vor dem Licht mit Gewalt zudrücken; die, 
wenn sie nichts mehr einwenden können, die Vorstellung der Wahrheit entweder auf einen 
Scherz und Spott hinaustreiben, oder mit seichten Fragen vereiteln. Solche haben in ihrem 
innersten Herzensgrunde nichts mehr,  wobei die vorgelegte Wahrheit  anfassen könnte, 
sondern  sind  ganz  in  Falschheit  gekehret.  „Ihr  Herz  ist  wie  die  Erde,  welche  auf 
empfangenen Regen nichts als Dornen und Disteln träget, die ist untüchtig (sagt Paulus 
Hebr.  6,8) und dem Fluch nahe. Er heißt  sie auch Menschen, die untüchtig sind zum 
Glauben und zerrüttete Sinnen haben, oder an ihrem Verstand verdorben sind, so klug sie 
sich dünken (2. Tim. 3,8). Daher ist von ihnen nichts anders zu erwarten, als dass sie der 
Wahrheit widerstehen.

Der Heiland hat auch schon in seinem Lehramt mit solchen Gemütern zu tun gehabt. 
Und wie er hier sagt: Wer aus der Wahrheit ist; so sagt er dort zu ihnen: „Ihr seid nicht 
aus Gott, darum höret und glaubet ihr nicht. Wer aus Gott ist,  der höret auch Gottes 
Wort,“ dem schlägt es bald ein, und stimmt mit dem zusammen, womit ihm Gott schon 
zuvorgekommen (Joh. 8,47), und kurz vorher sagt er zu eben denselbigen: „Ihr seid von 
unten  her;  Ich  bin  von  oben  her,“  darum  können  wir  in  unserm  Sinn  unmöglich 
zusammentreffen: „Ihr seid von dieser Welt; Ich bin nicht von dieser Welt“: Mein Wort, 
mein Lehre, meine Art, meine Absicht ist nicht von dieser Welt, darum steht ihr in einem 
ganz andern Grunde, als wohin meine Rede führet.  „Darum habe ich gesagt, dass ihr 
sterben werdet in euren Sünden (Vers 24). Man meint manchmal, es sollte nicht möglich 
sein, die Leute sollten sich besinnen und sich überzeugen lassen. Aber es fehlt bei ihnen 
an einer Fähigkeit, welche sie sich selbst schon lang verderbet haben; darum bleiben sie, 
dessen allem ungeachtet, wie sie sind. Mit solchen ist nun nichts zu machen. Ein Zeugnis 
muss ihnen einmal werden, damit sie unentschuldbar seien. Danach schweigt und leidet 
man und lässt sich auf ihre spitzigen oder spöttischen und schmählichen Widerreden gar 
nicht ein. So hat es der Heiland hier vor Pilatus und Herodes auch gemacht. Er hat ein 
schönes Bekenntnis abgelegt. aber hernach heißt es: „Er antwortete ihm auf kein Wort, 
also dass sich auch der Landpfleger sehr verwunderte.“ Und bei Herodes: „Er fragte ihn 
mancherlei,  er  antwortete ihm aber nichts.“  Hier  war nicht  Zeit  noch Gelegenheit,  die 
Wahrheit  weiter  zu  verteidigen;  alles  wäre  umsonst  angewandt  gewesen.  Daher  zeigt 
Jesus nur seine Freimütigkeit,  und erweist,  dass er Wahrheit  vor sich habe, zu einem 
Zeugnis über sie. Übrigens aber gibt er sich in das Leiden. So ist es der Sache seines 
Reichs, die er unter den Menschen führet, gemäß! So hat er es hier allen seinen Knechten 
zum Exempel bewiesen, dass sie sich in seine Wege verstehen, und bei einem freimütigen 
Bekenntnis der Wahrheit nicht die Weltherzen zu bemeistern gedenken, sondern alsdann 
getrost leiden sollen.

Aber wer aus der Wahrheit ist, wem etwas an der Erkenntnis Gottes zu seinem Heil 
gelegen ist, der höret Jesu Stimme, dem wird eine Wahrheit bald am Herzen legitimiert, 
dass er sich ihm ergibt und ihn für seinen Herrn und Christ annimmt, von ihm das Heil zu  
erlangen, das man von Gott nach seiner Verheißung gewärtig sein darf. Und da hat die 
Wahrheit immer noch einige mitten unter dem unschlachtigen und verkehrten Geschlecht 
gefunden,  welche  sie  kennen  und  ihren  Sinn  fassen  lernen.  Sie  trifft  leicht  auf  die 
aufrichtigen Herzen, die den innerlichen Zug Gottes nicht verwahrloset haben, noch gegen 
göttliche Dinge hart und unempfindlich geworden sind. Solche sucht und sammelt Jesus in 
sein Reich. Das sind seine Leute, die ihm seine Ehre und die Herrschaft über ihre Herzen 



- 111 -

gerne zugestehen. Glückselig ist, wem Jesu Wahrheit nicht zum Ärgernis wird, sondern 
von ganzem Herzen anständig, teuer und wert ist, dass er sich in allen Umständen danach 
achtet und sein Teil, sein Glück und Wohlfahrt allein bei Jesu sucht! Der ist nicht von unten 
her, der denkt und lebt nicht nur nach dieser Welt; sondern der setzt sein Los auf das 
herrliche Reich Jesu Christi in der Gemeinschaft seiner Auserwählten.

Wer nun Jesum erkannt und seine Wahrheit angenommen und geglaubet hat, der soll 
auch an seinem Herrn und Könige sehen und das Beispiel nehmen, wie es teils ihm in der 
Welt dabei ergehen werde, teils wie er sich dabei zu verhalten habe! Schmach und Spott 
wird nicht außen bleiben; Welt müsste sonst nicht mehr Welt sein. Man muss sich daher 
solcherlei Begegnisse nicht an der Wahrheit irre, noch in seinem angefangenen Glauben 
feig und nachlässig machen lassen. Ich weiß, dass unter allen Versuchungen der Welt 
dieses eine der empfindlichsten ist, wenn man um der Nachfolge Jesu willen, für einen 
Toren oder Phantasten gehalten, und von Leuten, insbesondere denen, so man Verstand 
zutraut,  also  beurteilet  und  verhöhnet  wird.  Man  will  doch  gerne  unter  vernünftigen 
Leuten auch für einen verständigen und gescheiten Menschen gehalten sein. Dacher ist 
dies die äußerste Verleugnung seiner selbst und seines eigenen Lebens, wenn man diese 
Schmach  willig  auf  sich  nimmt.  Aber  um  derselben  auszuweichen  und  unter  andern 
weltgesinnten Menschen doch nicht für simpelhaft und unwitzig angesehen und verachtet 
zu werden, tut man der Welt manches zu Gefallen und richtet sich nach ihrem Sinn, Art,  
Manieren und Gewohnheiten. Dadurch ist schon manches Herz, das einen guten Anfang 
im Christentum gemacht hatte, zurückgeschlagen und gefället worden.

Allein man schaue auf Jesum, der ein solch Widersprechen von den Sündern wider 
sich erduldet hat, dass man nicht in seinem Mut matt werde und ablasse (Hebr. 12,3). Der 
Heiland hat weder vor Pilatus noch Herodes begehret, nach ihrem Urteil für verständig und 
weise gehalten zu werden; sondern ohne Verteidigung, ohne Widerrede diese Schmach 
getragen.  Freilich  kann man dies  keinem Menschen,  der  noch  an  der  Welt  und ihrer 
Achtung hängt, zumuten. Aber wer aus der Wahrheit ist, der soll billig die Wahrheit höher 
achten als das Urteil der Welt, die ja im Argen liegt und die Finsternis und Lügen mehr 
liebet denn das Licht und die Wahrheit. Man muss sich um Jesu willen auch für einen 
Narren  ansehen lassen  können.  Und das  ist  ein  Kennzeichen,  dass  man die  geheime 
Weisheit des Kreuzes verstehet und dieselbe teurer achtet als alle Klugheit der Welt. So 
denkt Paulus, wenn er der menschlichen, der weltartigen Klugheit nichts nachgeben will, 
und sagt deswegen: „Wer in Wahrheit weise sein will, der werde ein Narr in dieser Welt,  
dass er möge (nach göttlichem Urteil und in Christi Reich) weise sein“ (1. Kor. 3,18).

Dabei aber hat man doch nicht Ursache, gegen die Welt blöde zu sein noch sich den 
Mund stopfen zu lassen, wenn es auf die Ehre Jesu und das Bekenntnis seiner Wahrheit 
ankommt. Man sehe auch hier auf Jesum, der ein solch schönes Bekenntnis vor Pontius 
Pilatus  bezeugt  hat.  Nur  muss  man  nicht  erwarten  noch  fordern,  dass  die  Welt  es 
annehmen und gut heißen solle; sondern es wird dem Herrn zu Ehren bekannt und der 
Welt zu einem Zeugnis hingelegt. Wer Jesum liebt, wer seine Schmach für Ehre hält, den 
kann und soll das schöne Bekenntnis seines Herrn genug reizen und anfeuern, in seiner 
Nachfolge auch ein freimütiger Bekenner zu sein. Man soll ja der Welt nicht verhehlen, 
was für einem Herrn man angehöre! Darum kann es der Heiland auch von den Seinen 
fordern, dass sie ihn getrost bekennen, und den Menschen vor die Stirne sagen sollen, 
dass er ihr H e r r  sei, dem sie anhangen, und um welches willen sie den Hass der Welt 
tragen. Er setzt viel darauf, wenn er sagt: „Wer mich bekennet vor den Menschen, den will  
ich auch bekennen vor  meinem himmlischen Vater“  (Matth.  10,32).  Alsdann für  einen 
rechtschaffenen,  weisen  und  treuen  Knecht  erkannt  und  gelobt  werden,  das  ist  ja 



- 112 -

unendlich mehr,  als  alle  Ehre,  Lob und Ruhm der Menschen haben.  „Wer mir  treulich 
dienen wird, den wird mein Vater ehren“ (Joh. 12,26). Das ist ja etwas Großes. Darüber 
kann man schon die Ehre der Welt, den guten Nachklang unter denen, die Feinde des 
Kreuzes Jesu sind, aufgeben, ja für Schande halten.

Und dies ist der Sinn, den man bei der lebendigen Erkenntnis der Leiden Jesu lernt. 
Es ist auch gleich die Kraft dabei, die Jesus dadurch erworben hat, und aus seiner Fülle 
allen seinen redlichen Bekennern und treuen Streitern geben will. Der Glaube stimmt dem 
Zeugnis Jesu bei, und stärket sich durch desselben schönes Bekenntnis. Deswegen gilt 
noch allen, die sich einmal der Wahrheit ergeben haben, was Paulus dem Timotheus (1. 
Tim. 6,13) vorhält; und das soll uns hiermit bei dem hohen Namen, dass Jesus der König 
der Wahrheit ist, gesagt sein: „Ich befehle dir vor Gott, der alles lebendig macht, und vor 
Christo Jesu, der vor Pontius Pilatus das schöne Bekenntnis bezeuget hat, dass du das 
Gebot der übergebenen Wahrheit also behaltest, damit du ohne Flecken und untadelig 
bleibest bis an die herrliche Erscheinung unsers Herrn Jesu Christi, welche zu seiner Zeit 
wird kommen lassen der selige und alleinige Oberherr, der König aller Könige und Herr 
aller Herren, der allein Unsterblichkeit hat, der da wohnet in einem Licht, wozu man nicht 
kommen kann, welchen kein Mensch gesehen hat noch sehen kann. Dem sei Ehre und 
ewige Gewalt!

Amen



- 113 -

12. Predigt

Jesus wird gegeißelt und mit Dornen gekrönt.

Lukas 23,23

Und sie lagen ihm an mit großem Geschrei, und forderten, dass er (Jesus) gekreuzigt  
würde. Und ihr und der Hohenpriester Geschrei nahm überhand.

Johannes 19,1

Da nahm Pilatus Jesum, und geißelte ihn.

Matthäus 27,27 – 30; Markus 15,16 – 19; Johannes 19,2 – 4

Die Kriegsknechte des Landpflegers führten ihn hinaus in das Richthaus, und riefen  
zusammen die ganze Schar. Und zogen ihn aus, und legten ihm einen Purpurmantel an,  
und flochten eine Krone von Dornen, und setzten sie auf sein Haupt, und ein Rohr in seine  
rechte Hand, und beugeten die Knie vor ihm, und spotteten ihn und sprachen: Gegrüßet  
seiest du, Judenkönig! Und speieten ihn an, und nahmen das Rohr, und schlugen damit  
sein Haupt. Da ging Pilatus wieder heraus, und sprach zu ihnen: Sehet, ich führe ihn  
heraus zu euch, dass ihr erkennet, dass ich keine Schuld an ihm finde. Also ging Jesus  
heraus und trug eine Dornenkrone und Purpurkleid. Und er spricht zu ihnen: Sehet, welch  
ein Mensch!

Eingang.

ehet, welch ein Mensch!“ so redet Pilatus die Juden an, da er ihnen Jesum in 
seinem schmählichen Marterbilde vor ihre Augen stellte. Er wollte sie zum Mitleiden 
bewegen;  ihr  feindseliger  Grimm  sollte  daran  genug  haben,  dass  er  den 
unschuldigen  Menschen  unter  der  Peitsche  so  gräulich  misshandeln  und  so 

jämmerlich zurichten lassen. Aber das war für sie noch keine Gestalt, die ihr Herz rührte. 
Ihre Mordbegierde war damit noch nicht gesättiget. So war seine Vorstellung vergeblich 
und an ihren Herzen unkräftig.

Ihr  Lieben!  wenn  euch  nun  die  ganze  Leidensgeschichte  von  Stück  zu  Stück 
vorgehalten und darin Jesus vor Augen gestellt wird, so heißt es auch immer: „Sehet, 
welch ein  Mensch!“  sehet  doch den Jesum recht  an!  Betrachtet  ihn in  seiner  ganzen 
Leidensgestalt!  ob  es  eure  Herzen  rühren  und  gegen  ihn  recht  empfindlich  machen 
möchte. Von jenen heißt es bei Jesaja (Jes. 53,2.3): „Wir sahen ihn, aber da war keine 
Gestalt,  die  uns  gefallen  hätte.  Darum haben wir  ihn  nichts  geachtet.“  Das  war  eine 
Wirkung ihres Unglaubens. Aber wir wissen schon, woher ihm alle diese Leiden gekommen 
sind. Fürwahr er trug unsere Sünden, und lud auf sich unsere Schmerzen! Er litt alles um 
unsertwillen und uns zu gut; sonst hätte ihn kein Leid noch Schmerz berühren können. 

S



- 114 -

Darum gestehen wir es ihm mit Wehmut zu, und ein jeder Sünder insbesondere, dem 
Jesus so vor Augen gemalet wird, soll es auf sich deuten, und mit zerschmolzenem Herzen 
bekennen: „Ich, ich und meine Sünden, die sich wie Körnlein finden des Sandes an dem 
Meer, die haben dir erreget das Elend, das dich schläget, und das gesamte Marterheer.“ 
Daher soll uns billig ein jeder Blick auf Jesum nicht nur rühren, sondern das ganze Herz 
durchdringen. Wer unter uns dabei kann kaltsinnig, hartherzig und so gleichgültig bleiben, 
dass er ihn auch jetzt noch in seinem Herzen für nichts achtet, ob er schon öffentlich alle 
Passionslieder mitsingt: derselbe begeht an ihm mit den Juden gleiche, ja noch größere 
Sünde. Denn wir wissen jetzt nach seinem vollbrachten Lauf und bei offenbarer Beweisung 
seiner Herrlichkeit viel besser und genauer, was uns dieser Jesus ist, als sie es damals 
durchschauen konnten. Ja, da wir jetzt nur die Früchte seiner Leiden einsammeln und 
genießen und in seinen Wunden unser Heil und Erlösung suchen dürfen, so kann er jetzt 
dem Glauben in  seiner  Leidensgestalt  recht  wohl  gefallen;  so  soll  ihm das  Marterbild 
seines Jesu eine recht liebliche, liebenswürdigste, aller Anbetung werteste Gestalt sein.

Ach, dass ich ihn euch allen in dieser Stunde zu solcher seligen Wirkung könnte vor 
Augen stellen, ja in das Herz prägen! Richtet nur eure Augen, eure Herzen unverwandt auf 
ihn! Der heilige Geist wird ihn unfehlbar euren Herzen vorhalten, und euch seine Leiden 
gerne verklären, kräftig und fruchtbar machen. Ach, du lieber heiliger Geist! Tue du dein 
Werk  an unser  aller  Herzen,  und gib  uns  durch dein  Licht  und Kraft  Jesum recht  zu 
erkennen, dass wir in Glauben und Liebe gegen ihn entzündet werden, und den vollen 
Segen seiner Leiden zu unserer Errettung erhalten mögen!

Wir wollen ihn nun nach der Anzeige unsers Passionsstücks anschauen, w i e  i h n 
P i l a t u s  i n  s e i n e n  G e i ß e l s t r i e m e n  u n d  i n  s e i n e r  b l u t r ü n s t i g e n 
G e s t a l t  v o r s t e l l e t .  Das geht uns sehr nahe an; denn es ist an ihm um des Leibes 
der Sünden willen geschehen, den wir noch an uns tragen. In dieser Absicht will ich eurer 
Liebe vorhalten:

Wie Jesus die Lüste unsers Fleisches an seinem heiligen Leibe 

gebüßet habe!

Und dabei kommt uns zu erwägen vor:

1 . Wa r u m  J e s u s  d i e  L ü s t e  u n s e r s  F l e i s c h e s  s o  b e s o n d e r s  u n d
s o  h a r t  g e b ü ß e t  h a b e ?

2 . Wa s  e r  u n s  d a d u r c h  e r w o r b e n  h a b e ?

3 . W i e  w i r  n u n  d i e s e s  s e i n  L e i d e n  a n w e n d e n  u n d  n ü t z e n
s o l l e n ?

Abhandlung.

Nun muss Jesus seinen heiligen Leib auch wirklich zur schmerzlichen Büßung unserer 
Sünden dargeben! Pilatus war in Verhandlung des Verhörs und des Gerichtsprozesses so 
weit gekommen, dass er dem ungestümen Geschrei des Volks und der Verkläger nachgab. 
Er  räumte  ihrer  Anforderung  und  bösem Willen  schon  so  viel  ein,  dass  es  zu  einer 



- 115 -

unverdienten Züchtigung des Unschuldigen kam. Das ging bei den Römern gewöhnlicher 
maßen vor  der  Kreuzigung  vorher.  Und  so  wird  auch  bei  Jesu  der  Anfang  durch  die 
Geißelung gemacht zu wirklicher Büßung unserer Verschuldigung in diesem schmerzhaften 
Leiden.  Da Jesus sein Leiden den Jüngern verkündigte,  hat  er  schon ausdrücklich die 
Geißelung genannt (Matth. 20,19), und da er deutete, welches Todes er sterben würde, so 
hat er auch diese vorgängigen Umstände mit begriffen. Daher stellet er auch seinen Leib, 
der schon zum Opfer ersehen und bereitet war, williglich und mit göttlicher Geduld unter 
diese Peitschenschläge. Das war ja ein jämmerliches Spektakel, das Pilatus selbst zu hart 
zu sein dünkte. Aber auch so hat Gott seines eigenen Sohnes nicht geschonet!

Nicht aus unerlaubtem Vorwitz, nicht um das große Geheimnis Gottes zu ergründen, 
sondern um unsere Betrachtung näher in diesen hochwichtigen Umstand zu führen, dürfen 
wir wohl in Demut erwägen:

1. Warum dies geschehen sei?

Antwort: Es hatte sein Absehen auf unsern Sündenleib und die unzähligen Lüste des 
Fleisches, dagegen Jesus das heilige Frisch seines unbefleckten Leibes zum Schuld- und 
Sündopfer hingab. Diesen Gedanken gibt uns der Hauptgrund derjenigen Erkenntnis an 
die Hand, wonach wir alle Leiden unsers Erlösers bis in seinen Tod anzusehen und zu 
bedenken haben. Aber bei diesem besondern Vorgang mag man nun noch näher fragen: 
Warum er denn die Lüste unsers Fleisches mit einem so besondern und harten Leiden 
gebüßet habe? Lasset uns hierbei vor allen Dingen

 a n  u n s e r n  Z u s t a n d  g e d e n k e n ,  d a r e i n  w i r  v e r f a l l e n  w a r e n .  Die 
Lüste des Fleisches in

 s c h w e r e  u n d  g r ä u l i c h e  S ü n d e n  w i d e r  G o t t .  Aber  gemeiniglich 
werden sie von den Menschen nicht dafür gehalten noch so hoch genommen. Es muss 
schon zu groben, vor der äußerlichen Ehrbarkeit schandbaren oder gar vor der Polizei 
strafbaren  Ausbrüchen  kommen,  wenn  sie  sich  etwas  daraus  machen  und  darüber 
betreten sein sollen; und wenn es auch bis dahin kommt, so liegt ihnen doch mehr die  
weltliche Schande an als ihre Versündigung gegen Gottes Gebote. Übrigens aber gehen 
böse  Lüste  aus  unzählige  Art  vor,  die  man  wenig  oder  gar  nicht  achtet  noch  für 
verdammliche  Sünden  halten  will.  Die  Menschen  sind  der  sinnlichen  Begierden  so 
gewohnt,  und in  die  fleischlichen Lüste  so  hinein  geartet,  dass  sie  nicht  mehr  daran 
gedenken, was ihrer edlen Geistesnatur gemäß wäre. Und weil sie in diesen Regungen 
ihres Fleisches nicht gerade wider Gott begehren anzugehen und seinen heiligen Namen 
anzutasten, sondern nur ihnen selbst zum Vergnügen die Neigungen ihres Herzens zu 
erfüllen trachten, so scheint es ihnen nicht so erheblich zu sein als andere Dinge, die eine 
vorsätzliche Verachtung Gottes anzeigen. So betäubt und betört sind die Menschen von 
ihren Lüsten; daher können sie sich diesfalls so viel verzeihen, und ihrem Fleisch so viel 
einräumen,  dass  es  beständig  die  Meisterschaft  über  ihre  Gedanken,  Absichten, 
Neigungen,  Reden  und  Bezeugen  behält,  und  sie  demselben  mit  aller  Geflissenheit 
Taglebens dienen. Doch wollen sie keine fleischliche Menschen sein, noch damit etwas 
Sonderliches wider Gott getan haben.

Aber Gott rüget alle diese Lüste, deren das Herz voll ist und die den ganzen Wandel 
beflecken, auf das genaueste durch sein Gesetz. Er erklärt die in seinem Wort für nichts 
anders als eine Feindschaft wider ihn und seine Heiligkeit. „Fleischlich gesinnet sein, es 
mag sich hernach äußern, worin und wie es will, ist weniger nicht als Feindschaft wider 



- 116 -

Gott;  sintemal  es  dem Gesetz  Gottes  sich  nicht  unterwirft,“  sondern  mit  allen  seinen 
Neigungen sich dawider sträubet (Röm. 8,7). Es hält aber bei den meisten schwer, bis sie 
diese Wahrheit eingestehen. Sie wollen bei allem Sinn, Trieb und Lust ihres Fleisches doch 
keine Feinde Gottes heißen. Aber Gott stellt uns dagegen seinen lieben Sohn in seiner 
Geißelung vor Augen: S e h e t ,  w e l c h  e i n  M e n s c h !  Erkennet daran, was die Sünde 
in eurem Fleisch für ein Ekel und Gräuel in meinen Augen ist! Zählet nach, was eure eiteln 
Lüste ihm für Schläge, Striemen, Schmerzen und Wunden verursacht, und wie jämmerlich 
sie ihn unter meinem Gericht zugerichtet haben! Hierher gehört noch ferner:

 We i l  d i e s e  L ü s t e  i n  u n s e r n  G l i e d e r n  s o  k r ä f t i g  w i r k e n ,  u n d 
s o  g e s c h ä f t i g  s i n d ,  F r ü c h t e  i n  d a s  Re i c h  d e s  To d e s  z u  b r i n g e n .  So 
redet Paulus davon Röm. 7,5: O was entstehet für ein Gewimmel von unreinen Begierden, 
von geilen  und viehischen Trieben,  von unzüchtigen Lüsten in  allerlei  Gliedern unsers 
sündigen Leibes, wenn die inliegende Erblust im geringsten gereizet und erwecket wird. 
Dieselbe haftet und wohnet nicht allein in der Seele und in dem zum Bösen geneigten 
Willen des Menschen, sondern es ist auch durch diese Verderbnis sein Leib gleichsam eine 
Werkstätte und ein Sammelplatz der sündlichen Lüste geworden. In dem verdunkelten, 
irdischen, schon mit satanischem Gift  angesteckten Fleische hat die Sünde ihre rechte 
Lagerstatt, ja ihre Festung, und kann sich zur Macht setzen. Da er weiß man manchmal 
bei  sündlichen  Begierden,  die  das  Gemüt  verdüstern  und  den  Willen  hinreißen,  nicht 
genugsam zu unterscheiden, ob sie ihren Anfang in den Neigungen der Seele oder in den 
tierischen Trieben des unreinen Fleisches genommen haben.  Bald entzündet  die Seele 
durch ihre falsche Lüsternheit  die  innersten Bewegungen unsers Leibes,  bald wird die 
Seele  von  desselben  Leidenschaften  angesteckt  und  übernommen,  weil  sie  die  Macht 
verloren hat,  ihren Leib  zu regieren,  und jetzt  von seinen Wirkungen übertäubet  und 
gefangen genommen wird. Und das ist das Sündengefängnis, welches denen allermeist 
zur Plage wird, die noch eine Unterscheidung des Guten und Bösen in sich merken. Von 
diesem Zustand sagt  Paulus  (Röm.  7,23):  „Ich  finde  ein  Gesetz  (eine  Macht,  die  mir 
überlegen ist) in meinen Gliedern, das da widerstreitet dem Gesetz in meinem Gemüte (so 
sich gern zum Guten fügen wollte),  und nimmt mich gefangen in der Sünden Gesetz, 
welches  ist  in  meinen Gliedern.  Da mag man sehen,  was ein  vollblütiges,  wollüstiges 
Naturell  (wie  man  es  insgemein  heißt)  oder  ein  hitziges  feuriges  Temperament  und 
dergleichen  für  Gewalt  über  den  armen  Menschen  hat!  Es  ist  demnach  nicht  zu  viel  
gesagt, wenn wir in einem alten Bußliede singen: „Kein Blutstropfen ist zu finden, der 
nicht  starrt  von  andern  Sünden.“  Es  ist  alles  angesteckt  und  vom  Sündengift 
durchdrungen. Deswegen heißt es auch „der Leib der Sünden im Fleisch“ (Kol. 2,11), der 
alte Mensch, der sich durch Lüste in Irrtum immer mehr verderbet, weil das nun sein 
eigentliches Werk ist, das er treibet (Eph. 4,22).

Und das ist ein Ekel und Gräuel vor den reinen Augen des heiligen Gottes. Es gilt 
nicht, sich damit zu entschuldigen, wie man gerne zu tun pfleget: Es ist eben meine Natur 
so; ja wohl gar die Schuld auf den Schöpfer zu werfen: Warum bin ich so? warum bin ich 
nicht anders geschaffen? Aber, lieber Mensch! wer bist du denn, der du mit Gott rechten 
(Röm. 9,20) und mit deinem Schöpfer hadern willst? Nimm du deine Schande auf dich, 
und erkenne deine Sünde! David sagt es nicht zu seiner Entschuldigung, sondern schämt 
sich, und will Gottes Barmherzigkeit mit Vorhaltung seines tiefen Elendes bewegen, wenn 
er spricht: „Siehe, ich bin aus sündlichem Samen gezeuget;“ es ist von Mutterleibe an ein 
Trieb der bösen Lust in mir (Ps. 51,7). Und was für heimliche Schande, was für unkeusche 
Dinge, was für Befleckungen, was für Sünden entspringen aus dieser unreinen Quelle! Und 
was häufen die Menschen dadurch für Verschuldungen über sich vor Gott, dem reinen 



- 117 -

Licht? Dies alles, was unserer Menschheit Schande ist, hat Jesus auf sich genommen und 
an  seinem heiligen  Leibe  gebüßet.  Lasset  uns  daher  mit  desto  innigerer  Achtsamkeit 
hierbei

 a n  d i e  s c h m e r z l i c h e n  G e i ß e l s c h l ä g e  u n s e r s  E r l ö s e r s 
g e d e n k e n !  Dadurch  hat  er  unsere  sündlichen  Lüste  an  seinem  unschuldigen  und 
unbefleckten  Fleisch  abstrafen  lassen.  Was  Paulus  überhaupt  von  der  Absicht  des 
Todesleidens Jesu sagt (Röm. 6,6): „Wir wissen, dass unser alter Mensch mit gekreuziget 
worden ist;“ das gilt auch hier: Wir wissen, dass unser alter Mensch mit gegeißelt worden 
ist,  auf  dass  der  Sündenleib  gehörigermaßen  abgetan  werde.  Denn  dem  sündlichen 
Todesleib gehöret kein anders Traktament in Gottes Gericht; man kann auch nicht anders 
davon  los  noch  von  seiner  Verderbnis  gerechtfertiget  und  frei  werden,  als  dass  er 
niedergedrückt, gefangen genommen, gezüchtiget, entkräftet, ja gar getötet werde.

Weil  nun der unschuldige Mensch Christus Jesus für  uns und an unserer  Statt  in 
Gottes  Gericht  stand,  so  kam  auch  diese  gerechte  Ahndung  unseres  ausgeilenden, 
freventlichen, gottvergessenen Lüsternheit über ihn. Alles, was er um unsertwillen von 
innen trug und auf seine Seele genommen hatte, sich für uns zu heiligen, das ging, auch 
äußerlich über seinen Leib, und stand an seiner Leidensgestalt auch äußerlich zu einem 
Zeichen, dass der äußere Mensch sich in diesem Weltwesen verderbet und die Ordnung 
Gottes durch seine Eitelkeit geschändet habe. Deswegen sollte er nicht allein dasjenige 
versühnen,  was  dann  durch  seine  Abweichung  von  Gott  und  durch  Erweckung  einer 
irdischen sinnlichen Lust verschuldet hatte, sondern auch alles das, was weiter daraus 
erfolgte  und  noch  immerdar  von  uns  geschiehet;  und  aus  diesem  Grunde  fließt  die 
wichtige Wahrheit, die Röm. 5,16 steht: „Die Gabe hilft aus vielen, aus den von Adam her 
gehäuften, Sünden zur Gerechtigkeit.“

Schauen wir ihn nun an, wie sein Leib gepeitschet wird, so sehen wir an ihm die 
Zuchtrute Gottes über unser sündiges Fleisch. Von den Juden heißt es (Jes. 53,5): „Wir 
aber hielten ihn für den, der von Gott geschlagen und gemartert wäre.“ Sie meinten, um 
seiner eigenen Ungerechtigkeit und fälschlich angemaßten Ehre willen. Aber weil wir nun 
wissen, dass ihn Gott für uns zur Sünde gemacht hat, so halten wir ihn im Glaubenssinn 
bei seiner Geißelung für den, der von Gott an unserer Statt geschlagen und gemartert 
worden. Hier stand er nun als ein Züchtling Gottes für uns! So wurde der Anfang gemacht, 
dem Fleisch der Sünden sein Recht anzutun, bis es mit dem Tode selbst vollendet wurde.

Es zielte alles auf Abtun des Leibes der Sünden. Und gleichwie der Erlöser dieselbe 
durch seinen verdienstlichen Tod zuwege brachte,  so  gehörten alle  diese  vorgängigen 
Leiden seines Leibes nach den göttlichen Rechten mit dazu, und zwar aus dieser Ursache, 
weil das Vergeltungsrecht der Sache Gottes nicht nur überhaupt die wohlverdiente Strafe, 
sondern die auf die verschiedenen Arten der Verschuldung gemäße Strafe zuerkennet. Die 
Züchtigung der Rute gehört  auch im menschlichen Leben für das lüsterne Fleisch der 
unartigen  Kinder,  und  die  Züchtigung  der  Peitsche  für  das  mutwillige  Fleisch  des 
ungehorsamen  Knechts.  Hier  steht  der  Unschuldige  an  die  Säule  gebunden  in 
Knechtsgestalt, und muss sich peitschen lassen um unsers mutwilligen und wider Gottes 
Gesetz geil gewordenen Fleisches willen. Hier zeigt er an seinem heiligen Leibe, dass wir 
dadurch nichts anders verdient hätten, als dass Gott alle seine Ruten und Peitschen wider 
uns  aufhöbe,  um  uns  zu  schlagen  und  die  fleischlichen  Lüste  zu  verbittern  und  zu 
dämpfen.

Dahin gehöret auch, was Jesus sogleich nach der Geißelung widerfahren ist.  Man 
legte ihm einen alten unreinen Purpurmantel mit der äußersten Schmach an. Und dabei 



- 118 -

kann nun der hoffärtige Sünder, der so gern in schönen Kleidern prangt, seine Schande 
sehen,  die  Jesus  tragen  muss.  Man  drückte  ihm  die  Spitzen  der  Dornenkrone  zu 
empfindlichen  Schmerzen  in  sein  heiliges  Haupt,  und  damit  musste  er  den  Übermut 
büßen, der dem hochmütigen Sünder so leicht in den Kopf steiget und seine von Adam 
angeerbte Herrschsucht  verrät;  und in  diesem schmählichen Aussehen muss Jesus da 
stehen,  und  sich  von  den  Kriegsknechten,  die  ein  satanischer  Spott  entzündet  hatte, 
verhöhnen lassen! Siehe nun, o Sünder! Was du dir durch deine fleischlichen Lüste in der 
Üppigkeit,  in der Hoffart,  in dem Hochmut angerichtet hast zur Beschämung vor allen 
Engeln und zum Spott aller Teufel, und was dir von Gottes Zorn bevorstände, wenn du an 
deinem Fleisch nach Verdienst gerichtet werden solltest,  und es nicht dein Mittler und 
Versühner gebüßt hätte! Tausend, tausendmal sei dir, liebster Jesu, Dank dafür. Wir wollen 
nun bedenken,

2. was uns Jesus durch dies sein Büßen erworben habe?

Antwort: Dass die sündliche Lust im Fleisch nicht mehr über uns herrschen, noch ihre 
Macht zu Gefangennehmung unsers Willens und Ausübung ihrer Begierden beweisen solle. 
Petrus sagt davon (1. Petr. 2,24): „Christus habe unsere Sünden geopfert an seinem Leibe, 
und  an  demselben  bis  auf’s  Holz  hinaufgetragen,  dass  wir  der  Sünde  abkommen 
möchten.“ Diese Erledigung von unserer Sündensklaverei, diese Befreiung von der Gewalt 
der bösen Lüste in unserm Fleisch ist eine große Gnade, eine herrliche Wohltat, eine teure 
Frucht der Leiden Jesu.

Wer der Sünde noch mit Belieben und Freuden dienet, der achtet diese Frucht nicht 
und weiß sie nicht zu schätzen. Er mag keinen solchen Heiland haben, der ihn von seiner 
liebsten Lust frei mache, und ihm das benehme, worin sein Herz lebet, und solchen kann 
auch das Leiden Jesu nicht zu statten kommen. Sie werden selbst um ihrer Sünden willen 
gerichtet und in der Hölle gepeitschet werden.

Aber wer Lust am Gesetz Gottes hat nach dem inwendigen Menschen, und dabei 
erfähret, dass er nichts desto weniger ein Knecht der Sünde ist, welcher tun muss, was er 
nicht tun will; wer da klaget: Ich wollte wohl nicht, aber ich muss, ich kann nicht anders; 
wer darüber in der Empfindung seiner Not ausbricht: Ach, was bin ich für ein elender,  
jammervoller Mensch! wer wird mich doch herausbringen aus diesem Todesleib! Ich stecke 
ja  gar  zu  tief  darin,  ich  bin  ganz  versunken;  ich  liege  gefangen  in  den  Banden  des 
Fleisches: dem, dem wird es ein Evangelium, eine süße Botschaft sein, wenn ihm gesagt 
wird: Schaue auf Jesum! S i e h e ,  w e l c h  e i n  M e n s c h  e r  um deinetwillen worden 
ist! Da wirst du bald ein ander Lied anstimmen, und sagen können: „Ich danke Gott durch 
Jesum Christum, meinen Herrn, der mich so teuer erlöset hat (Röm. 7,25)! Und eben diese 
Absicht,  das Fleisch abzutun,  dem alten Menschen seine Macht,  ja  gar  das Leben zu 
nehmen, und die arme Seele aus dieser Gefangenschaft zu erledigen, hat Jesum in seiner 
Leidensarbeit zu so viel und vielerlei Mühe, zu so mannigfaltigen Schmerzen und zu den 
bittersten Empfindungen bis in den Tod gebracht. Was wider unsere Seelen stritt, das hat 
alles Jesum betroffen und geplaget, bis er den vollen Sieg in seinem Tod erlanget und alle 
unsere Feinde gedämpfet und getilget hatte. So ernstlich, so stand- und sieghaft ging 
Jesus in seinem Leiden wider die ganze Sündenmacht an! Und was nun insbesondere die 
Macht des Fleisches betrifft, so hat uns Jesus besonders durch seine Geißelung die Kraft 
erworben, wodurch diese Macht bei uns gebrochen und gedämpfet werden kann. Ehre sei 
unserm Erlöser, dass er darunter mit solcher Treue und Geduld ausgehalten hat! Er nahm 



- 119 -

es ja vom Vater nach seinem Willen an, da er sich unter diese harten Züchtigungen stellte, 
die für das sündliche Fleisch gehörten. Demnach hat er sich auch wirklich darunter Gott 
für uns geopfert und sich für uns geheiliget (Joh. 17,19). O, wie wird sein Geist, der nur  
auf  Gott,  dessen  Recht  und  Ehre  gerichtet  war,  jeden  Geißelschlag  mit  demütigster 
Ergebung der Gerechtigkeit geweihet, und seine betende Seele unter allen Schmerzen die 
Versühnung für unsere Schuld bei Gott gesucht und unsre armen Seelen verbeten haben! 
Daran müssen wir bei diesem äußerlichen Vorgange auch gedenken! So hat er durch die 
ausgehaltene Züchtigung seines Fleisches die Kraft erworben, die das Fleisch und seine 
bösen  irdischen,  unreinen  Lüste  dämpfen,  unkräftig  machen  und  in  die  Knechtschaft 
bringen kann, bis es in der Gemeinschaft des Todes Jesu gar abgetan werde. Das ist der 
besondere  Segen,  den  wir  von  dieser  schmerzlichen  und  schmählichen  Begebenheit 
erlangen und von unserm Erlöser zu wirklichem Sieg über die Sünde empfangen sollen. 
Daher ist nötig, noch zu zeigen:

3. Wie wir auch dieses Leiden Jesu anwenden und uns zu Nutzen machen  

sollen.

Ich will das Hauptsächlichste in kurze Erinnerungen fassen.

 S e h e t ,  w e l c h  e i n  M e n s c h !  Lernet bei dem Anschauen dieses Marterbildes 
einen ernstlichen und völligen Abscheu und Hass gegen alle fleischlichen Lüste fassen. 
Sollte es möglich sein, dass man noch einige Zuneigung, einiges Belieben an dem haben 
könnte, was das Fleisch angibt und zu seinem Vergnügen sucht, wenn Jesus in seiner 
Geißelung unserm Gemüt und Herzen recht gegenwärtig und mit lebendigem Eindruck 
eingeprägt wäre? Denke doch, wie du deinen Erbarmer und Liebhaber damit geschlagen 
und gemartert hast! Willst du dessen noch mehr machen? Denke nicht anders, als dass 
eine jegliche sündliche Begierde deinen Heiland mit den zackigen Spörnlein, die an den 
Geißelpeitschen waren, ritze und schmerzlich verwunde. Denke nicht anders, als dass ein 
jeglicher hochmütiger, einbildischer Gedanke ihm einen Dornenstich in sein heiliges Haupt 
gebe, und lasse dir darüber alle Fleischesgefälligkeit verschwinden. Denn Jesus hat ja in 
seinem  d a m a l i g e n  Leiden  auch s c h o n  a u f  d i c h  gesehen,  und  d e i n e n 
fleischlichen Sinn mit hinein gerechnet, da er sich unter diese Züchtigung begeben hat. So 
kann man in Andacht in einem auf Gott gerichteten Sinn bleiben, alle böse Lust vertreiben!

Aber hierzu ist gewiss ein recht tiefer Eindruck, eine recht aufgeheiterte Betrachtung, 
ein stetes Angedenken nötig, darin man sich täglich zu erneuern hat. Denn das Fleisch 
sucht  immer  wieder  seinen  Vorteil  zu  gewinnen.  Es  kann  mit  seinen  bezaubernden 
Schmeicheleien unser Gemüt so verdunkeln und unser Auge bekleistern, als wenn uns 
Jesus noch nie vor Augen gestellt worden wäre, (Gal. 3,1). Daher muss es ein ganzer 
Ernst sein. Sind es nun unter der Geißel vom Sohn Gottes selbst schon gebüßte Lüste, wie 
sollte ich ihnen auf’s Neue nachhängen oder im geringsten das Wort reden? Haben sie ihm 
solche Schmerzen gemacht,  wie sollte  ich nun meine Lust  daran haben? Ich will  nun 
meines Jesu sein, dem ich solche saure Mühe verursacht habe.  M e i n e m  Fleisch ist an 
ihm sein Recht geschehen. Ich lege in demütiger Beistimmung zu allem dem, was seines 
Herzens  Sinn  unter  diesem  Leiden  war,  alle  seine  Schläge  und  Schmerzen  auf  das 
verderbte Fleisch und Blut, dass es dadurch gezüchtigt, gedämpft und abgetan werde. Um 
seiner Trübsal willen soll mir alles, was Lust des Fleisches heißt, ein Ekel und Abscheu, und 
sein Leidensbild ein angenehmer Anblick, ja die Lust meines Herzens sein. „Ich will’s vor 
Augen setzen, mich stets daran ergetzen, ich sei auch, wo ich sei.“



- 120 -

 L e r n e t  e s  z u r  E h r e  d i e s e r  L e i d e n  J e s u  n u r  a u c h  r e c h t 
g l a u b e n ,  dass man von der Macht und Herrschaft der Sünde im Fleisch los und frei 
werden könne. Da fehlt es bei manchem, dem die Gewalt der sündlichen Begierden doch 
schon zur L a s t  und zu einer hart drückenden Knechtschaft geworden ist. Man wird unter 
seinen unkräftigen Vorsätzen und eigenmächtigem Streit wider die Sünde endlich so müde 
und matt, dass man es gar aufgibt und denkt: Es kann schon nicht anders sein; ich muss 
mich schon so fortschleppen bis in das Grab. Man stellt hernach nur seine Ve r n u n f t , so 
gut man kann, zum Wächter, dass das Fleisch nicht auf grobe Ausbrüche gerate, lässt aber 
dabei  seine fleischlichen Lüste in ihrer Kraft  wirken und auf mancherlei  Art  geschäftig 
genug sein. Und der  Fe h l e r  besteht vornehmlich darin: man hat die  A b s i c h t e n  der 
Leiden Jesu noch nie recht kennen gelernt. Man hat es ihm noch niemals v o n  H e r z e n 
z u g e t r a u e t ,  dass  er  uns d u r c h  s i c h  S e l b s t  geholfen habe und nun in  Kraft 
seiner verdienstlichen Büßung auch wahrhaftig frei machen k ö n n e . So lange man Jesum 
nicht  recht  kennen  lernt,  und  sich  nicht  mit  all  seinem  Elend  in  desselben  Leiden 
hineinstellt,  so  ist  es  kein  Wunder,  wenn  das  Fleisch  wider  allen  unsern  Willen  die 
Oberhand behält und uns allen unsern Gegensatz abgewinnt. „Denn dazu war je Not, dass 
uns nun Gott sollt’  geben seinen lieben Sohn, den Gnadenthron, in dem wir möchten 
leben.“ „Dazu ist der Sohn Gottes im Fleisch geoffenbaret worden, dass er unsere Sünden, 
daran er das äußerste Missfallen hatte,“ wegnehme, (1. Joh. 3,5). Diese Ehre soll nun sein 
schmerzhaftes  Leiden  haben.  Darum  wir  des  im  Evangelium  verkündigt  und  den 
M ü h s e l i g e n  und B e l a d e n e n  angeboten, dass sie bei dem e i n i g e n  v o l l e n d e t e n 
E r l ö s e r,  der  sich  ihrer  schon  in  seinem Leiden  so  treulich  angenommen habe,  die 
Errettung und Freiheit finden können. Und wer das Zeugnis annimmt, wer ihm für alle 
ausgestandene Arbeit herzlich dankt, d e r  l a s s e  n i c h t  a b ,  i m  G l a u b e n

 z u  b i t t e n ,  d a s s  i h m  d i e  K r a f t  g e s c h e n k e t  w e r d e ,  die von der 
Herrschaft der Sünde frei macht. Eben dieselbe Kraft, wodurch Jesus in göttlicher Geduld 
und heiliger Aufopferung seines Willens die Leiden seines Fleisches ausgehalten hat, kann 
und soll nun in uns zur Freiheit wirken. Der Geist des Lebens in Christo beweiset sich nun 
an uns in dieser Kraft, die er uns unter der Geißel erworben hat, und macht uns frei vom 
Gesetz der Sünde und des Todes, dem wir vorher unterworfen waren, (Röm. 8,2). So 
werden  diese  schweren  Leiden J e s u  a n  u n s  gepreiset  und  v e r h e r r l i c h t !  Wir 
empfangen nun den S e g e n  und die F r u c h t  davon zu unserer Errettung durch den Geist 
Christi, der nun damit beschäftigt ist, dass sein heiliges Leiden an uns nicht verloren sein,  
sondern uns zu statten kommen möge zu aller benötigten Hilfe und völligem Heil. – Mit 
dieser K r a f t  muss der W i l l e  unsers Herzens, der die Sünde hasset und seine innige Lust 
an dem Gesetz Gottes hat, aber nun durch das Fleisch geschwächet ist, dass er nichts 
vollbringen kann, sondern von der Gewalt der fleischlichen Triebe überwältigt wird (Röm. 
8,3), mit dieser Kraft, sage ich, muss unser schwache Wille gesalbet und gestärkt werden, 
nicht  allein  dem  fleischlichen  Ansinnen  Widerstand  zu  tun,  sondern  gar  von  seiner 
Herrschaft los und frei zu werden. Wem es Ernst ist, wem der göttliche Gnadenzug dazu 
sein innerstes Verlangen angefeuert und gleichsam einen Mut erwecket hat, der nahe sich 
im Glauben getrost zu Jesu hin und bitte um diese Siegeskraft, so wird sie ihm gegeben 
werden. Liebster Jesu! was du für mich getan und gelitten, das lass jetzt an mir kräftig 
sein;  wie es dein erbarmendes liebevolles Herz auf mich gemeint und mir  den Segen 
schon zugedacht hat, da du dich um meinetwillen an deinem heiligen Leibe hast geißeln 
und martern lassen, so mache mich jetzt  dessen teilhaftig! Ich stelle mich zu deinem 
Leiden hin; lass nun deine Kraft durch deinen Geist in mich drinnen, und nimm dadurch 
mich, mein Herz, meinen Willen und alles, was sich in mir regen kann, dir gefangen, damit  
mich keine andere Macht mehr gefangen nehmen könne! Zur Ehre deiner Leiden will ich 



- 121 -

nun gerne dir, dir alleine, und nicht mehr der Sünde, leben und dienen. Erlöse mich nur 
von mir selbst; mache mich durch deine Aufopferung frei von dem falschen Willen des 
Fleisches.  Hast du dich für mich unter diesen Schlägen und Schmerzen deines Leibes 
geheiliget, so lass mich nun in dir und durch dich geheiliget werden! Heilige du meinen 
Leib und Seele, und tilge durch deine Kraft alle fremde Glut in meiner Adern Höhle!

Wer auf solche Weise mit Gebet und Flehen an das priesterliche Herz seines Heilandes 
andringt, und mit ihm von seinem Leiden in gläubigem Vertrauen handelt, derselbe wird 
auch  erfahren,  was  Jesu  Kraft  vermag,  wenn sie  ihm sein  Herz  durchdringet  und  so 
gegeben wird, dass sie bei ihm wohne; wie Paulus diesen Ausdruck hat (2. Kor. 12,9). Da 
kann man bei aller Schwachheit, die uns noch in dieser Zeit anhängt, doch stark, mächtig 
und sieghaft sein. Das habe ich aber nicht nötig, weiter zu beschreiben. Die Erfahrung 
wird alsdann am besten lehren und zeigen, was diese erlangte Freiheit mit sich bringt. 
Doch ist es mit einem Sieg noch nicht alles ausgerichtet. So lang wir noch das irdische, 
sündige Fleisch an uns tragen, so sind wir dazu berufen und verbunden, unausgesetzt und 
beständig in der Gemeinschaft der Leiden Jesu zu bleiben und unsern Glauben darin zu 
unterhalten. Darum, wer da geglaubet und in der Kraft erfahren hat, dass Christus im 
Fleisch für ihn gelitten habe, der

 w a p p n e  s i c h  a u c h  m i t  d e m s e l b i g e n  S i n n .  Das gibt uns Petrus in der 
Betrachtung der Leiden Jesu an (1. Petr. 4,1). Was ist aber das für ein Sinn? Petrus will 
haben, wir sollen eben dieselben Gedanken von dem Leiden des Fleisches haben, welche 
Jesus davon gehabt hat, da er in dem Fleisch für uns gelitten. Der Sinn Christi ging dahin: 
dem Fleisch gehört die Züchtigung. Es soll in das Leiden gestellt, es soll abgetan werden. 
Die Sünde im Fleisch soll durch Leiden gedämpfet, ja getötet werden. Darum entzog er 
sein Fleisch nicht den schmerzlichsten Leiden, nachdem er dasselbe für unsern Sündenleib 
zum Opfer dargeben wollte. Er gab es willig dazu hin, und dieser sein Sinn war der Grund 
zu  der  vollkommenen Geduld,  in  welcher  er  alles  Leiden  ausgestanden  hat.  Bei  dem 
Anschauen unsers leidenden Erlösers sollen wir nun eben denselben Sinn fassen gegen 
das Fleisch, so lang wir es noch an uns tragen. Ve r s t e h e n  w i r  n u n  d i e s e n  S i n n ? 
Ein Christ soll keine Lust und Vergnügen für das Fleisch suchen; er soll seinem Fleisch 
nicht zärteln, nicht die Gemächlichkeit des Fleisches lieben und hegen, nicht das Wohltun 
des Fleisches zu seinem Vergnügen machen; mit einem Wort: er soll seinem Fleisch nicht 
wohlwollen,  sondern  er  soll  denken  und  den  durch  die  Erkenntnis  der  Leiden  Jesu 
aufgeklärten, festen Sinn fassen: d e m  F l e i s c h  g e h ö r t  z u  l e i d e n ;  das ist sein 
Recht,  so  ihm  angetan  werden  muss,  dass  ihm  sein  Gesuch  benommen,  seine  Lust 
gewehret und gedämpfet und seine Neigung getötet werde. Wer an dem Fleisch leidet, 
der kann nicht in desselben Lüste leben. Man wird dadurch von der Sünde abgebracht 
(Vers 2). Da hört das sündliche, lüsterne Gesuch des Fleisches auf. Das hat nun ein Christ,  
der gerne dem Willen Gottes leben will, zu großem Vorteil. Dahin ist es auch gemeint, 
wenn wir in dem alten Kirchenlied singen: „Den alten Menschen kränke, dass der neue 
leben mag.“

Deswegen soll sich ein Christ nicht mit Unwillen zum Leiden ergeben, weil er es eben 
nicht ändern kann, sondern er soll nach dem Sinn Christi das Fleisch gern zum Leiden 
hingeben, demselben eben das Recht zuerkennen, welches Jesus darüber ergehen lassen, 
und sich mit diesem Sinn zu aller Geduld und Ausharrung wappnen und stärken; und das 
ist  auch  die  Ursache,  warum  den  Gläubigen  in  dieser  Welt  so  mancherlei  Leiden 
widerfahren.



- 122 -

Weil es den Absichten der Weisheit Gottes und dem Grunde unserer Gemeinschaft mit 
Jesu nicht gemäß war, die Gläubigen, sobald sie Christi teilhaftig werden, von dieser Welt 
und von dem äußerlichen Leben im Fleisch gar wegzunehmen und in die Unsterblichkeit zu 
versetzen, so ist ihnen indessen das evangelische Gehalt angewiesen: so wir anders mit 
leiden (Röm. 8,17). Der Vater sorgt für sie, dass sie nicht von dem Fleisch, darin sie noch 
wallen, übervorteilet und an ihrem innerlichen Schatz beschädiget werden. Darum sind 
ihnen die Leiden nach seinem Maß bestimmt. Er weiß, was ihnen nötig, nützlich und gut 
ist, und tut es zu ihrem großen Vorteil, dass er sie bei ihrem Wandel auf Erden nicht ohne 
Leiden am Fleisch lässt. Sie kennen den Vater. Welchen der Herr lieb hat, den züchtiget er 
zu seinem Nutzen. Wo ist ein Sohn, den der Vater nicht züchtiget? Man darf es um so 
weniger für ein Strafgericht oder für eine Zornrute halten. Man darf auch nicht erst fragen 
(wie manchmal von Unverständigen geschiehet): womit habe ich dies verdient? du trägst 
ja noch das Fleisch an dir. Darum lass dir es wohlgefallem wenn es immer gedemütiget 
wird. Es wird dein Leiden eine gute Frucht der Gerechtigkeit  und des rechtschaffenen 
Wesens  ausgeben,  darüber  du  wohl  wirst  zufrieden  sein,  wenn  du  es  im  Glauben 
ausgehalten hast (Hebr. 12,6.11).

Wenn man nun mit diesem Sinn gewappnet ist,  so wird man sich keines Leidens 
weigern, sondern es sich noch zur Freude in seinem Herzen werden lassen, dass man 
auch auf solche Weise dem Leidensbilde seines Heilandes einigermaßen ähnlich wird, und 
nicht anders in der Welt ist, als wie er gewesen. Und ob man schon kein Leiden, wenn es 
noch  so  besonders  und  schwer  wäre,  zu  einigem  Verdienst  macht  noch  zu  machen 
begehret, sondern sich gerne demütiget, und sich solcher Gemeinschaft mit Jesu unwürdig 
hält; so ist einem wahren Christen doch von ganzem Herzen angelegen, sich unter allem 
Leiden dem Herrn zu heiligen (1. Petr. 315), und sich mit Leib und Seele allem seinem 
Willen aufzuopfern. Da steht man in einer seligen Schule, worin man die verdienstlichen 
Leiden  seines  Heilandes  immer  besser  erkennen,  teurer  achten,  inniger  verehren  und 
fruchtbarlicher genießen lernt. Da kann seines Leidens Kraft durch seinen Geist uns immer 
völliger einnehmen, und in unserer Schwachheit zu ihrer Vollendung reichen (2. Kor. 12,9).

Und wer  in  solchem Sinn bei  seinem Leiden sich  mit  Christo  durch den Glauben 
vereiniget, der kann und darf alles, was ihn in dem Fleisch betrifft, in die Gemeinschaft der 
Leiden Jesu rechnen, wenn es auch die gemeinsten Zufälle und Beschwerlichkeiten wären, 
bis  zu  den  höchsten  Proben,  das  man  seinen  Leib  in  Verfolgungen  zur  Schlachtbank 
hingeben  sollte.  Solchen  Vorteil  hat  der  Glaube  an  Jesu!  Dieser  Glaube  macht  den 
Liebhabern Jesu ihre Leiden angenehm, und verwandelt alle Bitterkeit in eine süße Frucht, 
die der Geist zu genießen hat.

Nun, der Herr verkläre selbst seine Leiden an uns zu seinem Preis! Wir wollen auf ihn 
schauen, den Anfänger und Vollender unsers Glaubens! Wir wollen seiner Liebe danken, 
und  die  Frucht  seiner  Leiden  von  ihm  zu  empfangen  suchen.  Wir  wollen  seine 
Gemeinschaft unser einiges Ziel, Bestreben, ja Freude und Ehre sein lassen! Er schenke 
uns nur die Kraft, die er uns erworben hat, und bereite uns ihm selbst zu allem seinem 
Wohlgefallen; er nehme von uns hinweg, was ihm missfällig und unähnlich ist, und mache 
uns unter allen Umständen unsers Lebens in dieser Zeit zu einem geheiligten Opfer seiner 
Liebe!

Amen



- 123 -

13. Predigt

Jesus wird von Pilatus zum Tode verurteilt.

Johannes 19,12 – 15

Die Juden aber schrien und sprachen: Lässest du diesen los, so bist du des Kaisers  
Freund nicht; denn wer sich zum Könige macht, der ist wider den Kaiser. Da Pilatus das  
Wort hörete, führte er Jesum heraus, und setzte sich auf den Richtstuhl an der Stätte, die  
da heißet Hochpflasters, auf Hebräisch aber Gabbatha. Es war aber der Rüsttag in Ostern  
um die sechste Stunde.  Und er  spricht  zu den Juden: Sehet,  das ist  euer König.  Sie  
schrien aber: Weg, weg mit dem, kreuzige ihn! Spricht Pilatus zu ihnen: Soll ich euren  
König  kreuzigen?  Die  Hohenpriester  antworteten:  Wir  haben  keinen  König  denn  den  
Kaiser.

Matthäus 27,24.25

Da aber Pilatus sahe, dass er nichts schaffte, sondern dass viel ein größer Getümmel  
ward,  nahm  er  Wasser,  und  wusch  die  Hände  vor  dem  Volk,  und  sprach:  Ich  bin  
unschuldig an dem Blut dieses Gerechten; sehet ihr zu. Da antwortete das ganze Volk und  
sprach: Sein Blut komme über uns und unsere Kinder.

Lukas 23,24.25; Johannes 19,16

Pilatus aber urteilte, dass ihre Bitte geschähe, und ließ den los, der um Aufruhrs und  
Mords willen war ins Gefängnis geworfen, um welchen sie baten; aber Jesum übergab er  
ihrem Willen. Da überantwortete er ihn ihnen, dass er gekreuzigt würde.

Eingang.

ir  haben  neulich  gehört,  wie  Jesus  vor  dem  Gericht  gestanden,  und  wie  ein 
förmlicher Gerichtsprozess über ihn ergangen sei. Nun wird weiter erzählet, wie 
endlich das Urteil von der höchsten Obrigkeit des Landes über ihn gefället und er 
zum Tode verdammet worden. Dahin musste es mit unserm Mittler und Bürgen 

kommen, wenn wir eine wirkliche Erlösung von dem Tode, dem wir schon heimgefallen 
waren,  durch  ihn  erlangen  sollten.  In  diesem Wege  musste  unsere  Sache  nach  dem 
Vorsatz Gottes ausgeführt werden. Daher wollen wir die Anleitung zu unserer dermaligen 
Passionsbetrachtung aus den Worten Pauli  nehmen (Röm. 5,18):  „Wie es  durch eines 
Einigen Sünde zur Verurteilung (oder Verdammnis) über alle Menschen gekommen: also 
ist es auch durch eines Einigen Gerechtigkeit über alle Menschen zur Rechtfertigung des 
Lebens gekommen.“ Hier stellt der Apostel den Adam und Christum gegen einander in 
Vergleichung. Der Sündenfall des einigen Menschen hat so viel verursacht, dass es nicht 
nur zu seiner, sondern auch zu aller seiner Nachkommen Verurteilung ausgeschlagen ist. 

W



- 124 -

Das geschahe durch Gottes Gericht, davon es vorher (Vers 16) heißt: „Das Gerichtsurteil 
ist kommen aus einer Sünde zur Verdammnis,“ das ist, zur wirklichen Verurteilung des 
Sünders. Christus ist der Einige, der eine Gerechtigkeit hat, mit welcher er auch in dem 
Gericht bestehen konnte. Durch diese seine Gerechtigkeit kam es über alle, deren er sich 
wegen ihrer schon empfangenen Verurteilung als Mittler angenommen hatte, auf das Neue 
zur Rechtfertigung des Lebens. So hat unser liebster Erlöser, Christus Jesus, wieder gut 
gemacht, ja überschwänglich gut gemacht (denn die Gnade ist größer als die Sünde), was 
Adam  zum  Schaden  aller  seiner  Nachkommen  verdorben  hatte!  So  geschah  eine 
wahrhaftige, vollständige, ja überschwängliche Genugtuung für das Verbrechen, das so 
viel Unheil angerichtet hatte! Sie geschah aber, indem sich Jesus für die Sünder hingab, 
und in alles das hineingab, worein sie durch Gottes Gericht gekommen waren. Darum 
erging auch über ihn die Verurteilung zum Tode, und diesen Umstand haben wir diesmal 
insbesondere zu betrachten.

Lieber Jesu, der du nun lebest in der Kraft deines unauflöslichen Lebens! Ehre sei dir 
über  deiner  tiefen  Erniedrigung,  dass  du  dich  nicht  geweigert  hast,  ein  Urteil  der 
Verdammung zum Tode um unsertwillen anzuhören! Lass uns nun davon ein Wort hören, 
das uns zum Segen und Leben gereiche! lass auch in diesem Augenblick die Gnade, so du 
dadurch erworben hast, kräftig an unsern Herzen wirken durch deinen Geist, damit wir 
deine Heilswege recht verstehen, und deiner in dem Glauben teilhaftig werden mögen zu 
unserer Seligkeit! – Ich will demnach aus unserm vorhabenden Passionsstück vorstellen:

Die Verurteilung Jesu, unsers Mittlers, zum Tode an unserer Statt.

Wir haben dabei auf gleiche Weise wiederum die drei Stücke zu erwägen:

1 . Wa r u m  d i e s e  Ve r u r t e i l u n g  ü b e r  J e s u m  g e k o m m e n ?

2 . Wa s  e r  u n s  d a d u r c h  z u w e g e  g e b r a c h t  h a b e ?

3 . W i e  w i r  a u c h  d i e s e s  L e i d e n  r e c h t  a n w e n d e n  u n d  z u  u n s e r m
H e i l  g e b r a u c h e n  s o l l e n ?

Abhandlung.

S c h u l d  und  S t r a f e  sind  die  zwei  unausbleiblichen  Folgen  der  Sünde  und 
Übertretung. Die Schuld wird in dem Gericht aufgedeckt und nach der Forderung des 
Gesetzes  gerüget.  Die  Strafe  wird  darauf  dem  Schuldigen  nach  dem  Maß  seiner 
Verschuldung  vermöge  der  Rechte  des  Gesetzes  zuerkannt.  So  schlägt  das  Urteil  zur 
Verdammung aus. Denn Verdammung heißt hier der richterliche Ausspruch, der über den 
Missetäter zu wirklicher Bestrafung seines Verbrechens ergehet, wodurch er das zu leiden 
verurteilet wird, was er nach der dem Gesetz angehängten Drohung der Strafe verwirket 
und verdienet hat. Jesus stand an unserer Statt im Gericht als der Selbstschuldige. Darum 
kam auch über ihn die Verurteilung zu derjenigen Strafe, die wir uns mit unsern Sünden 
zugezogen und verdient hatten. Weil er unsere Schuld auf sich genommen hatte, so wurde 
auch unsere Strafe auf ihn gelegt; und das ist d i e  Ve r u r t e i l u n g  J e s u ,  u n s e r s 
M i t t l e r s ,  u m  To d e  a n  u n s e r e r  S t a t t .  Es musste dieselbe aus den schon sonst 
angezeigten  Gründen  auch  in  dem  äußerlichen  Gericht  über  ihn  ergehen,  und  ein 



- 125 -

förmliches Todesurteil über ihn, den Gerechten, gefället werden. Das tat Pilatus, da er sich 
zuletzt auf den Richtstuhl gesetzt hatte. Wir wollen hierbei zu weiterer Einsicht der Leiden 
Jesu bedenken:

1. Warum diese Verurteilung über Jesum gekommen?

Die Antwort beruhet auf dem ersten Hauptgrund: Christus für uns! Und weil derselbe 
schon bei andern vorherigen Umständen mehrmals angezeigt, und auf seine Gemeinschaft 
mit uns, als des Bürgen, der uns vertreten hat, gedeutet worden ist, so will ich jetzt von 
diesem Vorgang seiner Verurteilung nur drei Umstände anmerken.

 Es ist dieselbe in den Evangelisten auf die gelindeste und geziemendste Weise 
ausgedrückt. D i e  G e r e c h t i g k e i t  d e r  G e s e t z e ,  n a c h  w e l c h e r  d e r  R i c h t e r 
a n f a n g s  d i e  S a c h e  u n t e r s u c h e n  u n d  b e u r t e i l e n  w o l l t e ,  k o n n t e  d e m 
U n s c h u l d i g e n  n i c h t s  a n h a b e n .  Pilatus konnte nicht wider ihn sprechen, noch 
dabei  die  Ehre  seiner  Rechte  vorschützen.  Er  musste  vielmehr  bis  auf  die  Letzte  die 
Unschuld des Beklagten bekennen,  und wollte  noch vor  den Augen des ganzen Volks 
durch das Waschen seiner Hände bezeugen, dass er ihn nicht mit Recht verurteilen könne. 
Doch stand der  Ausspruch selbst  bei  ihm als  der  höchsten Obrigkeit.  Darum heißt  es 
ausdrücklich: Er übergab, er überantwortete ihn ihrem Willen. Sie, die Hohenpriester und 
das Volk, forderten Barrabas los, welcher wirklich das begangen hatte, wessen sie Jesum 
vor Pilatus beschuldigten. Denn derselbe war um Aufruhrs willen straffällig geworden. Und 
da er sie fragte: „Was soll ich denn machen mit Jesu, den man Christus nennet?“ so sind 
sie geschwind mit der Antwort da: Den dagegen an das Kreuz! „Lass ihn kreuzigen!“ Und 
darauf beharren sie, bis sie den Richter unter allerlei Vorwänden dazu bringen, dass er 
ihnen mit Protestation seines öffentlichen Zeugnisses tut, was sie gerne haben wollten. 
Denn ihr Schluss war schon vorher gefasst: „Er soll des Todes sterben.“ Und Pilatus gibt 
endlich nach ihrem Sinn den Ausschlag dazu, und b e s t ä t i g t  ihr vorhergefasstes Urteil 
durch  seinen  Ausspruch  von  dem  Richterstuhl.  Darum  heißt  seine  Verurteilung  ein 
Überliefern, ein Übergeben in ihren Willen. Darunter waltet eine besondere Vorsehung 
Gottes. Jesus bezeugt dem Landpfleger selbst: „Du hättest keine Macht wider mich, wenn 
es dir nicht wäre von oben herab gegeben.“ So viel, und mehr nicht, war dem Richter von 
höherer Hand, als er selbst wusste, gegeben und verstattet, wider Jesum Macht zu haben, 
dass er ihn zum Tode übergab. Jesus wollte und sollte sterben für sein Volk, (Joh. 11,51), 
und zwar  unter  richterlicher  Hand,  wovon er  selbst  vorher  seinen Jüngern verkündigt 
hatte. Darum bekommt der ganze Gerichtsprozess ein solches Ende, dass der Richter den 
kündlich Unschuldigen ihnen zum Tode hingibt. Und sie nehmen ihn an, (Joh. 19,16). – 
Die Fügung aller dieser Umstände und der geflissene Ausdruck aller Evangelisten1 leitet 
uns auf ein tieferes Nachdenken, wie Jesus für uns in dem göttlichen Gericht gestanden 
und unsere Strafe auf sich genommen hat. Es heißt mit gleichen Worten von G o t t : „Er 
habe seinen Sohn für uns alle dahin gegeben,“ (Röm. 8,32). Sein Vater war der Richter in  
unserer Sache, und hat seines eigenen Sohnes, der allein aller Verschonung würdig war, 
um unserer Lossprechung willen zur Steuer seiner Gerechtigkeit nicht geschonet, sondern 
ihn zur Aufhebung unserer Schuld und Strafe dargegben Vom Vater kam dieser Ausschlag 
her, dass der Sohn in den Tod ging. Gott hat ihn zum Sterben hingegeben. Er tat seinem 

1 Es heißt wohl von Pilatus: „Da nahm Pilatus und Jesum und g e i ß e l t e  i h n . “ Er gab den Befehl dazu 
und  stellte  es  an.  Aber  niemals  heißt  es: E r  k r e u z i g t e  i h n ;  obschon  die  Juden  schrien: 
K r e u z i g e  i h n !  sondern mit veränderter Redensart: Er übergab ihn ihnen, d a s s  e r  g e k r e u z i g t 
w ü r d e .



- 126 -

väterlichen  Herzen  und  den  Rechten  der  ewigen  Geburt  vom  Vater  (wenn  man  es 
menschlich ausdrücken darf) gleichsam diese Gewalt an, dass er den lieben Sohn aus 
seinem Schoß in diese Welt, und aus seiner Bewahrung, wodurch er in desselben ganzen 
Lauf seine Hand über ihm hielt, so weit heraus gab, dass ihn seine Feinde nehmen und 
vermittelst ungerechter Hände an das Holz heften und umbringen konnten. So geschah es 
mit bestimmtem Rat und vorgängiger Erkenntnis Gottes, (Apg. 2,23). Und der Sohn gab 
sich selber freiwillig hin zum höchsten Wohlgefallen seines Vaters. Davon sagt Jesus (Joh. 
10,17): „Um deswillen liebet mich der Vater, weil ich mein Leben lasse.“ Es war hierbei  
dem Vater  und Sohn um unsere  Errettung aus  dem Tode und allem Unheil,  das  uns 
betroffen hatte, zu tun, da dieser sich selbst um unserer Sünden willen dargegeben hat 
nach dem Willen unsers Gottes und Vaters, welchem sei die Ehre in alle Ewigkeiten! Amen. 
(Gal.  1,4).  Daher  ging  die  Gerechtigkeit  Gottes  nicht  eigentlich  wider  den  Sohn  an, 
sondern wider die Sünde der Welt, die er als das Lamm Gottes trug. Und dieses wird sich 
gleich weiter erweisen.

 D i e  Ve r u r t e i l u n g  z u m  To d e  w a r  ü b e r  A d a m  u n d  s e i n  g a n z e s 
G e s c h l e c h t  s c h o n  v o n  G o t t  g e s c h e h e n .  Was Gott  gesagt  hatte:  „Welches 
Tages  du davon essen wirst,  wirst  du des  Todes  sterben,“  das  ist  gleich  in  Erfüllung 
gegangen.  Die  Verurteilung  ist  nichts  anderes  als  die  wirkliche  Erfüllung  derjenigen 
Drohung, die das Gesetz auf die Übertretung gesetzt hat. Des Tages, da der Sündenfall  
vollbracht  war,  ist  Adam  auch  an  Seele  und  Leib  gestorben.  Sogleich  wich  seine 
Herrlichkeit  von  ihm,  das  göttliche  Lebenslicht,  wodurch  er  über  alle  irdischen  Dinge 
erhaben und zur Gemeinschaft mit seinem Gott geordnet war, und nichts als Finsternis trat 
in seine Seele ein. Das war ein schrecklicher Verlust des Lichts und Lebens, so er aus Gott  
hatte, ein herber Tod. Und obschon seine Seele ihr natürliches Leben behielt, so war sie 
doch jetzt im Tode der Finsternis gefangen und entfremdet von dem Leben Gottes; dem 
Leibe aber blieb auch nichts als seine irdische, tierische, sterbliche, verwesliche Art; in 
diesem  sterblichen  Leibe  wachte  die  Eitelkeit  recht  auf,  und  ob  er  schon  noch 
Lebensempfindungen in der äußern Welt hatte, so war doch sein Adel dahin und der Tod 
war in ihn eingegangen. So kam gleich die Strafe auf die verwirkte Verschuldung an dem 
göttlichen  Gesetz.  Und  Gott  der  Herr  tat  selbst  den  Ausspruch  in  seinem Gericht,  in 
welchem er Adam vor sich gestellt hatte, und verurteilte ihn zum Tode: „Du bist Erde, und 
sollst  nun wieder zu Erde werden,“ (1.  Mose 3,19).  Von dem an ist  der Tod zu allen 
Menschen durchgedrungen, indem sie alle gesündiget haben. Und diese Verurteilung blieb 
in ihrer Kraft über alle Nachkommen, dass der Tod in ihnen war, und sie am Ende ihres 
schwachen,  zeitlichen,  eiteln,  vergänglichen Lebens  vollends  in  die  Todesfinsternis  mit 
Seele  und  Leib  überlieferte.  Darum sind  und  heißen  alle  Menschen  ohne  Unterschied 
Kinder des Zorns von Natur, das ist, ihrer jetzigen Natur und wirklichem Zustande nach, 
(Eph.  2,3).  Doch  hatte  Gott  seinen  Zorn  auf  die  erste  Übertretung  und  auf  die 
unglückselige Erbschaft, welche dadurch auf uns kam, nicht gleich in vollem Maß ergehen 
lassen; sondern weil er nach seiner Barmherzigkeit eine Haushaltung der Gnade in seinem 
Sohn dazwischen zu stehen beschlossen hatte, so setzte er einen Tag des Zorns und der 
Offenbarung  desselben  und  des  gerechten  Endgerichts  über  alles  gottlose  Wesen  der 
Menschen,“ (Röm. 2,5). Inzwischen aber herrschte doch der Tod von Adam an über alle, 
auf die sein Fall geerbt war, und bewies seine Gewalt um der Sünde willen, die sich je 
mehr und mehr ausbreitete. Paulus schreibt daher der Sünde und dem Tode ein mächtiges 
Reich zu, und sagt (Röm. 5,21): „Die Sünde hat in dem Tode als eine Königin regieret.“ So 
war eben der Mensch einmal in der Gewalt der Sünde und des Todes, und allem dem 
unterworfen, was die Herrschaft der Sünde in dem Tode über ihn brachte. Der Mensch 
hatte einmal den giftigen Stachel  des Todes in sich, welcher durch das verdammende 



- 127 -

Gesetz noch mehr geschärft wurde, (1. Kor. 15,56). Da war keiner, der sich dieses Stachels 
erwehren oder der Gewalt des Todes sich hätte entledigen können. Bei dem Leben im 
Fleisch saßen wir  in  Finsternis  und im Schatten des Todes,  (Luk.  1,79).  Das war  der  
allgemeine  Zustand  unserer  verderbten  und  der  Herrschaft  des  Todes  unterliegenden 
Natur. In solcher Not traf uns der Sohn Gottes an, da er zu uns in das Fleisch kam. Sein 
Erbarmen hatte ihn in unsere Mitte gebracht, uns zu helfen. Und weil nun die alle, deren 
er sich annehmen wollte, das schwache sterbliche Blut und Fleisch an sich hatten, „so ist  
auch er auf eine ähnliche Weise eben desselben teilhaftig worden,“ damit er darin des 
Sterbens fähig wäre und die herrschende Gewalt des Todes abtun könnte, (Hebr. 2,14). So 
weit sollte er ihnen gleich werden, dass er zwar die Sünde nicht in sich, aber doch auf sich 
nahm, und ihr Urteil tragen und zum Sieg über Sünde und Tod ausführen wollte. Darum ist

 d i e  S ü n d e  a n  J e s u  v e r u r t e i l e t  u n d  v e r d a m m e t  w o r d e n .  Das ist 
die große und tröstliche Wahrheit des Evangeliums, die uns Paulus von der Absicht der 
Leiden Christi sagt, (Röm. 8,3). Da das Gesetz (mit all seinem Vorhalten und Schelten) 
doch die aufgebrachte Herrschaft der Sünde nicht verwehren noch niederdrücken konnte, 
indem es unvermögend war durch das Fleisch, so hat Gott, als er seinen Sohn in der 
Ähnlichkeit des sündlichen Fleisches und als ein Sündopfer gesandt, die Sünde in dem 
Fleische verurteilet und verdammet. Die Verurteilung ging demnach über die Sünde an 
dem heiligen Opferleibe Jesu. Da zeigte Gott den Ernst seiner Gerechtigkeit  wider die 
Sünde, die auf dem Erdboden so mächtig worden war. Da erwies er sich als den Richter, 
der  derselben  nichts  nachgeben  noch  einräumen wollte.  Da  zeigte  er,  dass  es  seiner 
Heiligkeit und Gerechtigkeit nicht geziemend sei, dem Schuldigen die Sünde zu erlassen, 
und dieselbe doch sein oder bleiben zu erlassen, was sie geworden ist; sondern dass sie 
abgetan,  dass ihr  alle  ihre Gewalt  benommen, dass sie  getötet  und getilget,  dass ihr 
Todesstachel abgeschlagen, dass ihr Wirken vernichtet werden müsse, damit der Sünder 
von ihrer Herrschaft wegkomme, frei gemacht werde, und sie ihm samt des Todes Gewalt  
nichts mehr anhaben könne. Das tat Gott, da er die Sünde im Fleisch an dem Leibe seines 
Sohnes verdammte und dieselbe durch seinen Tod abtun, den Sünder aber retten wollte. 
Darum gab er seinen eigenen Sohn, der die Ähnlichkeit des Leibes der Sünden in dieser 
Absicht angenommen hatte, in den Tod hin. So kam die Verurteilung Jesu aus einem Eifer 
der Rache Gottes wider die S ü n d e  und zugleich aus einem Eifer der Erbarmung Gottes, 
um den Menschen zu retten, und über ihn eine Herrschaft seiner Gnade mit Gericht und 
Gerechtigkeit durch Christum Jesum aufzurichten, (Jes. 9,7). „Das war ein Tag der Rache 
über  alles  Böse,  zu  trösten  alle  Traurigen,  die  bisher  unter  einer  harten  Todesmacht 
gefangen und unter die Sünde beschlossen waren,“ (Jes. 61,2). Dahin ging die Absicht 
Gottes  und  unsers  Heilands  in  dieser  ganzen  hochwichtigen  Handlung.  Wir  haben 
demnach zu betrachten:

2. was uns Jesus dadurch zuwege gebracht habe?

Es ist

1 . e t w a s ,  d a s  u n s  d a d u r c h  a b g e n o m m e n ,  und

2 . e t w a s ,  d a s  u n s  d a g e g e n  g e s c h e n k t  w o r d e n .

Beides ist eine unaussprechliche Wohltat, worüber dem Erlöser ewiger Preis, Lob und 
Dank gebühret.



- 128 -

 S o  h a b e n  n u n  d i e j e n i g e n  k e i n e  Ve r u r t e i l u n g  u n d 
Ve r d a m m u n g  m e h r  a u f  s i c h ,  d i e  i n  C h r i s t o  J e s u  u n d  s e i n e r 
t e i l h a f t i g  s i n d .  Das ist der Schluss, den Paulus von Christo auf uns macht (Röm. 
8,1). Und das wird uns auch an Barrabas abgebildet, dessen Strafe auf Jesum fiel. Sobald 
der Unschuldige zum Tode verurteilt und übergeben war, so heißt es: „Da gab er ihnen 
Barrabas los.“ Dieser wurde nicht nur aus dem Gefängnis gelassen, sondern auch so auf 
freien Fuß gestellt, als wenn er nichts begangen hätte, nachdem J e s u s  an seiner Statt 
und für  seine Schuld haften musste.  So gehen wir  frei  aus von dem, was schon auf 
unserer Sünde im Fleisch lag. Diese zur Hölle drückende Last wird uns abgeladen und von 
uns genommen. Kein Urteil der Verdammung, welches das Gesetz uns immer entgegen 
hielt  und in  unser  Gewissen  schob,  soll  auf  uns  bleiben.  Dadurch  werden wir  unsers 
Gefängnisses im Fleisch erledigt. Es heißt davon Hebr. 2,15: „Jesus befreiete durch den in 
den Tagen seines Fleisches übernommenen Tod diejenigen, so in Todesfurcht das ganze 
Leben hindurch der Knechtschaft schuldig waren.“ Wir hatten unsere Verurteilung schon, 
und die beständige Furcht, bis dieselbe an uns zu völligem Tode vollzogen wurde, machte 
unser  ganzes  Leben  zu  einer  jämmerlichen  Knechtschaft,  worin  die  Sünde  über  uns 
herrschte und uns in ihrem Reich hielt. Nun aber, da an Christo die Verurteilung die Sünde 
getroffen hat, so ist es zur Erledigung derer ausgeschlagen, denen ihr Todesurteil zum 
beständigen Schrecken war, und die wohl wussten, was ihnen von Rechtswegen weiter 
bevorstand. So ist Jesus unser Goel geworden. Sein Leib war zum Opfer dargegeben, an 
welchem unsere Verdammung zu Ende kommen sollte. In dieser sauren Mühe, darunter 
seine Seele zu unserer Versühnung gearbeitet hat, riss er uns aus der Macht der Sünde 
und des Todes, und erlösete unsere Seelen. – Es trägt uns aber diese seine Übergebung in 
unsere Not nicht nur so viel aus, dass wir von der Verurteilung der Verdammung abkamen 
und losgesprochen wurden, sondern es wurde uns

 d a g e g e n  d i e  Re c h t f e r t i g u n g  d e s  L e b e n s  z u g e s p r o c h e n  u n d 
g e s c h e n k e t .  Rechtfertigung ist der Verurteilung in der Schrift entgegengesetzt Diese 
ging auf den Tod, jene führt zum Leben. Darum nennt es Paulus auch in dem Eingangs 
angeführten Spruche ausdrücklich, wenn er sagt: „Also ist es auch durch eines Einigen 
Gerechtigkeit  zur  Rechtfertigung des Lebens über  alle  Menschen gekommen.“  –  Diese 
Rechtfertigung ist auch ein Rechtsspruch von Gottes Thron. Gott, der die Sünde im Fleisch 
einmal  zur  gänzlichen Abtuung verurteilt  hat  an  dem Opferleibe  seines  Sohnes,  eben 
derselbe hat uns, die wir des Todes schuldig waren, auf’s Neue das Leben zugesprochen 
und in ihm geschenkt. Denn es war dem lebendigen Gott nur darum zu tun, dass wir 
wieder zu dem Leben kommen möchten, dessen wir durch die Einführung der Sünde und 
des  Todes  verlustig  worden  waren.  Und  dieses  wird  uns  durch  die  Rechtfertigung  in 
Christo zuerkannt.  So haben wir  um der Verurteilung unsers Mittlers  willen ein neues 
Recht  zum Leben.  Und das ist  auch rechtlich ausgemacht durch Jesu Blut  vor  Gottes 
Thron. – Aber unsere Rechtfertigung hat erst ihren offenbaren Ausschlag bekommen durch 
die A u f e r s t e h u n g  Jesu Christi. Denn er führete seine Gerechtigkeit, um welcher willen 
weder Sünde noch Tod ihm etwas anhaben konnte, durch den Weg des Todes in das 
Leben aus, und überwand hiermit gleichsam in ihrer eigenen Festung alle unsere Feinde, 
dass  seine  Gerechtigkeit  durch  seine  Auferstehung  im  Triumph  stand  und  den  Sieg 
offenbarlich zeigte. Darum heißt es von ihm: „Er sei gerechtfertigt worden im Geist, in 
dem geistlichen Leben seiner Menschheit, welches er durch seine Auferweckung aus dem 
Tode angezogen hat;  nachdem er durch den Tod, den er in dem Fleisch gelitten,  die 
Sünde, so auf ihn gelegt war, gänzlich abgetan und die ewige Gerechtigkeit wiederbracht 
hat,“ (1. Tim. 3,16). Daher müssen wir zur Erkenntnis unsers Rechts, das uns Jesus zu 
dem Leben erworben hat, in seinem Todesgang hinaus schauen bis auf den herrlichen 



- 129 -

Ausschlag,  den  unsere  Sache  dadurch  bekommen  hat,  dass  der  Vater  durch  seine 
Herrlichkeit Christum von den Toten a u f e r w e c k e t , und ihn dadurch von aller Schmach, 
die auf ihn gefallen war, gerechtfertigt hat. – Und auf solche Art ist durch den einigen 
Menschen,  Jesum Christum,  die  Gerechtigkeit  in  die  Welt  und  unter  das  menschliche 
Geschlecht hereingekommen, und das Leben durch diese Gerechtigkeit,  und so ist das 
Leben auf alle Menschen hindurchgedrungen, dieweil sie alle in ihm gerechtfertigt worden 
sind. Denn was an dem ersten Adam vorging, war ein Bild dessen, was im Gegenteil durch 
den letzten Adam geschehen sollte,  (Röm. 5,14).  Alle  Menschen sind in Adam und in 
Christo  wie  ein  einiger  Mensch  vor  Gott.  Was  von  jenen  auf  uns  kam,  hat  dieser 
aufgehoben, damit wir seiner Rechte in seiner Gemeinschaft teilhaftig würden. Es kommt 
demnach bei uns nur darauf an, dass uns das erworbene Heil nun auch wirklich zu statten 
komme. Und davon will ich jetzt noch etwas melden, wenn wir betrachten:

3. Wie wir auch dieses Leiden Jesu in rechter Ordnung anwenden und 

benutzen sollen?

 Vor  allen  Dingen  ist  es  billig, d a s s  w i r  a l s  A d a m s k i n d e r  u n s e r n 
e l e n d e n  S ü n d e n s t a n d  r e c h t  e i n s e h e n  u n d  t i e f  z u  H e r z e n  n e h m e n . 
Dass durch Gottes Gericht schon eine Verdammung auf uns liegt, das zeigt uns der Tod, 
dem wir alle unterworfen sind. Wir tragen ihn bei Leibes Leben schon mit uns herum und 
können uns dessen nicht erwehren, dass er nicht seine Gewalt an uns ausübe. Das kommt 
von der Verurteilung her, die über die Menschen wegen der Sünde ergangen ist. Und das 
wirkliche Sterben ist an sich selbst nichts anders als eine Vollziehung des Urteils und eine 
völlige Auslieferung in die über den fleischlichen Menschen verhängte Strafe. Das ist nun 
als der kläglichste Jammer und als das entsetzlichste Schicksal der Menschheit anzusehen, 
wenn und so lange man außer Jesu Christo ist. – Aber so gewiss einem Jeden, der im 
Fleische lebt, dieses bevorsteht, so gewiss keiner übrig bleibt, den der Tod nicht hinraffte: 
so ungern kommen die Menschen daran, dieses Elend recht zu bedenken und es als eine 
Wirkung der auf ihnen haftenden Verdammung anzusehen. Es schaudert ihnen die Haut, 
und die Furcht des Todes, die sie schon im Inwendigen schreckt und ihnen alle Lust der 
Welt  verbittert,  wird  ihnen  zu  einer  desto  größeren  Folter,  wenn  sie  sich  als  solche 
Missetäter in Gottes Gerichtsbarkeit ansehen sollen, die den Strick schon am Halse tragen. 
Sie möchten lieber ihres Elendes und ihres Leids, so viel möglich und so lange es sein 
kann, vergessen, und des Todes Bitterkeit einigermaßen vertreiben, als sich durch zeitige 
Vorstellung desselben ihren Jammer erwecken und vergrößern. Daran haben alle Kluge der 
Welt von Alters her bis auf diese Stunde gekünstelt und sich mancherlei unzulängliche, ja 
vergebliche  Mittel  ausgesonnen.  Man  möchte  es  auch  dem armen  Menschen  weniger 
verdenken, dass er sich nicht gern in dieses betrübte Nachdenken begibt, so lange er 
nichts  von  einem  Mittler  und  Erlöser  weiß  noch  glaubt.  Denn  da  führte  ihn  seine 
Überlegung gerade hin zu einer völligen Verzweiflung, und stellte ihm den Rachen des 
Todes und der Hölle, der ihn verschlingen wird, schon offen dar. Aber wer das Evangelium 
von Jesu Leiden hört, wem gesagt wird, dass sein Heiland sich in seine Not gesteckt habe, 
wer ihn in seiner Verurteilung anschauen, und von ihm denken kann und darf: „Die Strafe 
liegt auf ihm, auf dass wir Friede hätten:“ derselbe soll sich um so weniger weigern, auch 
die Ursache dessen, das ist, unsern verdammlichen Zustand, fruchtbarlich zu bedenken 
und  im  Blick  der  erworbenen  und  angetragenen  Gnade  auf  seinen  durch  Christum 
ausgehobenen Jammerstand herzhaft zurück- und hinein zu schauen. Das ist der Lehrart 
Pauli  gemäß,  der,  wenn  er  die  Rechtfertigung  in  Christo  preiset,  erst  auf  die  tiefe 



- 130 -

Erkenntnis unsers sündlichen Verderbens und der auf uns liegenden Verdammnis weiset 
(Röm. 5; Eph. 2). – Wir sollen uns nach dem Zeugnis des Worts ansehen und kennen 
lernen, wie uns Gott angesehen hat, da er uns seinen Sohn zum Heiland und Erlöser gab. 
Wären wir nicht verurteilte, verdammte Sünder gewesen, so wäre eine solche Verurteilung 
nicht auf Jesum gekommen. Wären wir nicht schon unter die Gewalt des Todes gefallen 
gewesen, so hätte Gott nicht seinen eigenen Sohn dahin gegeben. An dem, was Gott an 
uns gewendet hat, sehen wir offenbar, in was für einem Zustand wir unter der Sünde 
lagen. Wer seine Augen davon abwendet, und sich selbst nicht gern noch ernstlich so an- 
und einsehen will, derselbe widerspricht dem Rat und den Wegen Gottes, auf welchen er 
unser Heil durch seinen Sohn zu Stande gebracht hat. Dahin meint es Johannes, wenn er 
schreibt: „So wir sagen, wir haben nicht gesündiget (unsere Sache steht nicht so schlimm, 
unsere Sündenverschuldigung ist nicht so groß, unser Zustand ist nicht so verdammlich), 
so machen wir Gott zu einem Lügner (der es uns sowohl durch sein Gesetz als durch das 
Todesleiden seines Sohnes erweiset), und sein Wort (weder des Gesetzes noch der Gnade) 
ist nicht in uns,“ (1. Joh. 1,10).

Und nun, ihr Lieben! bedenkt euch ein wenig hierüber. Kommt es nicht aus eben 
diesem falschen und lügenhaften Sinn her, wenn den Zuhörern die Rede und der Vorhalt  
unleidlich und ganz zuwider ist, welcher ihnen ihren verdammlichen Zustand außer Christo 
entdeckt und vor Augen stellt? Ja, wenn wir keinen Jesum hätten; ja, wenn man nicht die 
armen Seelen auf Jesum hinwiese; ja, wenn man ihnen nicht dadurch erweisen wollte, wie 
unentbehrlich  ihnen  ein  Heiland  sei,  und  zugleich,  wie  gut  es  sei,  dass  wir  einen 
vollendeten Heiland haben: so möchten sie wohl die Ohren zustopfen, dass ihnen ein 
solches Wort von ihrer Sünden- und Todesknechtschaft nur nicht gesagt, und ihnen ihr 
Elend nicht schwerer gemacht würde. Aber wenn man den Sündern ihren Erlöser nur 
gleichsam aufdringen und sie vermögen will, ihr Heil bei ihm zu suchen: was ist das für ein 
verehrtes Urteil,  für  ein widerspenstiger Sinn,  wenn es nichts desto weniger von dem 
Prediger heißt: Er verdammet alle Leute. Mein lieber Mensch! wer kann, wer will  dich 
verdammen? Aber wenn dir der Jammerstand, darin du dich schon befindest, und darin du 
unter dem Zorn Gottes bleiben wirst,  so du dich nicht von ganzem Herzen zu Christo 
wendest; wenn dir deine wirkliche Not aufgedeckt, und deine Errettung angewiesen wird: 
das ist E va n g e l i u m ,  ein teures und aller Annehmung wertes Wort. Erkenne, wer du 
bist,  damit  dir  Jesus  zu  statten  komme.  Bist  du  nicht  ein  verlorner  und  verdammter 
Mensch, so bedarfst du keinen, der dich von dem Zorn und aus Tod und Hölle rette. Wie 
willst du denn Jesum preisen und ihm für sein Leiden danken? So lange du dich nicht 
selber verdammst, so kann dich Gott nicht rechtfertigen; das ist, so lange du dich nicht so 
ansiehst und aufrichtig vor Gott angibst, wie deine Taten wert sind, wie sein Gericht über 
dich  erkannt  hat,  so  kannst  du  nicht  an  dem  Teil  nehmen,  was  dir  Jesus  dagegen 
geworden ist, so wirst du dich nicht an Gottes freie Gnade in Jesu Blut ergeben. Darum 
legt uns auch unser öffentliches Glaubensbekenntnis ein solch demütiges und aufrichtiges 
Geständnis  in  den  Mund:  der  mich  (wer  war  ich  denn?)  verlornen  und  verdammten 
Menschen erlöset hat! Wer es in Wahrheit glaubt, der wird zum Preise seines Erlösers nicht 
anders von sich selber denken und halten. Und um so inniger wird ihm

 angelegen  sein, d a s s  e r  i n  C h r i s t o  e r f u n d e n  w e r d e .  Ein  wahrer, 
lebendiger Glaube versetzt ihn in Christum. Alsdann kommt ihm das wirklich zu gut, was 
Christus für uns geworden ist. Deswegen bestimmt und setzt es Paulus sehr genau, wer 
Teil an den Verdiensten Jesu habe. So ist nun keine Verdammung mehr auf denen, die in 
Christo sind. In ihm sieht uns Gott anders an, als er zuvor getan! Wer demnach Jesu 
Christi gerne teilhaftig und durch ihn von aller Verdammung los werden will, der stelle Sich 



- 131 -

in seinem Leiden zu ihm hin und sage ihm: Ich will der Barrabas sein, für den du das Urteil 
des Kreuzestodes auf dich genommen hast. Ich bin es auch, ich sollte büßen. Aber hast du 
dich  für  mich  dargegeben,  so  ist  deine  Verurteilung  meine  Lossprechung.  Bist  du  an 
meiner  Statt  überantwortet  worden,  so  gehe  ich  frei  aus.  Meine  Sünde  ist  an  dir 
verdammet worden. – So nimmt sich der Glaube dessen an, was ihm von dem Todesurteil  
Jesu verkündigt wird, und vereinigt sich darüber mit  seinem Heilande, das Recht zum 
Leben durch ihn zu erlangen. Man lernt nach dem Zeugnis des Evangeliums im Licht des 
Geistes den tiefen Grund dieser Überantwortung Jesu erkennen, wodurch er sich ganz in 
unsere Not hineingestellet hat, und eignet es sich dann im Glauben auf solche Weise zu, 
dass  man sich auch in  der  Auferstehung Jesu als  vollkommen gerechtfertigt,  von der 
Sünde und des Todes Macht völlig befreit, und ins Leben hergestellt sieht und findet. Da 
wird der Glaube getrost und mutig, wenn ihm nun das erwünschte Freiheitsrecht in der 
Gnade  durch  die  Gerechtigkeit  seines  Versühners  und  Erlösers  zuerkannt  und 
zugesprochen  wird.  Da  fällt  alles  weg,  was  den  Sünder  vorher  gedrängt,  gefangen 
gehalten  und  bis  zur  Hölle  gedrückt  hatte.  Er  kann  dem allen  Trotz  bieten,  und  mit 
glaubensvoller Freimütigkeit sich auf seinen vollendeten Erlöser berufen: Wer will (mich) 
verdammen? Christus ist hier! Hab’ ich doch Christum noch; wer will mir den nehmen, 
nachdem ihn mein Glaube gefasst, und sich in ihn gesenket hat? Und der ist ja (für mich) 
gestorben, und hat mein Todesurteil ausgehalten; ja vielmehr, der auch auferwecket und 
zu meinem Besten gerechtfertigt worden ist, (Röm. 8,34). Diesen Ausschlag hat meine 
schlimme Sache durch ihn zu einem ewigen Recht der Gnade des Lebens bekommen! Und 
so steht ein Gläubiger nicht mehr für sich und in seiner eigenen Gestalt vor Gott, sondern 
wird in Christo Jesu angesehen, und mit Freundlichkeit von dem Vater angesehen in dem 
Geliebten.

So etwas Reales, göttlich Gegründetes und Beständiges ist es um die Gemeinschaft, in 
welche der Glaube mit Jesu tritt! In derselben hat er alle die Rechte der Gerechtigkeit Jesu 
zu genießen. Darum kann nichts Wichtigers noch Seligers gedacht werden, als in Jesu 
Christo zu sein, und durch den Glauben sich ihm so einverleibt zu haben, dass man in ihm 
bleibe und niemals außer ihm erfunden werde, wenn uns irgend etwas von den Dingen, 
die  wider  uns  sind,  antasten  will.  Da  besteht  man  aus  seinem  Gnadenrecht  mit 
Freudigkeit,  und  der  Geist  Christi  deutet  uns  dasselbe  mit  seinem  versicherten  und 
tröstlichen Zeugnis auf alles, was uns noch bis zu unserer Vollendung bevorsteht. Da darf 
man den zukünftigen Zorn, der über die ungläubige Welt ergeht, nicht mehr fürchten. Man 
ist  schon geborgen in den Schutz der  Gerechtigkeit  Christi  und in die Freistatt  seiner 
Wunden.  Wenn  nun  der  Glaube  hinausdenkt  und,  wie  er  auf  das  vorige  Elend  des 
verdammlichen Zustandes zurückgesehen hat, also nun auch voraus sieht, was über diese 
Sündenwelt  kommen  wird:  wie  groß  muss  ihm seine  Errettung  und  die  ewig  gültige 
Rechtfertigung in Christo Jesu sein! Da gilt  es,  aus seiner Gemeinschaft  mit  Jesu den 
herzhaften  Schluss  zu  machen:  vielmehr  werden  wir  also,  da  wir  nun  in  seiner 
Blutgerechtigkeit gerecht worden sind, durch ihn errettet und freigestellt werden von dem 
Zorn, darin die Welt brennen wird, (Röm. 5,9). So viel Glaubensgründe, so viel Vorrechte 
hat ein gerechtfertigter Sünder, wenn er nun in Christo Jesu ist! Da mag der Zorn, der um 
der Auserwählten willen so lange aufgehalten und aufgespart worden ist, endlich aus- und 
in dem Eifer seiner Rache anbrechen, dass die Welt, die im Argen liegt, verdammt werde: 
so ist, wer in Christo Jesu ist, dem allem schon entrissen und entgangen. Er freuet und 
rühmet sich in Gott, der sein Vater in seinem Sohne geworden ist, und ist der Herrlichkeit 
gewärtig, die ihm in dem Erbteil des Lebens versprochen ist. Nur soll man



- 132 -

 d e r  S ü n d e  u n d  i h r e r  M a c h t  n i c h t s  m e h r  e i n g e s t e h e n  n o c h 
e i n r ä u m e n ,  s o n d e r n  s i c h  d u r c h  d e n  G l a u b e n  i n  d e r  G e m e i n s c h a f t 
J e s u  b e s t ä n d i g  v o n  d e r s e l b i g e n  l o s  h a l t e n ,  w e n n  m a n  e i n m a l  i n 
d e r  Re c h t f e r t i g u n g  v o n  i h r  l o s  g e w o r d e n  i s t .  Die Verurteilung bleibt auf 
der Sünde und ihrem ganzen Reich ewiglich liegen, wie sie an dem Opferleibe Jesu einmal 
verurteilt und verdammt worden ist. Darum hat er jetzt die Macht, zu richten (Joh. 5,22) 
alles Fleisch, und die völlige Scheidung des Guten und Bösen auszuführen. Und Gott kann 
der Sünde niemals ein anderes Recht zugestehen, als welches an Jesu über sie ergangen 
ist.  Daher  hat  Jesus  die S ü n d e  n i c h t  gerechtfertigt,  dass  sie  keine  Schuld  noch 
verdammliches Verbrechen mehr sei, sondern er hat d e n  S ü n d e r  diesem Verderben 
entrissen, die Seelen der Menschen davon errettet und wieder zu Gott gebracht. Wer nun 
in Christo Jesu ist, der hat auch Christi Sinn und sieht die Sünde nicht anders an als eine 
durch  Christi  Todesurteil  verdammte  Sünde.  Daher  kann  er  in  diesem  Sinn  keine 
Gemeinschaft  mehr  haben  mit  der  Sünde,  noch  ihr  das  Wort  sprechen.  Er  dankt  es 
vielmehr seinem Erlöser, dass er nun kein Schuldner mehr ist, welcher der Herrschaft der 
Sünde im Fleisch ihren Abtrag tun und als ein Gefangener dienen muss (Röm. 8,12), und 
lässt sich sein Freiheitsrecht so teuer und kostbar sein, dass er dem Herrn mit Freuden 
dient, der ihn an- und aufgenommen hat. Das ist der selige Zustand derjenigen, die die 
Erlassung aller ihrer Schuld und das Gnadengeschenk der Gerechtigkeit  des Lebens in 
Christo erlanget haben! Sie wissen, was sie nun an Jesu haben, und ihr Leben ist in der  
Gemeinschaft mit ihm durch den Glauben, bis sie sein Angesicht sehen.

So gut kann es uns allen werden, ihr Lieben! denn Jesus, der Sohn Gottes, hat sich 
für uns alle dahin gegeben. So wohl kann’s uns allen in Zeit und Ewigkeit gehen! denn der 
Vater hat es uns allen in Christo zugedacht und geschenkt. Versäume doch keiner diese 
großen und gewissen Seligkeiten! Ach dass doch keines dahinten bleibe und dem Zorn 
anheimfalle und im Tode bleibe, da es zum Leben auch jetzt berufen ist! Es bleibt zur Ehre 
seiner Leiden in Ewigkeit bei dem festgestellten Grundgesetz seines Reichs und bei dem 
majestätischen Ausspruch des Herrn selbst: „Wer da glaubet, der wird errettet werden; 
wer aber nicht glaubet, der wird verdammt werden.“

Amen



- 133 -

14. Predigt

Simon von Cyrene muss Jesus sein Kreuz nachtragen.

Matthäus 27,31.32; Markus 15,20.21; Lukas 23,26; Johannes 19,16.17

Da nahmen die Kriegsknechte Jesum, zogen ihm den Mantel aus, und zogen ihm  
seine Kleider an, und führeten ihn hin, dass sie ihn kreuzigten. Und er trug sein Kreuz.

Und indem sie hinaus gingen, ergriffen sie einen Menschen von Cyrene, mit Namen  
Simon, der vom Felde kam, der ein Vater war von Alexander und Rufus, den zwangen sie,  
dass er ihm sein Kreuz trüge, und legten das Kreuz auf ihn, dass er’s Jesu nachtrüge.

Eingang.

s sei ferne von mir rühmen, denn allein von dem Kreuze unsers Herrn Jesu Christi, 
durch welches mir die Welt gekreuzigt ist und ich auch der Welt.“ So redet ein 
Mann, dem die Lehre von dem gekreuzigten Jesus vorher auch zu einem Ärgernis 
und zur Torheit gewesen war. Aber da es Gott wohlgefiel, seinen Sohn in ihm zu 

offenbaren, so bekam er davon auf einmal ganz andere Gedanken. Paulus bezeugt hiermit 
seinen reinen und heldenmütigen Christensinn, (Gal. 6,14). Was ihm zuvor zum äußersten 
Abscheu und Ekel war, daraus macht er jetzt seinen größten, ja einzigen Ruhm. Wogegen 
er vorher die ausnehmendste Widrigkeit und Feindschaft sowohl in seinem Herzen hatte, 
als auch mit der Tat bewies, das hat ihm jetzt sein ganzes Herz eingenommen. Eine solche 
erstaunliche, durchgängige Grundveränderung kann die Erkenntnis des Kreuzes Jesu bei 
einem Menschen zuwege bringen,  wenn er  diese  Predigt  als  Gottes  Kraft  und Gottes 
Weisheit an seinem Herzen inne wird und erfährt! Einen solchen völligen Sieg über die 
ganze Art zu denken und zu handeln, die man vorher mit der übrigen Welt gemein hatte, 
kann das Wort von dem Kreuz erhalten! – Und Paulus will nicht der einzige sein, der den 
Ruhm des Kreuzes so hoch setzt,  und darüber alles,  was Fleisch und Welt  liebet und 
hochschätzt, ausgibt, von sich scheidet und für nichts achtet. Er stellt sich allen, die Jesum 
als ihren Herrn angenommen haben, zum Exempel und Zeugnis dar, und sagt deswegen: 
U n s e r s  H e r r n .  Ihr wollt ja auch an dem Jesus Anteil haben; ihr habt euch ja durch 
meine Predigt auch zu ihm bekannt. So lässt nun meinen Sinn und Bekenntnis auch bei 
euch gelten, demselben nachzukommen. Es sei ferne von mir! bei mir soll man das in 
meinem ganzen Bezeugen und Wesen nicht antreffen. Ich stehe mit Herz und Sinn auf das 
äußerste dagegen, dass ich mich keines Dinges (so scheinbar, so angenehm, so belobt, so 
vorteilhaft es auch immer heißen möchte) rühme, noch etwas darein setze, und dadurch 
einen Vorteil  suche.  Ich bleibe bei  Jesu Kreuze,  und zwar  ganz allein  und ohne alles 
andere. Das soll mein Ruhm sein; denn er ist mein Herr! und was dieser Sinn und dieses 
Bekenntnis  in  der  Welt  mit  sich  führt  und nach  sich  zieht,  das  nehme ich  auf  mich. 
Keinerlei  Begegnisse  können  mir  die  Hochachtung  und  den  Ruhm  des  Kreuzes  Jesu 
schwächen, viel weniger benehmen. Fasset gleichen Sinn! So viele sind, deren Herz und 
Sinn auch dahin gehet, über die sei Friede, die sollen dem Herrn gesegnet sein (Vers 16)! 

E



- 134 -

– Das ist ja wohl ein edler, ein lauterer, ein freimütiger, ein erhabener Sinn, der weit über 
alles, was Welt und ihre Art ist und heißt, empor steigt! Aber er sollte wohl bei solchen, 
die einen gekreuzigten Heiland bekennen, nicht so fremd und seltsam sein, als es sich 
leider zu unserer Zeit an den Tag gibt. Der Geist Jesu will ihn gern in ein jegliches Herz 
pflanzen, dem dies Kreuzesgeheimnis in Licht und Klarheit offenbar und in göttlicher Kraft 
bewiesen wird. Und wer das Ärgernis des Kreuzes einmal überwunden hat, der soll sich 
billig  angelegen  sein  lassen,  einen  solchen  tapfern  Christensinn  zu  haben  und  zu 
beweisen. Die Liebe zu unserm gekreuzigten Herrn soll uns so weit treiben, dass wir aus 
seinem Kreuze  auch unsern  Ruhm machen.  Ich  wollte  wünschen,  dass  ich  fähig  und 
ausgerüstet genug wäre, euch diesen Ruhm recht anzupreisen, und alle Herzen, die etwas 
auf Jesum und sein Kreuz halten, dazu kräftig aufzumuntern und ihren Sinn zu erwecken. 
– Der Grund dazu liegt in einer wahren G e m e i n s c h a f t  d e s  G l a u b e n s  m i t  J e s u 
K r e u z e .  In  diesem Absehen  will  ich  diesmal  mit  Zuziehung  des  schon  angeführten 
Spruchs reden

von der Gemeinschaft des Kreuzes Jesu.

Wir wollen dabei insbesondere erwägen:

1 . W i e  w i r  d a z u  g e l a n g e n ?

2 . Wa s  d i e s e l b e  a l s d a n n  b e i  u n s  f ü r  W i r k u n g e n  h a b e ?

Abhandlung.

Es ist ein beträchtlicher Umstand, dass ein anderer Mann den Kreuzesblock Christi auf 
sich nehmen und ihm bis zur Schädelstätte nachtragen musste. Jesus hat ihn vorher selbst 
getragen. Davon heißt es ausdrücklich: „Und er trug Sein Kreuz.“ Weil er aber schon so 
schwach, matt und entkräftet war, so legen die Kriegsknechte den Querblock auf eines 
andern Schultern, der mitgehen und ihn tragen muss, damit sie sich unterwegs um so 
weniger aufhalten dürfen. Das ist auch nicht von ungefähr geschehen. Simon von Cyrene 
war dazu ersehen. Und es ist ihm auch zu einem Segen nicht nur für sein Herz, sondern 
auch  für  sein  Haus  und  Kinder  ausgeschlagen.  Er  kam  dadurch  unvermutet  in  die 
Gemeinschaft  des  Kreuzes  Jesu.  Und  dieser  äußerliche  Vorgang  ist  eine  deutliche 
Abbildung, wie wir alle an dem Kreuze des Heilandes Teil nehmen sollen. Denn er ist ja um 
unsertwillen gekreuzigt worden. Es gibt uns demnach eine schöne Gelegenheit, an die 
wichtige Wahrheit des Evangeliums v o n  d e r  G e m e i n s c h a f t  d e s  K r e u z e s  J e s u 
zu gedenken. Ich will dabei zeigen:

1. Wie wir dazu gelangen.

Das ist uns auch an dem Simon von Cyrene abgebildet und vorgestellt. Eben so, wie 
er ä u ß e r l i c h  dazu gekommen ist, s o  k ö n n e n  w i r  i n n e r l i c h  mit unserm Herzen 
dazu gelangen, dass wir  wirklich in die Gemeinschaft des Kreuzes Jesu aufgenommen 
werden.



- 135 -

Wie ging es bei ihm zu? Er musste Christi Kreuz, eben denselben schweren Block, den 
der Herr selber trug, auf sich nehmen. Das war eine genaue Gemeinschaft. Nicht anders 
können auch wir in diese Gemeinschaft kommen, als wenn Christi Kreuz unser Kreuz wird, 
und wir dasselbe von ihm auf uns nehmen. Kann aber dieses auch jetzt noch bei uns 
geschehen? Ja wohl, und zwar recht eigentlich und zu unserm großen Nutzen. Ich will 
mich  gleich  darüber  deutlicher  erklären.  –  Es  gibt  allerlei  beschwerliche  Leiden  und 
manche drückende Last  der  Trübsale  und Widerwärtigkeiten in  der  Welt.  Und wer  ist  
davon ausgenommen? Hat doch ein jeglicher Tag seine eigene Plage in dieser mühseligen 
und jammervollen Welt. Da sind nun die Christenmenschen, die einmal etwas von dem 
Kreuze  gehört  haben,  insgemein  gewohnt,  alles  was  ihnen  Missliebiges  widerfährt, 
sogleich Kreuz zu heißen. Sie verstehen aber darunter nichts anders als die Beschwerde, 
welche sie zu dem Unmut bringt, die Last, deren sie gern möchten überhoben sein. Aber 
dies ist nur eine Missdeutung und in der Tat eine Schmach für Jesum und sein Kreuz. 
Denn es können Leute, nach dieser allgemeinen Art zu reden, von vielem Kreuz, das sie 
ausgestanden, sagen und klagen, welchen doch Jesus Christus mit  seiner erworbenen 
Gnade noch ganz fremd und unbekannt ist. Sie gehören Christo noch nicht an, haben ihr 
Herz noch nicht zu ihm gewandt, noch sich ihm ergeben, und reden doch von seinem 
Kreuze. Ei, diese Redensart ist zu kostbar, als dass man sie zu allen äußerlichen Plagen der 
Welt missbrauchen dürfte. „Der Gottlose hat ja auch seine Plage,“ (Ps. 32,10). Er soll aber 
den Ausdruck, wenn er sich darüber in seiner Rede nur beschweren will, nicht von Christi 
Kreuze  her  entlehnen.  Denn  durch  das  bloße  Leiden  steht  er  noch  nicht  in  der 
Gemeinschaft  mit  ihm.  Diesen  Ausdruck  soll  man  billig  sparen  für  das,  was  in  die 
Nachfolge Christi gehört. – Da braucht der Heiland erstmals das Wörtlein Kreuz, wenn er 
Matth. 16,24 sagt: Will mir jemand nachfolgen, der verleugne sich selbst und nehme sein 
Kreuz auf sich. Hier bezeugt der Herr, dass, wer sich zu ihm halte, derselbe auch sein 
bescheiden Teil und Maß der Leiden um seinetwillen bekommen werde. Und wer es aus 
Liebe zu Jesu und in seiner Nachfolge gern auf sich nimmt und willig trägt, derselbe steht  
auch dadurch in der Gemeinschaft des Kreuzes Christi. Ein solches Herz darf und kann sich 
in solchem Fall der Verheißung getrösten: „Dulden wir mit, so werden wir mit herrschen,“ 
(2.  Tim.  2,12),  und  Röm.  8,17:  „So  wir  anders  mit  leiden,  auf  dass  wir  auch  mit  
verherrlicht werden.“ Und Paulus heißt solche Leiden ausdrücklich Christi Kreuz, welche 
den Gläubigen um Christi und seines Evangeliums willen in der Welt widerfahren, wenn er 
(Gal. 6,12) von solchen redet, die sich wollen angenehm machen nach dem Fleisch, auf 
dass sie nicht mit dem Kreuz Christi verfolget werden. Das ist den Gläubigen eine große 
Ehre, Freude und Trost, dass sie ihr bisschen Leiden, ihre Trübsal, die zeitlich und leicht 
ist,  so  hoch rechnen und sie  Kreuz Christi  nennen dürfen,  weil  sie  einmal  sein  eigen 
worden, und alles, was sie in seiner Nachfolge betrifft, ihm selbst nahe geht. Denn in der 
Tat ist es doch alle mal noch etwas Weniges und Geringes gegen das, was Jesus erduldet 
hat; es ist ein eigenes, bescheidenes, besonderes Teil, das dem Nachfolger in dieser Welt 
zugemessen wird. Darum sagt auch der Heiland eigentlich: „der nehme s e i n  Kreuz willig 
auf sich.“ Hier sagt er nicht: der nehme m e i n  Kreuz auf sich. – Es gibt aber noch eine 
genauere,  völligere  und  innigere  Gemeinschaft  des  Kreuzes  Jesu,  wovon  die  bereits 
erwähnte Gemeinschaft in seiner Nachfolge nur eine gesegnete Frucht und Folge ist. Und 
dieselbe ist es vornehmlich, woran diesmal meine Rede geht.

Simon  von  Cyrene  hat  bei  dieser  Gelegenheit  nicht  s e i n  Kreuz,  sondern  eben 
dasselbe,  das nämliche,  das Jesus trug,  auf  sich genommen.  Und darin  besteht  auch 
u n s e r e  genaueste Gemeinschaft mit ihm, unserm Erlöser und Herrn, wenn wir eben 
dasselbe Kreuz, so er um unsertwillen getragen hat, auf uns nehmen. Wie kann denn das 
geschehen?  Antwort:  Nicht  äußerlich,  wie  Simon  getan  hat;  auch  nicht  durch  willige 



- 136 -

Aufnahme  u n s e r s  beschiedenen Leidens, noch auch durch eine äußerliche Ähnlichkeit 
unserer Umstände mit dem, was Jesu in und von der Welt begegnet ist; sondern allein 
durch den  G l a u b e n . Und diese Gemeinschaft,  wozu der Glaube kommt, ist  die aller 
eigentlichste und vollständigste. Denn der Glaube wird ganz eins mit Christo. Und ohne 
d i e s e  wird  auch  j e n e  in  der  Leidensähnlichkeit  nicht  einmal  für  eine  wahre 
Gemeinschaft zu schätzen sein. – Nun an dieser Gemeinschaft des Kreuzes Christi durch 
den Glauben ist  Paulus am meisten gelegen.  Daraus macht er  seinen Ruhm zur Ehre 
seines Herrn. Es wird demnach in dem Evangelium dem Glauben vorgelegt, das Kreuz 
Christi  auf sich zu nehmen und sich mit  demselben auf das Genaueste zu vereinigen. 
Damit  ist  dem  Glauben  sein  wichtigstes  Geschäft  angewiesen.  Höret  also  noch  mit 
Wenigem, wie sich der Glaube dabei verhält, dass er in diese selige Gemeinsschaft des 
Kreuzes Christi kommt. Man muss

 vor  allen  Dingen  nur  recht  erkennen  und  tief  zu  Herzen  nehmen, w a r u m 
C h r i s t u s  g e k r e u z i g e t  w o r d e n  i s t .  Das  Evangelium  erklärt  uns  die  hohen 
Absichten,  die  diesfalls  auf  unsere  Erlösung  und  auf  unser  Heil  zielten.  Das  war  ein 
wunderbares,  von  Gott  dazu  bestimmtes  Mittel!  Wer  nun  diese  Wege  der  göttlichen 
Weisheit  erkennen  und  einsehen  lernt,  dem wird  das  Kreuz  Jesu  wichtig,  teuer  und 
preiswürdig werden. Anfangs, da man diese Predigt in der Welt hörte, stutzten alle Leute 
darüber, und dachten: was doch das für eine Lehre wäre? was man ihnen doch für ein  
widersinniges Mittel des Heils angeben wolle? Das setzte bei den Seelen, die nach Gott 
fragten, um so viel mehr Nachfragens und Nachsinnens, was dieses wundersame Zeugnis 
für  Grund habe? Und dadurch bekam der Geist  Christi  Gelegenheit,  das Kreuz in den 
Herzen zu verklären, und dies göttliche Geheimnis zu einem geistlichen und lebendigen 
Verständnis zu bringen. Aber jetzt, da das Kreuz, der Geschichte nach, bekannt genug, ja 
schon lange in der Welt zu einem äußerlichen Ehrenzeichen geworden ist, lässt man es 
wohl eher gelten, aber ohne ernstliche Überlegung der Sache, ohne göttliches Verständnis 
der  wichtigen  Wahrheit,  ohne  klare  Einsicht  der  heiligen  Wege  Gottes.  Was  Wunder 
demnach, wenn man doch nicht weiß, was das Kreuz Christi zu sagen hat. Ob man schon 
demselben äußerlich aus andern Ursachen nicht widerspricht, so bleibt doch das Ärgernis 
dagegen in dem Herzen, bis es der heilige Geist aufklären und den wahren Glauben an 
den Gekreuzigten wirken kann. Darum sagt Paulus eben von dieser Lehre, es seien Dinge 
des  Geistes,  welche  der  natürliche  Mensch  mit  all  seinen  Begriffen  und 
Verstandesfähigkeiten nicht vernehmen noch beurteilen könne. Man müsse den Geist aus 
Gott  dazu  bekommen  haben,  dass  man  wissen  möge,  was  uns  von  Gott  dadurch 
geschenket worden sei. Dieser allein lehre Christi Sinn, (1. Kor. 2,12.16). Wer demnach 
dem Geiste Jesu sein Herz nicht eröffnet, wenn er das Zeugnis von dem Kreuze höret, der 
wird doch nie wissen, wie er wissen soll, sondern in seinem Gemüt verfinstert und in den 
Heilswegen unwissend bleiben. Der gekreuzigte Jesus wird ihm nicht teuer und wert noch 
mit  seinem der  Welt  so  ärgerlichen  Kreuze  liebenswürdig.  Wie  sollte  ein  solcher  zur 
Gemeinschaft  desselben  kommen,  oder  sich  im  geringsten  dieser  geistlichen  Dinge 
anmaßen können? – Wer aber dem Zeugnis von Jesu in seinem Herzen Platz und Raum 
gibt, dem wird bei dem verkündigten Wort ein Licht ins Herz scheinen und eine Klarheit in 
dem Gemüt aufgehen, dass er zu dem innerlichen Verständnis dieser Wahrheit kommt, 
und einsehen lernt,  warum der Erlöser  auf  diesem Wege seines Kreuzes das Heil  der 
Sünder zuwege bringen wollte; alsdann wird ihm dies Wort göttliche Kraft und Weisheit  
werden. Alsdann wird er mit dankbarer Verwunderung erkennen, wie auch er nach der 
liebevollen Absicht seines Heilandes schon mit in seinem Kreuze begriffen war. Da kann es 
ihm der Geist Jesu nach allen Gründen des Evangeliums auf sein Herz und ganzen Zustand 
deuten und ihn zum Glauben an den Gekreuzigten mit brünstiger Begierde entzünden. Da 



- 137 -

wird man nicht mehr so kaltsinnig und mit gleichgültigem Herzen von dem Kreuze Jesu 
denken,  sondern  dasselbe  lieb  gewinnen  und  ehrwürdig  achten.  Da  geht  eine  recht 
evangelische Veränderung in den innersten Grundgedanken eines Menschen vor, und er 
weiß es jetzt zu schätzen, was er an dem Kreuze des Herrn Jesu hat. Und dabei bleibt es 
noch  nicht;  sondern  durch  diese  geistliche  Klarheit  des  Erkenntnisses  bekommt  die 
Begierde des erleuchteten Herzens desto stärkern Antrieb, sich im Glauben ganz mit dem 
Kreuze Jesu zu vereinigen und zu verbinden. Das geschieht, wenn man sich dasselbe

 i n n i g l i c h  z u e i g n e n  k a n n .  Das ist eine wundersame und einem natürlichen 
Menschen ganz widersinnige Übung und Wirkung des Glaubens. Wenn man nun insgemein 
hört, dass Christus für uns gekreuzigt und gestorben sei, und dass diese Heilswahrheit 
dem Sünder darum verkündigt und angetragen werde, damit er sich dieselbe zueignen 
und auf sich nach aller seiner Notdurft deuten möge, so kann der natürliche Verstand wohl 
auch etwa den Schluss machen, und ein roher Mensch gern über sich denken: Er hat auch 
mich  geliebt  und  sich  für  mich  dahin  gegeben.  Aber  wie  viele  sind,  die  doch  nicht 
verstehen, viel weniger in dem Herzen empfinden, was sie mit diesen Worten sagen, und 
Paulus nach zusprechen gelernt haben! Der Apostel erklärt uns selbst, wie er seinen Sinn 
will  verstanden haben, und was für eine innige Gemeinschaft mit Christo das gläubige 
Zueignungswörtlein: „Mich, für mich,“ anzeige. Er sagt in gleichem Sinn vorher: „Ich bin 
mit Christo gekreuzigt worden,“ (Gal. 2,19). So nahe stellt  sich der Glaube zu Jesu in 
seinem Leiden hin! So innig nimmt er das Kreuz Christi auf sich, dass sich der Sünder mit  
den  Glaubensaugen  ansiehet,  als  mit  seinem  Heiland  wirklich  an  eben  demselben 
Kreuzesblock  angeheftet,  an  welchem  Jesus  gehangen!  Das  kann  kein  natürlicher, 
unbekehrter  Mensch  im  Ernst  über  sich  denken.  Er  kann  in  dem  Besinnen,  in  der 
innerlichen Reflexion über sich selbst diesen Begriff nicht hervorbringen. Es widersteht und 
widerspricht seinem Verstande. Er müsste sich in seinem eigenen Bewusstsein für einen 
Toren  schelten,  wenn  er  sagen  sollte:  „Ich  bin  gekreuzigt  worden.  Ich  sehe  mich  in 
Wahrheit  so  an als  am Kreuz,  oder  nach unserer  deutschen Mundart,  als  am Galgen 
gehangen.“ Meines Wissens habe ich in meinem Leben keinen unbekehrten Menschen bei 
seiner falschen und toten Glaubenszueignung diese Sprache führen und also reden gehört. 
Er bleibt mit Herz und Sinn zu weit von dem Kreuze Jesu weg und stellt sich gern in die  
Ferne, wenn er sagt: „für mich.“ Er meint es in der Tat nicht anders als: Ich nicht, sondern 
Christus für mich und ohne mich. Aber Paulus denkt und sagt bei dieser Zueignung: „Ich 
mit! Christus für mich; das heißt so viel: Ich mit gekreuzigt.“ Dazu gehört ein höheres 
Licht und ein anderes Verständnis, als der natürliche Sinn erreichen kann; wenn man das 
Kreuz Christi so auf sich nehmen und sich mit demselben so genau vereinigen solle, als 
wäre  man  selbst  und  in  eigner  Person  an  der  Schädelstätte  mit  aufgehängt  und 
angenagelt worden. Darum bleibt dies eigentlich die Sprache und gleichsam ein Schiboleth 
der  Gläubigen,  welches  ihnen  die  unbekehrten  Namenschristen  nicht  können  noch 
begehren  mit  ernsthaften  Gedanken  nachzusprechen.  –  Und  so  wird  bei  jenen  die 
eigentliche  Gemeinschaft  mit  dem  Kreuz  Christi  aufgerichtet.  In  dieser  Klarheit  des 
Gemüts, welche allein der heilige Geist wirket, kann man anders von sich und über sich 
denken, als man je gedacht hat. Und in diesem Glaubenstrieb greift man lieber zu, als 
damals  Simon  von  Cyrene  äußerlich  zugegriffen  hat,  und  stellt  sich  mit  inniger 
Herzensbeistimmung und Vereinigung ganz in Jesu Kreuz hinein, dass man nur in ihm 
erfunden  werde.  Das  heißt  Paulus  wirklich  auch  an  dieser  Stelle  (Phil.  3,10)  die 
Gemeinschaft  seiner  Todesleiden.  Und der  heilige  Geist  gibt  dem Herzen Zeugnis  von 
diesem evangelischen Glaubenssinn, dass er Wahrheit in Christo Jesu sei, und dass man 
auch  vor  Gott  danach  angesehen  und  geschätzet  werde.  Daher  ist  es  nicht  nur  ein 
vorbeigehender Gedanke, der weiter keinen Nachdruck noch Wirkung hätte; sondern es 



- 138 -

wird zu einem gänzlichen, festen und freudigen Glaubensgrund, wenn man einmal diese 
Gemeinschaft  mit  Christo  in  neutestamentlicher  Art  und  lebendiger  Kraft  erreicht  und 
erfahren  hat.  Der  Glaube  übt  und  unterhält  sich  beständig  darin,  damit  er  in  dieser 
Gemeinschaft mit seinem Heiland zu seinem heilwärtigen Genuss immer völliger, fester 
und freimütiger werden möge. Man stellt sich mit diesem Sinn vor Gott dar und hält ihm 
diese Vereinigung mit Christo, den der Glaube gefasset hat, im Gebet vor, damit man den 
Segen  des  Kreuzes  Jesu  erlange.  So  war  der  Seele  zu  Mute,  welche  in  dieser 
Glaubensbegierde zu Jesu singt: „Gekreuzigter! mein Herze sucht im Glauben mit dir eins 
zu werden; nur deines Todes Kraft und Frucht ist mein Verlangen hier auf Erden!“ Und 
wenn sie alle Absichten des Kreuzes Jesu, die auf uns zur Frucht gedeihen sollen, erwägt,  
so ist ihr einiger Wunsch: „Drum seufz’ ich so sehnlich,und will nur allein mit dir, o mein 
Jesu! gekreuziget sein,“ der Sünde, der Welt, dem Gesetz gekreuziget sein; so wird das 
Kreuz Jesu unser Kreuz, und alle Absichten, warum es der Herr für uns erduldet hat, 
gehen bei einem solchen Glauben selig an uns in Erfüllung. In solcher Gemeinschaft wird 
man nun mit dem Kreuz Jesu immer mehr bekannt und weiß diese törichte Predigt für die 
höchste Weisheit zu schätzen. Ja, bei so manchem Segensgenuss, der das Herz erfreuet 
und stärkt, kommt es im Glauben

 z u  e i n e m  s o l c h e n  A u s s c h l a g ,  d a s s  m a n  s i c h  n u r  d e s  K r e u z e s 
J e s u  C h r i s t i ,  s e i n e s  H e r r n ,  r ü h m e n  w i l l .  Das ist  die rechte Freiheit  und 
Freimütigkeit,  worin  sich  der  Glaube erweist.  Paulus  setzt  es  allem andern  entgegen, 
woran sich etwa das Herz unter dem besten Schein noch hängen und halten möchte, und 
sagt: Ich lasse nichts dabei oder daneben aufkommen. Nur Jesu Kreuz und sonst nichts 
soll der Grund meiner Zuversicht, die Ursache meines Lebens und Heils, die Richtschnur 
meines  Gangs  und  daher  auch  mein  einiger  Ruhm sein.  Die  wahre  und  vollständige 
Erkenntnis des Kreuzes Christi schneidet alles andere ab, was man noch nebenher suchen, 
oder worauf man sich noch sonst mit einigem Vertrauen steuern möchte. Es tut gleich 
dieser innigen Gemeinschaft mit unserm Herrn großen Eintrag, wenn man sich zwar auch 
im Glauben an sein Kreuz hält, aber dabei aus Mangel einer vollständigen Erkenntnis noch 
manche Lebensstützen sucht und annimmt, worauf man sich verlassen will. Daher müssen 
sich redliche Herzen, welche gern das Kreuz Jesu nach dem ganzen Sinn des Evangeliums 
erkennen, preisen und genießen wollen, im Gebet und ernstlicher Übung ihres Glaubens 
angelegen sein lassen, durch den Geist immer völliger einzusehen und zuversichtlicher zu 
fassen, dass das Kreuz Christi ohne allen andern Beitrag oder Zusatz nach Gottes Sinn 
hinlänglich sei zu einer freimütigen Ansprache und gewissen Erwartung alles Segens und 
Heils in Christo Jesu. Alsdann wird es dem Glauben eine Materie des Rühmens sein. Er hat 
genug daran zu allem, was er sucht und in Zeit und Ewigkeit genießen will. Das ist der 
innerste Herzenssinn und Zustand derer, die nicht wollen selig sein als durch Jesu Kreuz 
und Blut allein, und mit der Kirche freudig singen: „Ich rühme mich einzig der blutigen 
Wunden, die Jesus an Händen und Füßen empfunden!“

Nun wollen wir noch kürzlich erwägen:

2. Was diese Gemeinschaft des Kreuzes Jesu bei uns weiter für Wirkungen  

habe?

Davon sagt Paulus weiter: „Durch welches mir die Welt gekreuziget ist und ich auch 
der Welt.“ Hiermit ist eine gedoppelte Wirkung und unausbleibliche Folge angezeigt, wenn 
man Teil an Jesu und seinem Kreuze hat.



- 139 -

 Erstlich: w e r  i n  d i e s e r  G e m e i n s c h a f t  d u r c h  e i n e n  l e b e n d i g e n 
u n d  l a u t e r n  G l a u b e n  s t e h t ,  d e m  i s t  a u c h  d i e  We l t  g e k r e u z i g t .  Ein 
solcher Sinn war dem Simon von Cyrene damals noch nicht zuzumuten, dass er bei der 
Aufnahme des Kreuzes Christi das Ansehen und das Urteil der Welt nicht mehr achten, 
noch dadurch einigen Anstand nehmen sollte, weil sie es ihm zur Schmach deuten würde. 
Denn weder die Absicht noch die Wichtigkeit dieses Kreuzes war ihm so bekannt, als sie 
uns  nun  durch  das  Zeugnis  des  Evangeliums  geworden  ist.  Und  worüber  er  sich 
hernachmals wohl wird gefreuet haben, das war ihm jetzt noch unangenehm, weil er seine 
Gemeinschaft mit der Welt und ihrem Sinn um Jesu willen noch nicht aufgegeben hatte. 
Deßwegen wollte  er  nicht  gerne  daran,  und  ließ  sich  dazu  nötigen.  Doch  trug  er  es 
hernach, und gewiss nicht mit widrigem Sinn noch Grämen. Er ward doch wirklich auch 
durch diese äußerliche Begegnis, die ihm Jesus zugedacht hatte, von dem Sinn der Welt 
und der  Obersten dieser  Welt  und aller  Weltmenschen,  die  damals  um Jesum waren, 
geschieden. Keinem Fremden hätte der Herr diese Ehre angetan, sich von ihm sein Kreuz 
tragen zu lassen. Daher bleibt er uns auch hierin ein Bild und Beispiel, wie man bei der 
Gemeinschaft des Kreuzes Christi gegen die Welt stehe. Paulus aber redet es aus vollem 
Herzen: „Durch welches mir die Welt gekreuziget ist.“ – In diesem kurzen Ausdruck sind 
zwei Wahrheiten enthalten.

 Erstlich: durch das Kreuz Christi ist die Welt gekreuzigt worden, und

 zweitens: durch die Erkenntnis desselben ist sie auch mir gekreuzigt.

Jesus hat durch seine übernommene Kreuzigung öffentlich gezeigt, was er von der 
Welt und ihrem Wesen halte. Er beweist damit in der Tat, dass er das Fleisch und die Welt, 
die dem Fleisch schmeichelt, die das Fleisch heget und liebkoset, nicht höher achtet, als 
dass sie mit all ihrer Lust ans Kreuz geheftet, und als das äußerste Spektakel zur Schande 
und Abscheu aufgestellt werde. Wer nun den wahren Wert der Welt und ihrer eiteln Art 
und  ihres  fleischlichen  Gesuchs  und  ihrer  annehmlichen  Lust  und  ihrer  scheinbaren 
Absichten und ihres herrschenden Laufs erkennen will, wie dies alles vor Gott steht und in 
seinen Augen angesehen wird, der schaue auf das Kreuz des Sohnes Gottes, und lerne es 
danach schätzen. Hätte der Sohn Gottes, dem alle Ehre, Reichtum und Freude gebührt,  
sich wohl so ganz von der Welt und ihrer Achtung, von ihrem Sinn und Absichten, von 
ihrer Gemeinschaft und Vorteilen geschieden, und ihre Schande nichts geachtet, als er 
durch sein Kreuz wirklich getan und zu ihrem Schimpf bewiesen hat, wenn einem Kinde 
Gottes noch im geringsten etwas daran gelegen sein dürfte? So macht Jesus sein Kreuz zu 
einem Lehrstuhl, und zeigt den Seinigen, wie sie die Welt und was in der Welt ist ansehen 
und achten sollen. – Wer nun mit erleuchteten Augen das Kreuz Jesu anschauet und sich 
der Gemeinschaft desselben durch den Glauben anmaßet, dem wird dieser Sinn auch ins 
Herz  gepflanzt.  Es  kommt  seinem  Glauben  nicht  zu,  die  Welt  mit  andern  Augen 
anzusehen, als sie Jesus von seinem Kreuz herab angesehen hat, noch von ihr und all 
ihrem eigentümlichen Wesen einen andern Sinn zu haben, als er bei dem Kreuz seines 
Herrn  erkannt  und  gelernt  hat.  Und  das  gibt  eine  richtige  Probe,  ob  man  in  einer 
wesentlichen, lebendigen und völligen Gemeinschaft mit Christo durch den Glauben stehe. 
– Was ist nun davon zu halten, wenn man doch Teil an Christo haben will, und dabei noch  
so viel auf die Welt hält und auf dasjenige setzt, was einem die Welt geben kann? Ist das  
etwas  anders  als  eine  Verleugnung  des  Kreuzes  Jesu?  Man  schmähet  damit  seinen 
gekreuzigten Herrn so viel man noch Lust, Wohlgefallen, Begierde und Achtung an und 
gegen  die  Welt  und  ihre  Dinge  hat.  Denn  es  ist  seinem Sinn,  darüber  er  am Kreuz 
gestorben ist, gerade entgegen, und kann mit seiner Gemeinschaft nicht bestehen. Ein 
Christ,  ein  redlicher  Nachfolger  seines  Heilandes  kann  und  darf  sich  hierin  nichts 



- 140 -

ausdingen, noch es in einem Stück näher mit der Welt halten, als es Jesus mit ihr gehalten 
hat. Das Kreuz Jesu scheidet sein Herz und Sinn von allem Gemenge mit der Welt. Durch 
dasselbe hat er einen Ekel und Abscheu vor ihr bekommen; er mag sie nicht, sie ist ihm 
nun gekreuziget worden. Darum ist es eine so erhabene, kräftige und göttliche Sache um 
diesen Glauben! Er besteht ja nicht in bloßen und leeren Gedanken; er hat einen so edlen 
Nachdruck und so mächtige Wirkungen. Er macht das Herz frei von der, ganzen Welt. Man 
kann  sich  gegen  sie  mit  Freudigkeit  am  Kreuz  Jesu  hängen  sehen.  Das  ist  es,  was 
Johannes  gleichfalls  rühmet,  (1.  Joh.  5,4):  „Unser  Glaube  ist  der  Sieg,  der  die  Welt 
überwunden hat. Wer ist’s, der die Welt überwindet, ohne der da glaubet, dass Jesus, der 
ins Fleisch Gekommen und am Kreuz gehangen, der Sohn Gottes ist.“ Mit Jesu Kreuze 
gehet man im Sieg durch die Welt. Nichts desto weniger ist man

 a u c h  d e r  We l t  g e k r e u z i g t .  Paulus setzt noch hinzu: „Und ich auch der 
Welt. Ich kann und mag mich ihr nicht angenehm machen nach dem Fleisch; daher ist es 
kein Wunder, dass sie mir auch nicht liebreich begegnet, noch mich bei ihr etwas gelten 
lässt.  Freilich  schenkt  es  die  Welt  denen auch nicht,  welche  sie  nicht  achten.  Solche 
können unmöglich bei ihr wohl gelitten und wohl daran sein. Sie legt vielmehr Verachtung, 
Hohn und Spott auf sie, und stößt sie überall aus ihrer Gemeinschaft hinaus. Man muss, ja 
man kann nicht begehren noch erwarten, dass einen die Welt noch lieb haben oder lieb 
behalten solle (so anständig und gefällig man ihr auch vorher gewesen sein mag), so bald 
man Jesum und sein Kreuz lieb gewinnt und sich ihm mit redlichem Herzen ergibt. Simon 
von Cyrene ist ohne weiteres nicht nach der boshaften Menschen Sinn und Art, sondern 
auf Jesu Seite gewesen. Daher ist er ihnen eben recht in die Hände gelaufen, dass sie ihm 
zur Schmach den Henkersblock auf die Schultern gelegt, den keiner von ihnen allen dem 
entkräfteten  Jesu  gern  abnehmen  wollte.  Das  war  für  den  Simon  eine  gleiche 
Begebenheit, wie wenn heutiges Tages einer dem Missetäter, den man hängen will, den 
Strick oder die Leiter zum Galgen nachtragen müsste. Das mutet man keinem ehrbaren 
Manne zu. Er verlöre dadurch seinen ehrlichen Namen, und bekäme eine Schmach auf 
sich, die ihm in allem Umgang und Gesellschaft bei der Welt nachteilig wäre. Daher nahm 
der  ehrliche  Simon  diese  Zumutung  auch  nicht  von  freien  Stücken  an,  sondern  die 
Kriegsknechte zwangen ihn dazu. So geht die Welt noch immer mit den wahren Christen 
um; aber diese sollten sich noch besser darein finden, als er damals getan hat. Wenn 
Simon die Gemeinschaft des Kreuzes Jesu so gut verstanden hätte, als wir jetzt dieselbe 
aus dem Evangelium wissen können, so hätte er sich nicht erst zur Aufnahme desselben, 
das ist, zur Annahme der ihm von der Welt dadurch angetanen Schmach und Verachtung, 
zwingen lassen. Die wahre Erkenntnis des Kreuzes Jesu macht das Herz nicht nur dazu 
willig und frei, der Welt das Ihre zu lassen, und sich dessen mit Freuden zu enthalten;  
sondern  sie  macht  die  Gläubigen  auch  mutig  und  stark,  von  der  Welt  Schmach  und 
Verachtung zu dulden, und das Ansehen derselben sich nicht in ihren Anhangen an Jesu 
hindern oder kränken zu lassen. Wem die Welt gekreuzigt ist, dem wird das Andere gewiss 
nicht  außen  bleiben,  dass  er  auch  der  Welt  gekreuzigt  sei.  Sie  wird  ihn  gewiss 
verabscheuen,  so  bald  er  seinen Kreuzessinn mit  Freimütigkeit  bezeugt,  und die  Welt 
merken lässt, woran sie mit ihm sei. Ist es dem Glauben gemäß und eigen, da uns die 
Welt gekreuzigt sei, so bringt das freie Bekenntnis dieses Glaubens mit sich, dass wir der 
Welt gekreuzigt werden, zum Ekel und Verdruss sind, und ihren Hass, Widrigkeit, und so 
weit sie in ihrem Gegensatz reichen mag, erfahren müssen. Das soll einen Liebhaber des 
Kreuzes Jesu nicht befremden. Er soll vielmehr die Schmach der Welt für wahre Ehre, und 
den Nachteil, der ihm von ihr begegnet, für lauter Vorteil für sich halten zur Förderung 
seiner Gemeinschaft mit seinem Herrn Jesu. Da er ist es freilich ein wundersamer und 
allen, die das Kreuz Christi nicht kennen, unbegreiflicher Sinn, dass es Leute geben solle, 



- 141 -

welche die Schmach lieben, welchen darüber bange ist, wenn sie bei der Welt wohl daran 
wären, welche das Lob der Welt für eine Schande halten, welche sich ihres Hasses und der 
Trübsale  freuen,  welche  desto  mutiger  und  getroster  sind,  wenn  sie  bedrängt  und 
verfolget werden, und welche sich nichts daraus machen, wenn sie überall zurückgestellt 
und  schmählich  angesehen  werden.  Aber  das  ist  der  Sinn  und  die  Art  der  rechten 
Nachfolger  Jesu,  welche  in  der  seligen  Gemeinschaft  des  Kreuzes  Christi  durch  den 
Glauben stehen, und deswegen auch ihr Kreuz, das ihnen um Christi willen in und von der 
Welt zukommt, gern und mit Freuden auf sich nehmen. Es ist daher ein Kennzeichen zum 
wenigsten noch eines schwachen Herzens, wenn einem, der sich zu Jesu halten will, noch 
so viel daran gelegen ist, mit der Welt gut zu stehen, ihrem Hass auszuweichen, und ihre 
Achtung  Kredit  und  Lob  beizubehalten.  Und  das  zeigt  sich  gemeiniglich  bei  solchen 
gutgesinnten Gemütern, welche die Nachfolge Jesu zwar nicht mehr ausschlagen können, 
aber doch in ihrem angefangenen Glauben noch nicht dahin gekommen sind, dass sie 
sagen könnten: „Ich bin mit Christo gekreuzigt worden.“

O, ihr Lieben! bittet den Heiland, dass er euch um seines Kreuzes willen Licht und 
Kraft durch seinen heiligen Geist schenke, seine Gemeinschaft recht zu erkennen und euch 
in dieselbe mit völligem Glauben hinein zu senken. Nehmet sein Kreuz nicht nur zu einer 
Vorschrift eures Sinnes und Wandels an, wobei man denkt: „So sollte ich sein, das wäre 
dem Kreuzessinn Christi gemäß!“ sondern suchet vor allen Dingen mit ihm selbst, der für 
euch  am  Kreuz  gehangen,  so  vereiniget  zu  werden,  dass  ihr  in  ihm  und  in  der 
glaubensvollen Einheit mit seinem Kreuz erfunden werden möget. Darüber haltet an mit 
brünstigem Gebet  zu  seinem liebevollen  Herzen,  und füget  euch  darin  mit  Ernst  und 
Treue, damit das Licht seiner Erkenntnis euch immer heller im Herzen aufgehe, und euer 
Glaube sich nach allen Rechten seiner ewigen Erlösung an ihn halten könne. So werdet ihr 
die Kraft und den Segen seines Kreuzes immer mehr erfahren und dasselbe von ganzem 
Herzen lieb gewinnen. Alsdann wird es euch auch nicht mehr sauer ankommen, unter 
seinem Kreuz in der Welt einherzugehen, und in seiner Nachfolge seinem Kreuzesbilde 
ähnlich zu werden. Alsdann werdet ihr die vorzügliche Glückseligkeit eines solchen Herzens 
erst recht zu schätzen wissen, welches durch die Gemeinschaft des Kreuzes Jesu von der 
Welt und von dem Zusammenhange mit derselben und ihrer vergänglichen Lust einmal frei 
worden, und sich nun durch desselben Kraft frei halten kann. In solcher Fassung, ja in 
solchem Glaubensmut kann man sich beim Kreuze erst auch mit versicherter Hoffnung 
rühmen der Herrlichkeit Gottes in seinem ewigen Reich, (Röm. 5,2).

Nun, ich wünsche, dass dieser evangelische Sinn in euer aller Herzen durch den Geist 
Christi  gepflanzt und tief eingeprägt werden möge, damit es in dem Bekenntnis eures 
Glaubens auch in Wahrheit den freudigen Ausschlag haben könne: D e r  a m  K r e u z  i s t 
m e i n e  L i e b e ,  u n d  s o n s t  n i c h t s  i n  d i e s e r  We l t .

Dabei bleibt es unter allen seinen Auserwählten zur Ehre und Ruhm des gekreuzigten 
Jesu, dem Preis und Dank und Herrlichkeit gebühret in Ewigkeit!

Amen



- 142 -

15. Predigt

Jesus gekreuzigt.

Matthäus 27,33 – 35; Markus 15,22 – 24; Lukas 23,33; Johannes 19,17

Und sie brachten ihn an die Stätte, die da heißet auf hebräisch Golgatha, das ist  
verdollmetschet Schädelstätte. Und sie gaben ihm Essig mit vermyrrhtem Wein zu trinken;  
und da er’s kostete, wollte er’s nicht trinken.

Lukas 23,33; Johannes 19,18

Da kreuzigten sie ihn daselbst, und zween Übeltäter mit ihm, einen zur Rechten und  
einen zur Linken, Jesum aber mitten inne.

Eingang.

s ist mir lieb, dass ich noch einmal vom Kreuze unsers Herrn Jesu Christi zu reden 
habe;  denn  ich  habe  bei  der  letztern  Predigt  manches  auf  diese  Gelegenheit 
verspart.  Was  damals  von  der G e m e i n s c h a f t  d e s  K r e u z e s  C h r i s t i 
bezeuget  worden ist,  das  wird  sich  noch  weiter  aufklären  und zur  Übung des 

Glaubens desto dienlicher sein,  wenn wir  nun auch die  H a u p t a b s i c h t  des Kreuzes 
Christi umständlicher betrachten. Darauf soll diesmal mein Vortrag vornehmlich gerichtet 
sein. Denn da uns in dem vorhandenen Passionsstück diese Begebenheit selbst angezeigt 
wird: „Und sie kreuzigten ihn;“ so ist nichts Näheres hierbei zu gedenken, als: Wa r u m  ist 
das geschehen? Was hat die Weisheit Gottes für b e s o n d e r e  A b s i c h t e n  hierunter 
bezielt? – Paulus setzt bei dem bestimmten Todesleiden des Heilandes der Welt etwas 
B e s o n d e r e s  in das Kreuz desselben, und will uns gern zu einem tiefern Nachdenken 
hierüber  erwecken,  wenn  er  z.  E.  Phil.  2,8  von  seiner  Erniedrigung  sagt:  „Er  ward 
gehorsam  bis  zum  Tode,  ja  zum  Kreuzestode.“  Der  Apostel  will  haben,  man  solle 
bedenken, dass Jesus nicht nur gestorben, sondern dass er am K r e u z e  gestorben sei. Es 
gibt ja und hat schon damals allerlei harte Todesstrafen gegeben. Wenn nun Christus für 
unsere  Sünden sterben sollte,  warum ist  eben  d i e s e  Todesart  durch die  Kreuzigung 
erwählet worden? – D a s  i s t  d i e  We i s h e i t  der Heiligen, die Ursachen der vom Vater 
bestimmten Wege über seinen Sohn zu forschen, und die Gründe des göttlichen Rats im 
Licht des Geistes einzusehen. Denn durch diese Erkenntnis wird der Glaube gestärkt und 
in dem Geheimnis Gottes immer völliger gegründet. Nicht, als wollten oder könnten wir 
alle Gedanken Gottes auskundschaften und mit unsern Begriffen in einen vollständigen 
Zusammenhang bringen, damit wir im Stande wären, das heilige und anbetungswürdige 
Geheimnis Gottes zu durchschauen. Das sei ferne! Wir werden es vielmehr in Ewigkeit 
bewundern und unsere höchste Lust daran haben, wenn uns die verborgenen Schätze, 
welche darin liegen, nach einander aufgedeckt, und der Ratschluss Gottes in Christo nach 
seiner unermesslichen Tiefe und Höhe vor Augen gestellt wird. Aber was uns Gott selbst 

E



- 143 -

davon  in d e r  S c h r i f t  lehret,  das  sollen  wir  billig  mit  tiefster  Demütigung  unsers 
Verstandes und Herzens unter seine Wahrheit annehmen und zum Glauben anwenden. Ein 
jeglicher Blick in dieses Geheimnis, ein jeglicher Strahl dieser göttlichen Wahrheit, der das 
Herz erleuchtet, kann uns sehr vieles austragen. Um dieser Ursache willen ist es uns auch 
im Evangelium v e r k ü n d i g e t . – Wir wollen uns demnach mit Beugung unsers Herzens 
zum  Kreuze  Jesu  hinstellen  und  uns  vom  Apostel  erklären  lassen,  w a r u m  er  da 
gehangen. – Er sagt es mit brünstigem und glaubensvollem Herzen (Gal. 3,13): „Christus 
hat uns erlöset vom Fluch des Gesetzes, da er ward ein Fluch für uns (denn es stehet 
geschrieben: Verflucht ist jedermann, der am Holz hanget), auf dass der Segen Abrahams 
unter die Heiden käme in Christo Jesu, und wir also den verheißenen Geist empfingen 
durch den Glauben.“ Teure Worte! Sie geben uns den Aufschluss von der Hauptsache, die 
dabei in Betrachtung zu ziehen ist, und die vollständige Anweisung, wir wir die Kreuzigung 
Jesu fruchtbarlich bedenken und den bezielten Nutzen durch einen wahren Glauben auf 
uns bringen allen. Ach, dass nun in diesem Augenblick die Kraft des Kreuzes Jesu euch 
allesamt von allen irdischen Gedanken scheiden und euer Gemüt und Herz so mächtig 
fassen möchte, dass ihr nur eine  S t u n d e  recht an das Kreuz Jesu gedenken könntet! 
Eine  solche  Stunde  würde  euch  lieber  sein  als  sonst  tausend,  und  etwas  Namhaftes 
ausgeben.  Zur  Förderung  eurer  Seligkeit.  Lasst  demnach  alle  Trägheit  und  Eitelkeit 
beiseite!  Er  hebet  eure  Herzen  und Sinnen über  alle  irdischen Dinge,  und richtet  sie 
stracks auf euren gekreuzigten Jesum hin! So wird es durch seinen Geist nicht ohne Segen 
abgehen, wenn wir jetzt mit einander betrachten wollen:

Die Hauptabsicht des Kreuzes Jesu, oder: Warum der Heiland ans 

Kreuz geschlagen worden?

Sie bestehet nach der schon angezeigten Lehre des Apostels darin:

1 . D e n  F l u c h  v o n  u n s  u n d  v o n  d e r  g a n z e n  E r d e  w e g z u n e h m e n ,
und dagegen

2 . u n s  u n d  d e r  g a n z e n  E r d e  n e u e n  S e g e n  z u  e r w e r b e n .

Abhandlung.

„Sie  kreuzigten  ihn  daselbst.“  So  heißt  es  in  unserm  dermaligen  Passionsstück. 
Wenige Worte von der aller erstaunlichsten Begebenheit, die je auf Erden geschehen und 
zu hören ist! Kurze Beschreibung von der aller wichtigsten und auf Himmel und Erde, ja 
auf alle Ewigkeiten weit aussehenden Sache! Wer aber dabei mit zärtlicher Empfindung 
seines Herzens denken kann: „d a s  w i r d  m i r  v o n  d e m ,  d e r  m e i n  H e i l a n d  u n d 
E r l ö s e r  i s t ,  e r z ä h l e t , “  derselbe hat schon mehr als eine ganze Predigt gehört; dem 
ist schon genug gesagt, dass es sein Herz in inniger Liebe zu Jesu und seinem Kreuze 
hinziehen kann. Und alsdann wird er um so fähiger sein,  in stiller  Aufmerksamkeit  zu 
vernehmen, wie ihm der Geist Christi die Leiden desselben durch sein Evangelium deuten 
will? Gebe der Herr Gnade, dass jetzt mein und euer aller Herz in solcher Fassung vor ihm 
sei und bleibe, wenn wir nun gedenken wollen: was uns Jesus durch dies Leiden seiner 
Kreuzigung Gutes getan habe? Denn der  N u t z e n  soll uns reichlich von seinem Kreuze 



- 144 -

zufließen.  Wir  hören  von  Paulus,  dass d i e  H a u p t a b s i c h t  d e s  K r e u z e s  J e s u 
darauf gegangen sei,

1. den Fluch von uns und von der ganzen Erde wegzubringen.

Denn  es  heißt  ausdrücklich:  Christus  hat  uns  erlöset v o n  d e m  F l u c h  d e s 
G e s e t z e s ,  da er für uns ein Fluch am Holz geworden. Paulus ist durch das besondere 
Bedürfnis  seiner  Zuhörer  bewogen  und  gedrungen  worden,  diese  wichtige  Wahrheit 
hervorzugeben, und sich darüber mit eifernder Brünstigkeit seines Herzens so mächtig 
auszudrücken. Er sagt ihnen, w a s  wir nun als Sünder und Schuldner Gottes vom G e s e t z 
her haben: nichts als Fluch, darunter wir ewiglich liegen und verderben müssten, wenn 
nicht C h r i s t u s  denselben auf sich genommen und durch sich selbst weggehoben hätte. 
Das ist uns eine nötige und tröstliche Wahrheit! Es wird uns dabei teils unsere große N o t 
und entsetzlicher Jammer, den wir uns durch die Sünde auf den Hals gezogen haben, teils 
die A r t  und das M i t t e l  unserer Errettung zu bedenken gegeben.

 F l u c h  i s t  j a  e i n e  s c h r e c k l i c h e  S a c h e !  Wer entsetzt sich nicht, wem 
schauert nicht die Haut, wenn es von einem Menschen heißt: „Er wollte den Fluch haben, 
der wird ihm auch kommen; er wollte des Segens nicht, so wird er auch ferne von ihm 
bleiben“ (Ps. 109,17). So v i e l  kann man sich mit seinem eigenen Willen anrichten, wenn 
er sich von Gott abreißt, und seines Herrn und Schöpfers nicht achtet! Und das ist über 
Adam und sein ganzes Geschlecht gekommen, da er sich mit seinem freien Willen von Gott 
und seiner Gemeinschaft  abgewandt und den göttlichen Segen, darein er gesetzt war, 
durch eine falsche und verbotene Lüsternheit verachtete und ausschlug. Da kam alsbald 
der Fluch über ihn, statt des Segens, der von ihm wich. Die gerechte und unparteiische 
Schärfe des  G e s e t z e s  hat einmal  den Fluch auf die Übertretung gelegt.  Es hat mit 
seinem unabänderlichen Ausspruch gezeigt, dass, w e r  d i e  S ü n d e  t u t ,  d e r  k ö n n e 
u n m ö g l i c h  d e n  S e g e n  v o n  G o t t  h a b e n .  Wo der Segen weicht, da tritt der 
Fluch ein. Und dieser ist die w i r k e n d e  U r s a c h e  alles Elendes und Verderbens. Eine 
solche  jämmerliche  Veränderung  hat  sich  gleich  durch  alles  gezeigt,  da  die  Sünde 
eingeführt war. Adam hat nicht nur in seine S e e l e  und L e i b  den Fluch eingenommen, 
der zur Verfinsterung seiner Seele und zur Zerstörung seines Leibes wirkte, sondern auch 
zugleich den ganzen E r d b o d e n  unter den Fluch gebracht. Darum sagt Gott in seinem 
richterlichen Ausspruch zu ihm: „Verflucht  sei  der  Acker  um deinetwillen.“  Dir,  Sünder, 
gehört kein anderer Wohnplatz als der zugleich mit dir unter dem Fluch liege. Sehet! so 
bringt der Mensch durch eine Sünden nicht nur über sich, über seine Seele und Leib allein, 
sondern auch über seinen Acker, über die ganze Kreatur der Erde den Fluch. Und dieser 
erste eingeführte Fluch ist auf der Erde geblieben und durch den Anwachs der Sünden 
noch mehr gehäuft worden. Woher käme sonst all der Jammer, der von daher auf Erden 
immer mehr entstanden und sich in der verderblichen Eitelkeit ausgebreitet hat? Aber die 
Menschen  haben  gar  bald  vergessen,  wovon  sie  gefallen  waren,  und  sind  des 
kümmerlichen  Lebens  und  der  mühseligen  Arbeit  in  dem dornigen  Acker  so  gewohnt 
worden. Da ward ihnen das elende Wesen gut genug, sich darin mit ihren irdischen Lüsten 
und  verfinsterten  Seelenbegierden  zu  unterhalten.  Doch  tat  die  B a r m h e r z i g k e i t 
Gottes, die von Anfang auf Christum sahe, dem ausbrechenden Fluch, der sich in allem 
irdischen  Wesen  hervortat,  noch  Einhalt  durch  das k r ä f t i g e  Wo r t  d e r 
Ve r h e i ß u n g .  Dadurch ward ein Segen aufbehalten. Kraft dieses Worts hat der Mensch 
auf  Erden  noch  eine  Wirkung  und  Genuss  des  S e g e n s  mitten  unter  dem  Fluch 
bekommen. Es schien nicht nur ein Licht in seine Finsternis hinein, wodurch er erkennen 



- 145 -

konnte, woran er jetzt sei, und sich nach seiner vorigen Herrlichkeit sehnen sollte (Joh. 
1,5),  sondern  auch  sein  Leib  und  die  irdische  Kreatur  überhaupt  wurde  vor  der 
schleunigen giftigen Verderbnis durch solche balsamischen Segenskräfte erhalten,  dass 
noch immer etwas Paradiesisches zwischen dem Fluch hervor grünte.  S o  v i e l  hatten 
unter der G e d u l d  Gottes auch die Menschen noch zu genießen, welche der Verheißung 
vergaßen und den Erdboden mit ihren Gräueln immer weiter verderbten. Deswegen wäre 
solchen vereitelten Menschen diese Welt schon gut genug und das elende Leben süße 
gewesen,  wenn ihnen das Gesetz  nicht  in  das Gewissen gedrungen,  den Zorn Gottes 
angezeigt, und die Bande des Fluchs zum ewigen Verderben geschärft hätte.

Eben deswegen hat Gott  auf  die  f e i e r l i c h s t e  Weise den Sinn seines Gesetzes 
erneuert  und  unter  den  Menschen  auf  Erden  kund  getan,  dass  es  einmal  nach  den 
Rechten seiner Gerechtigkeit dabei bleibe: Wer wider ihn und sein Gebot sündige, der 
bringe sich eben damit unnachlässlich unter den Fluch. Diesen Ausspruch Gottes führt 
Paulus auch an uns aus 5. Mose 27,26, da es heißt: „Verflucht sei, wer nicht alle Worte 
dieses Gesetzes erfüllet, dass er danach tue. Und alles Volk soll sagen: Amen.“ Es war ein 
großer E r n s t  und eine fürchterliche Handlung, da Gott dem Volke Israel im Namen des 
ganzen Menschengeschlechts bei seinem Einzug in Kanaan auf’s Neue den Segen und den 
Fluch  vorhielt,  und  den  ungehorsamen  Kindern  voraus  auf  die  umständlichste  und 
schärfste  Weise (Kap.  28,15 ff.)  bezeugete,  was für  Flüche über  sie  kommen und sie 
treffen würden: „Verflucht wirst du sein in der Stadt, verflucht auf dem Acker. Verflucht 
wird sein dein Korb und dein Übriges. Verflucht wird sein die Frucht deines Leibes, die 
Frucht  deines Landes,  die  Frucht  deiner  Ochsen und die Frucht  deiner  Schafe“ u.s.w. 
„A m e n !“ war die Stimme des Volks, wodurch sie bei ihrer Übertretung dem Recht Gottes 
beistimmten und den Fluch auf sich nahmen. „So hat Gott alle Übertreter als wie in ein 
Gefängnis zusammen geschlossen unter die Sünde und den darüber ergangenen Fluch, 
auf dass er sich aller erbarme“ (Gal. 3,22; Röm. 11,32).

Wir haben Ursache, diesen Ernst Gottes recht zu bedenken, und die Frucht der Sünde 
im  Fluch  zu  erwägen.  Denn  alle  Worte  Gottes  sind  wahrhaftig  und  behalten  ihren 
Nachdruck und Kraft, dass keines vergeblich geredet sei. Wo wäre es demnach mit dem 
Sündergeschlecht,  mit  den mutwilligen  Verbrechern  an  Gottes  Rechten  hingekommen? 
Was wäre schon aus dem Erdboden geworden, wenn Gott nicht einen Ratschluss seiner 
Erbarmung gefasst  und selbst  ein  M i t t e l  verschafft  hätte,  dass  alle  diese  gerechten 
Flüche von uns und von der Erde aufgehoben und weggenommen würden? Denket doch 
dieser Sache in der Stille ein wenig nach! sie ist uns nicht umsonst in der Schrift so oft und 
so ernsthaft bezeuget. Sehet euch, sehet überhaupt eure Mitmenschen, sehet den ganzen 
Erdboden darum an, und bedenket, was das heiße: A l l e s  i s t  u n t e r  d e m  F l u c h , 
w a s  n i c h t  d u r c h  C h r i s t u m  g e s e g n e t  w i r d ;  nur damit euch die freie G n a d e 
Gottes  in  dem Liebesgeschenk seines Sohnes und der u n e n t b e h r l i c h e  E r r e t t e r 
desto wichtiger, erfreulicher und preiswürdiger in eurem Herzen werde!

 D a s  M i t t e l  h i e r  w a r  w u n d e r b a r,  welches Gott erkieset hat. Hier muss 
aller Verstand der Engel und Menschen erstaunen und mit Ehrfurcht anbeten! Hier muss 
alle  Klugheit  der  Weisen  zur  Torheit  werden,  dass  das  K r e u z  das  Mittel,  und  die 
K r e u z i g u n g  des lieben Sohnes die Art der Erledigung der Welt von den Banden des all  
gemeinen und besonderen Fluchs sein solle!  Aber Paulus ist  es das von der Welt  her 
verborgene  Geheimnis  der  Gottesweisheit.  Er  preiset  den  Gläubigen  den  Aufschluss 
desselben an, wenn er sagt: „Uns hat es Gott offenbaret durch seinen Geist,“ (1. Kor. 
2,7.10). Weg mit allen eigenen Gedanken! wir wollen gerne des heiligen Geistes Schüler 
sein, dass er uns diese Wahrheit im rechten Licht erkennen lasse; wie Gott in seinem 



- 146 -

Wo r t  von  langem her d a r a u f  Ze u g n i s  g e g e b e n ,  und  seine  H a u s h a l t u n g 
unter den Menschen von Anfang an darauf eingerichtet hat. Paulus führet uns auf eine 
E i n r i c h t u n g  Gottes zurück, die schon auf die große Sache gezielt habe. Es heißt 5. 
Mose 21,22: „Wenn einer über einer begangenen Sünde also getötet wird, dass man ihn 
an ein Holz hänget, so soll sein Leichnam nicht über Nacht an dem Holz bleiben. Denn ein 
Gehängter ist verflucht bei Gott, ein Gräuel vor ihm.“ So war demnach das Aufhängen an 
das Holz schon von Gott als der äußerste Fluch und als der Inbegriff alles dessen, was 
durch das Gesetz verurteilt wird, a u s g e z e i c h n e t . Es waren alle ausgesprochene Flüche 
des  Gesetzes  gleichsam  in  den  einigen  Fluch  des  Holzes  zusammengefasst.  Und  die 
Weisheit Gottes  z i e l t  mit dieser Verordnung  r ü c k w ä r t s  und  v o r w ä r t s , und bringt 
die  A b s i c h t  derselben an dem Kreuzesholz des Sohnes Gottes zum Ausschlag.  J e s u s 
hat in dem Werk seiner Erlösung den g a n z e n  J a m m e r  von dem Ursprung der Sünde 
und von dem A n f a n g  der Verschuldung hergeholt, und die ganze Sache mit allen ihren 
Folgen  auf  e i n m a l  durch  sich  selbst  gehoben.  Ist  nicht  A d a m  durch  des  Teufels 
Verführung mit seiner lüsternen Begierde an das Holz oder Baum angeheftet worden, und 
daran so hängen geblieben, dass der Fluch der Sterblichkeit über ihn ausbrach? Daran 
hatte Satan seine Lust, und spottete des verführten und durch List hinterführten, ja unter 
den Fluch gebrachten Sünders. Um deswillen muss Jesus wieder am dürren Holz hängen 
und seinen Opferleib unter diesen Fluch geben. So ist der ganze Fluch des Gesetzes, der 
über der Vergebung an dem Baum des Erkenntnisses entstanden und die Oberhand auf 
Erden bekommen hatte, in dem Kreuz Jesu  z u s a m m e n g e f a s s t  und mit einem Mal 
abgetan worden.

Es ist dabei noch bedenklich, dass Jesus nicht nach der Juden, sondern nach der 
H e i d e n  Weise an das Holz gehänget worden. Gleichwie b e i d e , Juden und Heiden, über 
seinem Todesurteil zusammengestimmt, und er  b e i d e r  Sünden getragen hat: so sollte 
auch die  A r t  seines Todes sogleich  b e i d e n  die Erlösung anzeigen und anbieten. Von 
dem G e s e t z , davon die  J u d e n  den Ausspruch Gottes wussten, nahm er den auf das 
Holz gelegten Fluch; und von den H e i d e n  nahm er die wirkliche Art dieser Todesstrafe 
auf  sich,  damit  er  beide  in  seinem Kreuze  zusammenfassen,  und also  den Fluch  des 
ganzen  Menschengeschlechts  von  seinem  Ursprung  her  mit  aller  seiner  Ausbreitung 
wegschaffen möchte. Und so hat er sich zu unserer Erlösung dargegeben, da er ward ein 
Fluch für uns alle, und sein Segen auch sogleich auf die Heiden käme, sagt Paulus. So weit 
hat den eigenen Sohn Gottes die Liebesangelegenheit seines Herzens gegen uns gebracht! 
Das ist eine unaussprechliche, eine göttliche Demütigung, untertan zu sein bis zum Tode, 
ja zum Tode des Kreuzes. Was ist das für ein unschätzbarer Aufwand, womit uns Jesus aus 
unserm Fluch heraus gekauft hat! E r  w a r d  e i n  F l u c h  f ü r  u n s ,  a n  u n s e r e r 
S t a t t !  Ich scheue mich, ein Wort weiter von der Sache selbst hinzu zu tun. Es ist genug 
an dem Ausspruch des Apostels selbst. Der soll uns so auf das Herz fallen, dass er alle 
unsere Sinnen stillt und in eine heilige Anbetung der Wunderwege Gottes zieht! Lieber 
Jesu! Was bist du mir zu lieb geworden! Könnte ich dich doch dafür so hoch ehren, als du 
es würdig bist!  Was war ich dir wert,  dass du dieses für mich tust! Hat dir nicht vor  
meinem Fluch gegrauet; hast du diesen Abscheu durch deine Liebe überwunden, so will 
ich jetzt gern ein Opfer deiner Liebe sein! Heiliger Sohn des Vaters mitten unter unserm 
Fluch! du bist allein fähig, den Fluch in Segen zu verwandeln, und ein Neues zu schaffen, 
das deinem Vater wohl gefalle! Ich will die erstaunliche Kraft deines Kreuzes ehren, und 
durch dieselbe mich alles Fluchs entledigen, damit ich deines Segens fähig werde. – Das 
ist nun die Ehre und der Preis des Kreuzes Jesu, dass kein Fluch übrig bleiben, sondern 
wie es von seinem heiligen Leibe weggekommen ist, an welchem er unsere Sünden auf 
das Holz hinauftrug, also auch von uns und von der ganzen Erde durch ihn vollkommen 



- 147 -

weggenommen werden solle. Darum ist jetzt unser Glaube an das Kreuz Jesu gewiesen. 
Was es nach der Absicht Gottes gewirkt hat, da der Sohn für uns da hing, als ein Fluch 
zwischen Himmel und Erden hing, das soll sich nun an uns ausweisen und an dem ganzen 
Erdboden offenbar werden. Und ja wohl muss eine solche erstaunliche Sache auch etwas 
Großes austragen, eine unermessliche Furcht,  eine eben so große und unausdenkliche 
Folge haben! Und das ist mit einem Wort:

2. der Segen, der sich noch weiter ausbreiten soll als der Fluch,

der  zur  Ehre  des  Kreuzes  Jesu  noch  überschwänglicher  ist,  als  unser  Abfall  und 
Jammer  war.  Und  so  wird  uns  das  Wort  vom  Kreuz  ein  süßes,  ein  trostvolles,  ein 
erfreuliches Evangelium. Es kündigt uns lauter Segen an. Denn das Kreuz Christi hat die 
unhintertreiblichen Hindernisse des Segens weggeräumt. Es hat die verschlossenen Riegel 
desselben im Tode durchgebrochen, und die Zuflüsse eines neuen Segens eröffnet. Auf 
dass  der  Segen  Abrahams  auf  alle  Völker  käme  in  Christo  Jesu,  auf  dass  wir  den 
verheißenen Geist empfingen durch den Glauben, folgert hieraus Paulus (Gal. 3,14). So 
lange  ward  der  große  und  reiche  Segen,  den  Gott  dem  Abraham  verheißen  hatte, 
aufgehalten, und konnte nicht in Erfüllung gehen, bis Christus durch seinen Kreuzestod die 
Wirkung des Gesetzes zum Fluch der Erde aufgehoben und vollendet hatte. Darum kommt 
der Segen über alle Völker in Christo Jesu. Es ist ein unerschöpflicher Reichtum desselben, 
der unsern ganzen Stand nach Seele und Leib und die Beschaffenheit der ganzen Erde 
betrifft.

Um  des  Kreuzes  Jesu  willen  soll  alles  alte  Wesen,  das  aus  dem  Fluch  der 
Verweslichkeit entstanden ist, gar abgetan, und alles zu Gottes höchstem Wohlgefallen 
erneuert werden. Davon sagt Paulus, wenn er die vollendete Versühnung Christi preiset, 
schon mit  einem bis in die Ewigkeiten hinein schauenden Glaubensblick:  „Das Alte ist 
vergangen, siehe! es ist alles neu worden“ (2. Kor. 5,17). Da wird man den durch das 
Kreuz erworbenen Segen in vollem Maße, in seiner ganzen Kraft sehen und zu genießen 
haben. Da wird erst zur Bewunderung der heiligen Kreuzeswege offenbar werden, wie 
hoch und weit  sich  nach dem in  die  Verheißung gestellten  Vorsatz  Gottes  der  Segen 
erstreckt; weil wir jetzt unserer vorigen Herrlichkeit nicht nur ermangeln, sondern auch 
vergessen haben, und weil wir uns mit der Eitelkeit und dem toten Wesen, darin wir uns in 
der Sündenwelt aufhalten, nur allzu gut betragen können, so haben wir auch so geringe 
Gedanken von dem n e u e n  We s e n ,  das Christus durch seinen Kreuzestod geschaffen 
und in seiner Auferstehung an sich selbst hergestellt hat, dass wir allzu langsam und allzu 
träge sind, die Früchte seiner Erlösung recht zu erkennen und im Glauben zu fassen. Ja,  
es sind unter den Christen schon manche so weit in ihrer finstern und verkehrten Vernunft 
gegangen, dass sie mit dem jetzigen Zustande wohl zufrieden sein wollten, und sagten: 
Warum will es denn der Mensch noch besser haben und von Gott begehren, als er es jetzt  
hat? Warum soll er eben einen unsterblichen Leib haben und sich nicht mit der Art und 
Beschaffenheit desselben begnügen, wie er wirklich ist? Warum will er eben eine hoch 
erleuchtete Seele haben, und nicht froh sein, dass er noch so viel Vernunft hat, als er hat? 
Warum will er fordern, dass keine dürre und unfruchtbare Wüste auf dem Erdboden, kein 
Gift noch Gestank noch Ungemach in den irdischen Dingen sein, sondern alles in voller 
Blüte und lieblichem Wesen stehen solle? Hat er nicht Schönheit und Nutzbarkeit genug an 
dem, was da ist? So denkt der von Gott abgefallene Mensch in seinem Unglauben! So 
redet der blinde Unverstand, und will nichts von den Verheißungen Gottes wissen, noch 
viel weniger Christo Jesu und seinem Kreuz die Ehre geben! Gott konnte kein Wohlgefallen 



- 148 -

mehr an seinem Werk haben. Denn die Menschen hatten es an sich und an der Erde 
verderbet. Ihm und vor seinen Augen war es nicht mehr, wie es sein sollte. Ja, wenn er 
nicht  etwas  Besseres  noch  für  uns  in  seiner  Barmherzigkeit  ersehen  und  in  Christo 
aufbehalten gehabt hätte, so wäre schon aus der Erde eine Hölle und aus dem Menschen 
ein Teufel worden. Wollen wir es demnach nicht gerne dem Kreuze des Sohnes Gottes 
danken, was wir jetzt noch für Segen haben, und was wir noch Mehreres, Besseres und 
Herrlicheres nach allen Umständen bekommen können und sollen? – Wer weiter nichts als 
B r o t  will (und die Meisten sinnen und trachten und arbeiten ja auf nichts anders, als dass 
sie nur ihr Stück Brot haben, und setzen alle ihre Glückseligkeit darein!), der wisse, dass 
er ohne das Kreuz Jesu nicht berechtigt ist, nur ein Stück Brot in der Welt zu essen. Denn 
dem Sünder gehört auch zuteuerst von dem Acker nichts anders als Dornen und Disteln. 
Verflucht sei der Acker um deinetwillen. Er hat sein Recht an seinen Schöpfer und dessen 
gute Gaben schon verloren. Woher soll ihm der Segen des Brots kommen als von dem, der 
den verdienten Fluch seines Ackers aufgehoben hat? Sehet demnach: nur um des Kreuzes 
Jesu  willen  ist  der  Mensch  befugt,  sein  Brot  von  der  Erde  zu  bekommen.  Wer  den 
Gekreuzigten verachtet, der hat sein Brot wie gestohlen von Gott; es ist ihm das Recht 
dazu  durch  seine  Sünde  abgestrickt.  Ihm gehöret  von  Rechtswegen  nichts  als  Fluch. 
Darum ist auch dieses ein Vorrecht des Glaubens, dass man seine Speise mit Freuden und 
getrostem Herzen aus der Hand Gottes nehmen kann (Apg. 2,47). Durch den Glauben an 
das Kreuz Jesu wird die Speise geheiliget. Und wer so isset, der isset dem Herrn, dem er 
angehöret  und  in  dessen  Namen  er  alles  tut  (Röm.  14,6).  Weil  Jesus  auf  der  Erde 
gekreuzigt worden, so gehöret ihm der Erdboden. Und er gewähret, was sein ist, auch den 
Seinen. Daher haben sie ein Freiheitsrecht von ihm empfangen, zu essen; „denn die Erde 
ist des Herrn, und was darinnen ist“ (1. Kor. 10,26). Ich, wenn wir nur in der Welt wieder 
als  Christen essen lernten,  so würde das Kreuz Jesu davon Ehre haben und von uns 
gepreiset werden! Aber das ist noch das Wenigste.

Paulus  nennt  vornehmlich  den  G e i s t .  „Auf  dass  wir  den  verheißenen  Geist 
empfingen.“ Es war freilich eine geistlose Welt geworden. Und wie soll sich Gott, der ein 
Geist  ist,  mit  seiner  Kreatur,  der  er  seinen Odem eingehaucht  hatte,  in  Gemeinschaft 
einlassen können, wenn sie ohne seinen Geist ist! Darum war der Geist der vornehmste 
Segen,  an welchem alles  andere hängt,  was wir  von Gott  empfangen sollen.  Um des 
Kreuzes Jesu willen können wir nun wiederum des Geistes teilhaftig werden; und um des 
empfangenen Geistes willen wird aller Segen, der auf uns kommt, ein geistlicher Segen 
werden. Wenn der Apostel daran gedenkt, so wird sein Herz voll, dass er in Gottes Lob 
ausbricht: „Gelobet sei der Gott und Vater unsers Herrn Jesu Christi, der uns gesegnet hat 
mit allem geistlichen Segen in den himmlischen Dingen durch Christum“ (Eph. 1,3)! So 
hoch hat Gott das Kreuz seines Sohnes geehrt! Er hat sein bestes, (wenn ich so sagen 
darf)  sein  geheimstes,  sein  herrlichstes  Gut,  den  Geist,  herausgegeben,  und  mit 
demselben allen  Segen,  den man denken und nennen mag.  Das  Kreuz  Jesu hat  den 
ganzen  Schatz  Gottes  eröffnet.  Er  hat  uns  von  seinem  ganzen  Reichtum  nichts 
vorbehalten.  Darum  kann  und  soll  um  des  Kreuzes  Jesu  willen  alles  geistlich  und 
himmlisch werden. Das Irdische, davon sich das Fleisch nährt, soll nicht bleiben. In dem 
Kreuz Jesu liegt die Kraft, dass es aufgehoben und ins Unverwesliche verwandelt werden 
soll. Daher nehmen wir den Grund der Hoffnung, dass dies Verwesliche wird anziehen das 
Unverwesliche, und dies Sterbliche wird anziehen die Unsterblichkeit, und der Tod wird 
verschlungen werden in den Sieg“ (1. Kor. 15,54). Wie bewundernswürdig sind Gottes 
Wege. An einem dürren Holz wird der lebendig machende Geist erworben! Von dem Fluch 
des Kreuzes kommt der Überfluss alles Segens! Wer sollte nun nicht gerne nehmen und 
haben wollen, was ihm durch das Kreuz erworben ist? Wer sollte sich nun mit Wenigerem 



- 149 -

begnügen oder zufrieden stellen, als ihm sein gekreuzigter Heiland gewähren kann und 
will? Lieber Jesu! was du damit nach dem Willen deines Vaters gemeint und in deiner 
Seele gewollt hast, da du dich für mich ans Kreuz schlagen lassen, das erfülle jetzt an mir! 
Ich gebe dir Leib und Seele und alles dazu hin! Lass nur keine Absicht deines Kreuzes an 
mir zurücke bleiben! Trachtet, ihr Lieben, wenn euch etwas daran gelegen ist, vor allen 
Dingen  danach,  dass  ihr  den  erworbenen  Geist  empfanget.  Er  ist  der  Inbegriff  alles 
Segens, und wirket zu einer vollkommenen Erneuerung der Seele und des Leibes. Denn 
um des Kreuzes Jesu willen dürfen und sollen die, so von ihm die Erstlinge des Geistes 
empfangen  haben,  hoffen  und  warten  auf  die  völlige  Erlösung  ihres  Leibes  von  den 
Banden der in dem Fluch wirkenden Eitelkeit bis zum Tode (Röm. 8,24). Durch sein Kreuz 
hat Jesus die so große Veränderung zuwege gebracht, dass wir auch einen geistlichen 
Leib, ein gemäßes und taugliches Wohnhaus des edlen und verklärten Geistes haben, und, 
wie wir jetzt das Bild des irdischen Adams tragen, alsdann das Bild des himmlischen tragen 
werden. – Um eben dieser Ursache willen suchen und finden die Gläubigen ihr Los und Teil 
nicht mehr in der irdischen Welt und ihrer Eitelkeit. Durch die lebendige Erkenntnis des 
Kreuzes Jesu ist ihnen die Welt mit all ihrem Wesen erst recht zum Ekel worden. Sie sind 
davon nur  beschweret,  woran andere Lust  haben,  und sehnen sich,  so lange sie  das 
Irdische drückt, nach dem Himmlischen. Und wer hat einen solchen Sinn, ja eine freudige 
Hoffnung dazu, als der, der das Kreuz Jesu liebet? Bei demselben lernt man erst recht 
erkennen, was man von dieser ganzen vergänglichen Zeitlichkeit denken soll, und wird im 
Glauben über alle  Eitelkeit  erhaben. Daher sind alle  Klagen der Weisen, wenn sie die 
Eitelkeit der Welt beschreiben, auch eitel, so lange sie den Ausschlag nicht bei dem Kreuze 
Jesu finden. Sie lieben nichts desto weniger die eitle Welt, und sind mit ihrem Herzen an 
dieselbe, eben wie Adam an seinen Versuchsbaum, angeheftet, bis sie den Einen finden, 
nach welchem Salomo in  gleicher  Betrachtung geforschet  hat.  Davon sagt  er  endlich, 
(Pred.  7,29):  „Unter  den  Tausenden  habe  ich  Einen  Menschen  funden,“  welcher  der 
Eitelkeit  abhelfen  und  das  unendliche  Verlangen  der  Seele  mit  wahrhaftem  Gut,  mit 
bleibendem Segen erfüllen und sättigen kann. Und das soll auch noch der ganzen Erde zu 
gute kommen. Denn weil um der Menschen Sünde willen auch die ganze sichtbare Kreatur 
ohne ihren Willen der Eitelkeit  unterworfen worden ist,  und der Fall  Adams auch sein 
Wohnhaus verderbet und in die Knechtschaft des vergänglichen Wesens gezogen hat, so 
stehet  ihr  um  des  Kreuzes  Jesu  willen,  an  welchem  er  zwischen  Himmel  und  Erde 
gehangen, noch eine Freiheit bevor, danach sie insgesamt unter dem Dienst der Eitelkeit 
seufzet und krächzet (Röm. 8,23). Aber wer achtet es, als der das Kreuz Jesu kennet und 
um desselben willen auch in seinem Teil die Leiden dieser Zeit nicht wert (für nichts zu 
achten)  hält  gegen der  Herrlichkeit,  die  an ihm wird  offenbaret  werden? Nur  wer  da 
erkennet, was der Erlöser mit seinem Kreuz bezielte, wird sich dieser erworbenen Freiheit 
freuen, im Glauben die alte Welt mit dem Rücken, ja als schon vergangen ansehen und 
getrost sagen können: „Wir warten eines neuen Himmels und einer neuen Erde, darinnen 
keine Eitelkeit, Sünde noch Fluch, sondern die Gerechtigkeit wohnet und herrschet, die 
Jesus am Kreuz zum Sieg über den ganzen Fall gebracht hat,“ (2. Petr. 3,13). – Das ist der 
neue Segen von dem Holz, daran er für uns ein Fluch ward! Mit einem Wort: um des 
Kreuzes Jesu willen soll diese Erde der bestimmte Schauplatz der herrlichsten Werke und 
heiligsten Wunder Gottes sein und mit geistlichen, himmlischen, göttlichen Segensströmen 
erfüllet werden. Was kann, was wird Jesus vermöge seines Kreuzes, das er erduldet hat, 
noch ausrichten? Er hat es in eine Haushaltung der Zeiten gestellt nach dem Vorsatz des 
Vaters, und wird nichts zurücklassen, wozu ihn sein Kreuz berechtigt. Darum wird sein 
Kreuz, auf welchem noch ein Ärgernis bei allen Ungläubigen liegt, noch Ehre haben und 
ein Preis sein, wenn er zeigen wird, was er dadurch erworben habe. Nun sind wir durch 



- 150 -

das Wort  vom Kreuze zum Glauben an dasselbe berufen,  damit  wir  die  Erstlinge des 
Segens empfangen, auf welche eine unermessliche Ernte ohne Aufhören folgen wird.

Ist es nun, ihr Lieben, der Mühe wert, dass man das Kreuz Jesu achtet und liebet? Ist 
man nun recht daran, wenn man sich der Gemeinschaft desselben rühmen kann? Sollte 
man sich nun weigern, mit Jesu gekreuzigt zu sein? Sollte man nicht gerne alles, was nicht 
in das Reich Gottes taugt, unter das Kreuz Jesu bringen, dass es dadurch abgetan werde? 
Sollte man nicht billig durch den Glauben mit unablässigem Ernst danach ringen, dass wir 
zu der Freiheit und zu dem Genuss des herrlichen Segens fähig werden und gelangen 
mögen, der auf den Glauben an sein Kreuz allein gesetzt ist? Überleget es selbst in der  
Stille vor dem Licht der Wahrheit; und bittet Jesum um den verheißenen Geist, dass er  
selbst euch die hohen Absichten und die seligen Früchte seines Kreuzes kund tue und 
verkläre. So werdet ihr in dem Geist mehr verstehen und empfinden, als man mit Worten 
aussprechen  kann.  Dahin  seid  allesamt  als  zu  dem  rechten  Lehrer  von  Jesu  Kreuze 
verwiesen!

N u n  d a s  K r e u z  u n s e r s  E r l ö s e r s  s e i  u n d  b l e i b e  u n s e r  S e g e n ,  u n d 
w e r d e  u n s e r  R u h m ,  bis wir stehen vor seinem Thron und das geschlachtete Lamm 
anbeten in seiner Herrlichkeit!

Amen



- 151 -

16. Predigt

Jesus spricht: Vater, vergib ihnen!

Markus 15,25

Und es war um die dritte Stunde, da sie ihn kreuzigten.

Lukas 23,34

Jesus aber sprach: Vater, vergib ihnen! denn sie wissen nicht, was sie tun.

Eingang.

as ist das erste Wort des Heilandes am Kreuz! Mitten unter seinen Schmerzen, 
unter der Empfindung der rauen und grausamen Hände, die ihn an das Kreuz 
anbinden  und  annageln,  wallet  sein  wie  Wachs  zerschmolzenes  Herz  in  Liebe 
gegen die, so ihn misshandeln! Er sorgt für diese arme und schnöde Kreaturen, 

dass  ja  die  Strafe  und das  Unglück  nicht  über  sie  kommen möge,  die  sie  bei  dieser 
entsetzlichen  Misshandlung  des  Sohnes  Gottes  verdienen. E r  l i e b e t ,  d i e  i h n 
h a s s e n .  Sein Herz ist voll Erbarmung gegen die, welche ihn ohne alle Barmherzigkeit 
martern und zum Tode bringen. Er gönnet denen Gutes, die ihre Lust an seiner Plage 
haben. Er erhält die bei Leben, die ihn töten. Das ist Jesusliebe ohne Gleichen! Erkehrt 
sich darüber zu seinem Vater und redet mit ihm für ihr Bestes. Da muss ja ein solches 
Wort der Liebe bei dem Herzen der ewigen Liebe unaussprechlich viel gegolten haben!
Denn was hat bei der Liebe selbst eher Eingang als die Liebe? Sagt sonst der geliebte 
Sohn zum Vater: „Ich weiß, dass du mich allezeit hörest,“ (Joh. 11,42); was muss eine 
solche Fürbitte austragen, die der Sohn am Kreuz einlegt? Das mag wohl kräftig und zum 
Segen gebeten sein.

Und mit welchem Herzen sollen wir hören, was die Liebe am Kreuz über die Sünder 
denkt und ihretwegen spricht? Kann unser Herz dabei hart und unempfindlich bleiben, so 
sind wir härter als die Felsen, die über dem Todesleiden Jesu zersprungen sind. Ist nur ein 
menschlich Herz in uns, so kann die gekreuzigte Liebe mit ihrem ersten Worte dasselbe 
gewiss weich machen, dass es an ihrem Feuer zerschmelze. O, dass wir nun mit einem 
recht  zerbrochenen,  zerschmolzenen  Herzen  von  Jesu  vernehmen  und  einnehmen 
möchten, was er aus seinem Herzen hören lässt! Wir wollen doch unsere Herzen dazu 
öffnen, dass seine Liebe ihren Sinn auch an uns vollbringen könne! Ich will mich an sein 
erbarmendes Herz gegen die Sünder halten, und mich auf die Kraft seiner Fürbitte beim 
Vater während meiner Rede verlassen, dass sie mir sowohl bei meinem schwachen Wort 
als auch an euern Herzen zu statten komme. Denn ich möchte euch gern nach seinem 
Sinn anpreisen:

D



- 152 -

Die Kraft der Fürbitte Jesu für seine Feinde;

und dabei zu bedenken geben:

1 . d i e  F ü r b i t t e  s e l b s t  und

2 . d i e  K r a f t  d e r s e l b e n .

Herr Jesu! Auch in diesem Augenblick gedenke an mich und an uns alle vor deinem 
Vater  in  Gnaden,  und  lass  uns  die  Kraft  deiner  Fürbitte  erfahren  zum Segen  deiner 
Wahrheit an unsern Herzen und zum Preise deiner Liebe! Amen.

Abhandlung.

Jesus zeigt an seinem Kreuze, was ihm am ersten und nächsten am Herzen liege. Sein 
erstes Wort geht auf seine Feinde. Er bittet für sie um Gnade und Verschonung: „Vater! 
vergib  ihnen;  denn  sie  wissen  nicht,  was  sie  tun.“  Der  Vater  kann  ihm  keine  Bitte 
abschlagen, denn er ist der Sohn seines Herzens. Wie mag dem Vater ein solch Wort zu 
Herzen gegangen sein!  Das ermuntert  uns billig,  die Kraft  der Fürbitte Jesu für seine 
Feinde zu bedenken, Wir wollen dabei

1. die von ihm ausgesprochenen Worte selbst als den Inhalt seiner Fürbitte  

kürzlich erwägen.

Vater! sagt Jesus. Das ist herzlich und kindlich geredet. Dem Sohne ist unter allem 
Schmerz, unter aller Schmach und Not, welche über ihn bestimmt war, nichts benommen 
von der zärtlichen Neigung und von der zuversichtlichen Liebe gegen den Vater. Er hat 
noch eben dasselbe Herz zu ihm. Er redet mit ihm am Kreuz, wie er am Ölberg, wie er 
vorher mit ihm geredet hat. Es bleibt bei derselben Einheit der Liebe, nach welcher der 
Sohn im Vater war (Joh. 14,11). Und man soll  aus seinem Munde hören, dass er am 
Kreuze selbst noch nicht beschämet ist, ihn als seinen Vater anzusprechen, und mit ihm 
über dieses ganze Begegnis zu handeln. Er wusste ja wohl, dass ihn der Vater nicht allein 
lasse, sondern auch hier bei ihm sei (Joh. 16,32); ob es auch schien, als wäre er jetzt den 
gottlosen Händen preisgegeben. Der Vater war ihm nahe, und er konnte demselben mit 
seinem ersten Wort bis in sein Herz hinein reden. Solcher Zutritt war ihm nicht verwehrt, 
ob er schon hier als ein Fluch für uns am Holze hänget. „Er blieb doch der Geliebte, an 
welchem der Vater sein Wohlgefallen hatte“ (Matth. 3,17). Darum kann und darf er auch 
hier für seine Feinde einkommen, und ein Wort für solche reden, wider welche das Antlitz 
des Herrn steht, weil sie Böses tun.

Er spricht: Vergib ihnen! erlass es! rechne ihnen ihren Frevel nicht an, wie sie es wert 
wären! Es wäre an dem, dass sie sich durch ihre grausame Bosheit so verstrickten, dass 
keine Rettung übrig wäre. Aber erlass es! Stephanus hat diesen Liebessinn von seinem 
Herrn gelernt, und redet es hernach bei seiner Verfolgung ihm zu: „Herr! Behalte ihnen 
diese Sünde nicht, oder: Herr! lass ihnen diese Sünde nicht stehen“ (Apg. 7,59). Wäre die 
Sünde ihnen behalten worden, so wäre sie als ein Bann von diesem Augenblick an auf 
ihren Seelen gelegen. Hätte Gott diese Feindseligkeiten wider seinen Sohn ihnen in die 
Rechnung genommen, so hätte sein Zorn über ihnen anbrennen und das Feuer der Rache 



- 153 -

sie vertilgen mögen. Aber der Sohn tritt mit seiner unüberwindlichen Liebe in die Mitte. 
Vormals hat Gott zu Mose gesagt: „Lass mich, dass mein Zorn über sie ergrimme, und sie 
auffresse;“ da es das Volk gegen seinen Gott verderbet hatte (2. Mose 32,10). Und Mose 
hielt durch seine Fürbitte das Übel auf, das der Herr dräuete seinem Volke zu tun, (Vers 
14). Noch vielmehr kann dieser Fürsprecher den Zorn aufhalten, den die Bosheit schon 
erweckt hat. Seine Liebe steht vor den Riss, und will gern Gutes über die Seelen bringen.

Ve r g i b  i h n e n !  Damit sind allererst die verruchten Kriegsknechte gemeint, die ihm 
jetzt die nächsten waren. Du siehest, Vater! was sie wirklich an mir tun und wie sie mit mir 
umgehen. Verbirg dein Antlitz vor ihrem Frevel. Sie binden mich; erlass es ihnen, dass es 
ihnen nicht zu Höllenbanden werde. Sie heften mich jetzt an; lass sie dieser Schuld los. 
Unter ihren Händen handelt Jesus über ihre armen Seelen zur Verschonung und zum Heil. 
So ist sein Herz mit lauter Versühnung umgegangen! Und diese sollten es jetzt auch über 
dem, was sie tun, sogleich zu genießen haben. Sie sind aber nicht allein gemeint; denn sie 
waren nur die bestellten Werkzeuge, welche den Willen seiner Feinde, die ihm den Tod 
zuerkannt hatten, ausrichteten. Juden und Heiden standen um das Kreuz, und stimmten 
ihrer Misshandlung mit gleichem Grimm und Spott über den Auserwählten Gottes bei. So 
brachten  die  Geschlechter  der  Erde  diese  Sünde  auf  sich  und  nahmen  Teil  an  der 
Ungerechtigkeit.  Wäre  nicht  die  ganze  Welt  darüber  in  ein  neues  Gericht  zu  einem 
schrecklichen Tage der Rache gefallen, wenn es nicht der leidende Jesus selbst vermittelt 
hätte? Hier beweist er in der höchsten Probe, er sei nicht gekommen, dass er die Welt 
richte, sondern dass die Welt durch ihn errettet werde aus dem über ihr schwebenden 
Zorn (Joh. 3,17). Und wir sind auch nicht ausgeschlossen. Denn was sie wider Jesum 
getan gaben, das ist aus einem solchen Herzen geschehen, als wir allesamt auch gegen 
ihn in unserer Unwissenheit und natürlichen Blindheit haben. Dachte er an seine Feinde: 
was waren wir, da er f ü r  u n s  am Kreuze starb? „Wir sind Gott versöhnet durch den Tod 
seines Sohnes, da wir noch Feinde waren“ (Röm. 5,10). So sah der Versöhner alle an, für 
welche sein blutiger Tod gelten sollte, und bat für sie bei seinem Vater. Haben wir ihn nicht 
mit unsern Sünden an das Kreuz genagelt? Haben wir nicht das Unsrige auch zu seiner 
Marter beigetragen? Darum gilt uns auch seine Fürbitte.

D e n n  s i e  w i s s e n  n i c h t ,  w a s  s i e  t u n .  So denkt, so urteilt die Liebe! Der 
Eifer der Gerechtigkeit hätte anders denken, und sie über ihrer hartnäckigen Unwissenheit 
strafen  können.  Aber  die  Liebe  findet  noch  einen  Grund  zur  verschonenden 
Barmherzigkeit, und bedeckt der Sünden Menge (Jak. 5,20) mit einer solchen Vertretung, 
dadurch noch Gnade stattfinden möge. Die Barmherzigkeit erweist sich gern, wo noch ein 
Raum zur Erbarmung übrig ist. Und diese erweckt der Mittler durch sein Liebesurteil, mit 
welchem er seine Beleidigungen angesehen und geschätzet hat. Sie wissen nicht, was sie 
tun.  „Sie  kennen  mich  doch  nicht  noch  meinen  Vater“  (Joh.  16,3).  Sie  tun  es  im 
Unglauben.  Darum kann ihnen noch Barmherzigkeit  widerfahren.  Aus solchem Grunde 
dachte  Paulus  auch  über  sich,  dass  sich  Gott  seiner  noch  erbarmt  habe,  da  er  ein 
Verfolger, ein Schmäher und Lästerer gewesen. Ihm am auf gleiche Art die Fürbitte Jesu 
wirklich zu statten (1. Tim. 1,13). Und dieselbe hat noch eben die Kraft, und beweist noch 
immer ihre Wirkung zur Errettung der Sünder. Lasset uns nun

2. die Kraft derselben genauer bedenken.

 D i e  u n a u s s p r e c h l i c h e  L i e b e  d e s  F ü r s p r e c h e r s  hat sein Vertreten 
so hochgültig und kräftig gemacht bei seinem Vater. Indem Jesus bittet: „Vater, vergib!“ so 



- 154 -

bezeugt er, dass er denen, die ihn schmähen und beleidigen, schon vergeben habe; dass 
kein  Gedanke  in  seinem  Herzen  sei,  ihretwegen  die  gerechte  Rache,  sondern  die 
überwiegende Barmherzigkeit aufzurufen und dass ihm damit ein Wohlgefallen geschehe, 
wenn das, was sie wider ihn tun, nicht wider sie ausschlage. Was konnte das Herz des 
Vaters  inniger  rühren  als  diese  Liebe  eines  Sohnes,  der  augenblicklich  des  Unrechts 
vergisst,  damit es nicht wider seine Feinde stehen bleiben möge? Diese Liebe hat zur 
Versöhnung gewirket, und das Herz des Vaters zu seinen Feinden geneigt, ihnen auch zu 
vergeben und ihre Sünden zu schenken. Er vergibt, wie sein Sohn vergeben, der wirklich 
die Versöhnung für die Sünde der Welt am Kreuz geworden. Er handelt nach dem Herzen 
des Sohnes, wenn er nun Sünden nicht zurechnet. Wie sollte nun das Herz des Vaters und 
des  Sohnes  hierüber  nicht  eins  sein?  Das  ist  es,  was  Paulus  in  dieser  wichtigen 
Verhandlung erkennet, wenn er 2. Kor. 5,19 sagt: „Gott war in Christo, die Welt mit ihm 
selber versöhnend, da er ihnen ihre Sünden nicht zurechnete.“ So ward die göttliche Liebe 
in Christo eine versöhnende und eine versöhnte Liebe, wodurch aller Zorn aufgehoben und 
in  einen  erbarmenden,  rettenden,  heilwärtigen  Eifer  für  der  Sünder  Heil  verwandelt 
worden! Das war das große Werk, welches der Sohn unter dem Fluch am Kreuz durch 
seine Liebe, womit er für alle an des Vaters Herz drang, ausrichten wollte. Er wusste ja,  
wie viel seine Liebe (womit er für der Sünder Rettung arbeitete, wider den Fluch stritt, 
über alle Sünden siegte und sich dem Vater heiligte,) bei seinem Vater gelte. „Auch darum 
hat mich mein Vater lieb,“ sagt er Joh. 10,17, „dass ich mein Leben gern und willig für 
euch  lasse.“  Wie  wohl  hat  demnach  dem  Vater  ein  solcher  Liebessinn  in  dem 
zerschmolzenen Menschenherzen seines Sohnes gefallen! Wie ist ihm ein solch Rauchwerk 
der  zu  ihm  aufsteigenden  Liebe  beim  Sünd-  und  Sühnopfer  der  Welt  zu  einem 
angenehmen Geruch geworden! und d a h e r  floss die unendliche Kraft, die in der Fürbitte 
Jesu für seine Feinde lag. Ach! dass wir fähig wären, zu erkennen, was zwischen dem 
Herzen des Vaters und des Sohnes vorging, da die Versöhnung über uns als Feinde zu 
Stande kam! O wie würden wir erstaunen, dass die ewige Liebe sich so um ihre feindselige 
Kreatur bewarb, und mit ganzer Kraft wirkte, dieselbe wieder in ihren Schoß zu fassen! Sie 
will gern alles vergeben haben, damit nur Raum übrig bleibe zum Heil der Armen. Und das 
ist

 die nächste Wirkung, darauf die betende Liebe Jesu zielte: n e u e n  R a u m  u n d 
F r i s t  z u r  B u ß e  z u  v e r s c h a f f e n  u n t e r  d e r  g ö t t l i c h e n  G e d u l d ,  dass 
ihnen  diese  Sünde  nicht  alles  weitere  Gute  gar  abstricke;  dass  sie  nicht  hingegeben 
werden in ihren tollen Sinn und finstern Grimm; dass sie nicht untüchtig werden zur Buße 
und zum Glauben; dass die Barmherzigkeit Gottes nicht ihre Hand gar von ihnen abziehe, 
noch Gott sein Angesicht wider sie stelle? dass vielmehr die Kraft des Kreuzes bei ihnen 
anschlagen, und die Versöhnung, die jetzt im Werke ist, sogleich auf sie dringen und ihnen 
zu statten kommen möge. Jesus wusste ja alle Rechte der Gerechtigkeit, und gedachte mit 
Jammer daran, was sie sich zum ewigen Schaden durch diese Bosheit anrichten könnten. 
Das geht ihm so zu Herzen. „Er war ja nicht kommen, der Menschen Seelen zu verderben, 
sondern zu erhalten“ (Luk. 9,56). So will er auch hier gerne die erbosten Seelen seiner 
Feinde erhalten, tritt  mit seiner Fürbitte dazwischen, und begehrt über sie Vergebung, 
damit er sich noch als Erretter an ihnen beweisen könne. Hier ist er wirklich in seinem 
priesterlichen Amt begriffen und lässt von sich hören, was jetzt das Geschäft seiner Seele 
bei seinem Opfer sei. „Er redet Gutes für die, so ihm Böses bewiesen: er redet bessere 
Dinge als  Abels Blut“  (Hebr.  12,24).  Dieses schrie um Rache von der Erde,  darauf es 
vergossen ward; Jesu Blut redete gleich zur Ve r g e b u n g  auch für die, so es wirklich bei 
seiner  Annagelung  an  das  Kreuz  vergossen  haben,  und  bringt  ihnen  und  allen  ihren 



- 155 -

Mitgesellen,  das  ist,  allen  Feinden  Gottes,  Verschonung,  Geduld,  Erbarmung  und  Heil  
zuwege.

Darum kann Petrus in Kraft dieser Fürbitte Jesu unter dem Volk getrost auftreten, 
ihnen  Buße  verkündigen  und  Gnade  für  ihre  Sünden  anbieten.  Er  rückt  ihnen  ihre 
frevelhafte Feindschaft ernstlich vor (Apg. 3,14.15), wodurch sie sich an dem Sohn Gottes 
verschuldet haben: „Ihr verleugnetet den Heiligen und Gerechten, und batet, dass man 
euch den Mörder schenkte; aber den Fürsten des Lebens habt ihr getötet.“ Ist es möglich, 
dass solchen Majestätsschändern noch geholfen, und ihre entsetzliche Blutschuld, so sie 
auf  sich  genommen  haben,  vergeben  werde?  Petrus  weiß,  was  Jesus  über  seinem 
vergossenen Blut mit dem Vater verabredet und ausgemacht hat. Darum redet er ihnen in 
eben dem Erbarmungssinne, womit sie der Heiland am Kreuz angesehen hat, zu: „Nun 
lieben Brüder! ich weiß, dass ihr es aus Unwissenheit getan habt wie auch eure Obersten.  
Gott aber hat, was er durch den Mund aller seiner Propheten zuvor verkündigt hatte, wie 
Christus leiden sollte, also auf diesem Wege erfüllet. Wusstet ihr nicht, was ihr tatet, so 
wusste Gott durch euern bösen Anschlag seinen Liebesrat zu erfüllen.“ Deswegen nimmt 
der Apostel auch keinen Anstand; ihre schreckliche Blutschuld steht ihm nicht im Wege, 
ihnen Buße und Vergebung im Namen Jesu anzutragen: „So tut nun Buße, und bekehret 
euch, dass eure Sünden, auch an Christo selbst verübt, getilget werden.“ Ihr könnt nichts 
desto weniger noch eine Zeit der Erquickung vor dem Angesicht des Herrn bekommen. 
Diese ist euch schon erbeten und bestimmt worden (Vers 19).

Und das ist noch der Grund zu derjenigen Freimütigkeit, welche die Knechte Christi 
haben, seinen Feinden sein Evangelium zu verkünden und aller Welt das Heil anzubieten. 
Denn es ist nicht nur am Kreuz schon einmal für alle gebeten worden, sondern die Kraft 
der Fürbitte Jesu ist ewig, und waltet noch über alle Menschenseelen, dass ihnen um 
seinetwillen die Buße gegeben werde zum Leben. Er sieht alle seine Feinde, die wider ihn 
noch an diesem Tage wüten, mit Jammer an, und hält dem Vater noch sein erstes Wort 
am Kreuze vor:  Schone doch! habe Geduld!  lass ihn noch dies Jahr!  ich will  um den 
unfruchtbaren Baum graben; ich will ihm noch mit meiner Kreuzeskraft zuvor an das Herz 
dringen  (Luk.  13,8).  O,  wenn  die  unbekehrten  Leute  und  alle  gottlosen  Menschen 
wüssten, was sie bei aller Feindschaft und Widrigkeit ihres Herzens wider Jesum dennoch 
seiner Fürbitte und seinem für sie das Beste redenden Blute zu danken haben, sie würden 
ihm augenblicklich  in  die  Arme fallen;  ihr  Hass  würde in  Liebe gegen ihn verwandelt 
werden, sich ihm von Herzen zu ergeben. So weit  kommt Jesus noch beständig allen 
denen zu statten, die wider ihn sind, ihn mit ihren Sünden und Lästerungen auf das neue 
kreuzigen, und nicht haben wollen, da er über sie der Herr sei! Er hält den Zorn auf; er ist  
die Ursache der Verschonung und der Geduld, die noch über den frechen Sündern waltet;  
er gibt Frist und Raum zur Buße; er will sie noch immer gern gewinnen und zu Freunden 
machen; denn seine Liebe geht unendlich weiter, als das Recht mit sich brächte. Er hat es 
am Kreuz bewiesen. Wenn sie demnach schon denken, sie können ohne ihn sein, er solle 
sie nichts angehen, so gibt er sie noch nicht auf, sondern hält und trägt sie durch seine 
Fürbitte; sonst würden sie schon lange der Rache heimgefallen sein; sonst würde das 
Feuer schon lange über ihnen angegangen sein,  wodurch zuletzt  die  verdorbene Welt 
verbrennen wird.

Bedenket dies, ihr alle, die ihr euer Herz dem Herrn Jesu versaget und gegen seine 
Liebe so gleichgültig seid! Ist das nicht Feindschaft wider ihn aus eben dem Grunde, aus 
welchem seine Kreuziger wider ihn gehandelt haben? Ob ihr schon nicht auf euch kommen 
lassen wollet, dass ihr seine Ehre mit Worten ableugnet und seinen Namen schmähet, so 
spottet ihr ja seiner, und steht ihm und seiner Wahrheit mit euern Herzen entgegen. Er 



- 156 -

kennet eure Herzen. Woher kommt es, dass ihr noch immer in eurem Sinn fortmachen 
könnt? Woher kommt es, dass ihr noch immer gegen ihn streiten und mit erhabener Hand 
wider ihn sündigen könnt? Woher kommt es, dass Gott die Ehre seines Sohnes noch nicht 
an euch gerettet und sein Zorn euch hingerissen hat? Nicht daher, dass Gott eures bösen 
Wesens  nicht  achtete,  sondern  allein  von  der  Fürbitte  eben  desselben,  den  ihr 
verschmähet. Wollt  ihr nicht seine Liebe genießen, so sollt  ihr doch seine Geduld und 
Langmut erfahren. Kann euch sein Blut nicht zu statten kommen, euch von euren Sünden 
wirklich zu reinigen, so soll es doch zur Frist der Gnadentage für euch reden, ob er die 
Absicht seiner Liebe noch an euch erreichen möchte. Er ist noch nicht euer Feind worden; 
er sehnet sich noch immer nach eurem Heil.  Lasset doch die Zeit seiner Geduld nicht 
unfruchtbar vorüber und die Kraft seiner Fürsprache nicht an euch zuletzt verloren gehn! 
„Es ist ein Tag bestimmt, wo der Zorn des Lammes anbrechen und der Herr vergelten wird 
alles das Harte, das die gottlosen Sünder wider ihn geredet haben“ (Judä 15). Jetzt könnt  
ihr noch die Frucht seiner Fürbitte zu euerm Heil erlangen. Denn es ist einen Feinden in 
die er Ordnung der Buße auch von seinem Kreuze her

 e i n e  v ö l l i g e  Ve r g e b u n g  u n d  A u f h e b u n g  i h r e r  S ü n d e 
z u g e d a c h t  u n d  e r b e t e n  w o r d e n .  Er möchte sie gern gar für sich und zu einer 
Beute seines Kreuzes haben. Das Wort Jesu: Vater, vergib meinen Feinden! erstreckt seine 
Wirkung so weit, dass sie in die Gnade des Vaters und in die Gemeinschaft seines Sohnes 
aufgenommen werden sollen, wenn sie sich zu ihm als ihrem Herrn und Erlöser wenden. 
Es soll ihres Vorigen nicht mehr gedacht werden; es soll ihnen frei geschenkt, und sie 
selbst dem Sohne zum Eigentum geschenket sein. Deswegen ist bei dem Propheten Jesaja 
(Kap. 53,13) auch die Fürsprache des Mittlers als ein hauptsächlicher Grund angeführt, 
warum er  diejenigen,  denen er  sich hat  gleich rechnen lassen,  zu eigen haben solle. 
„Darum will ich ihm große Menge zur Beute geben; denn er hat für die Übeltäter gebeten.“ 
Das ist das neue Bundesrecht, das dem Versühner zuerkannt worden ist. Über seinem 
vergossenen Blut ist er befugt, sich die Sünder loszubeten. Er darf heischen. Der Vater, der 
die Rechte seiner unverletzlichen Majestät handhabt, hat es der arbeitenden Liebe und 
den würdigen Verdiensten seines Sohnes zugestanden, dass er seinen sauren Lohn an 
versühnten Seelen fordern solle. „Heische von mir, so will  ich dir die Völker zum Erbe 
geben und der Welt Ende zum Eigentum“ (Ps. 2,8). Jesus lässt sich damit befriedigen 
(wenn ich o sagen darf); seine Liebe ist darüber vergnügt, und sieht seine Lust daran, 
wenn er nur Seelen für sich und in sein Reich bekommt. Er nimmt sie an vom Vater als ein 
Geschenk, das er ihm auf seine Bitte gewährt, als eine Beute, die er am Kreuz errungen 
hat. Wer sollte ihm nun nicht diese Freude seines liebevollen Herzens gönnen, dass die 
errettete  Sünderzahl  recht  groß  und  der  erbetenen  Übeltäter  allenthalben  eine  ganze 
Menge würden? Es wäre ja nicht zu viel, wenn es alle wären, die ihn geschmähet haben; 
denn seine Fürbitte gilt für alle seine Feinde. Ihm sind sie schon geschenkt. Darum kann 
er ihnen jetzt in der ganzen Welt zurufen lassen, dass sie sich zu seiner Gnade wenden. Er 
ist dessen noch nicht überdrüssig noch satt geworden, sich Seelen zu sammeln und den 
Lohn seiner Mühe einzunehmen. Darum geht in Kraft seiner Fürbitte noch das Wort der 
Versöhnung auf dem Erdboden fort, bis er seine Zahl beisammen hat. – Wer nun das Heil  
seiner  Seele  liebt,  der  bedenke,  dass  es  ihm  von  Jesu  aus  Liebeserbarmen  schon 
zugedacht  und  ihm vom Vater  zugestanden  ist.  Du  bist  nicht  der  erste,  mein  lieber 
Mensch! der darum bittet, wenn du nun mit Seufzen und Flehen dein Heil bei Gott suchst.  
Dein Heiland hat schon vorher für dich gebeten. Nun darfst du nur dein Gebet an seine 
Fürbitte  anschließen,  und  dein  demütiges  Begehren  mit  seinem kräftigen  Mittlerswort 
vereinigen. Bist du nicht würdig, dass dich Gott höre, so halte dich an die Fürsprache 
dessen, den der Vater allezeit höret. Er darf für dich reden, „denn er ist die Versöhnung 



- 157 -

für deine und der ganzen Welt Sünde“ (1. Joh. 2,2). Er kann sagen: „Ich habe ja eine 
Ve r s ö h n u n g  funden“  (Hiob  33,24).  So  wird  dir  Gott  gnädig  sein  und  deiner 
Übertretungen nicht mehr gedenken. Da wird die Fürbitte Jesu erst zu einem rechten 
Glaubensgrunde, worauf sich das bekümmerte Herz eines nach Gnade fragenden Sünders 
getrost verlassen kann. Und das gereicht dem Heilande zur Wonne seines Herzens, wenn 
es ihm nach langer Geduld und unablässigem Verbeten an einer Seele gelingt, dass er die 
ganze Kraft seiner blutigen Erlösung an sie wenden, sie aus allem Verderben retten und 
selig machen kann. Darum fährt er auch

 i n  K r a f t  s e i n e r  F ü r b i t t e  f o r t ,  b i s  e r  d a s  H e i l  a n  d e n e n ,  d i e 
i h m  g e g e b e n  s i n d ,  z u  S t a n d e  g e b r a c h t  h a t .  Es  gibt  in  der  bösen und 
schnöden Welt noch so mancherlei Anstöße, wodurch die, so in der Gnade stehen, auf’s 
Neue in Gefahr geraten könnten. Auch sie selbst tragen noch den Leib der Sünde und des 
Todes an sich und sind noch mit so vieler Schwachheit umgeben. Wie leicht könnte nun 
der Eifer der Gerechtigkeit im Zorn erwecket werden, wie oft würden unsere Fehler uns 
den freimütigen Zugang zur Gnade absprechen, wenn nicht unser Fürsprecher bei dem 
Vater  wäre  und  sich  unserer  annähme!  Wie  bald  machten  wir  uns  der  erlangten 
Vergebung wieder verlustig, wenn seine Fürbitte nicht an einem fort uns zu statten käme. 
Was er nun am Kreuz zu einem ewigen Recht für alle seine Feinde getan hat, das tut er  
noch im Thron, und zwar mit besonderer Liebesangelegenheit für die, so ihm angehören. 
„Er ist ein Heiland aller Menschen, sonderlich aber der Gläubigen“ (1. Tim. 4,10). Davon 
hat er seinen Jüngern und allen, die durch ihr Wort in folgenden Zeiten an ihn glauben 
würden, die tröstliche Versicherung gegeben, (Joh. 17). Darum haben auch alle, die zu 
seinem Thron gesammelt werden, ihre Vollendung nicht ihrer eigenen Treue, nicht ihrem 
würdigen  Wohlverhalten,  sondern  allein  der  Gnade  des  Vaters  um  der  Fürbitte  des 
Versühners willen, der für sie in das Priesteramt gesetzt ist, zu danken. An ihn kann und 
soll man sich halten; denn er hat nun das Recht und die Macht auf seinem Thron, dass er  
kann auf das Vollständigste selig machen alle, die durch ihn zu Gott hinnahen, indem er 
immerdar lebet, sie zu vertreten (Hebr. 7,25). So steht unser Heil niemals in sorglichen 
Umständen, bis wir vollendet und bei ihm sind! Er steht uns für alles, wenn wir nur nicht 
von ihm abweichen. Kommt ein Versehen dazwischen, das den Genuss der Gnade aufhält, 
so haben wir ihn zum Fürsprecher beim Vater über seiner einmal ausgerichteten und ewig 
gültigen Versöhnung. Kraft seines Amtes wird die Gnade täglich über uns erneuert, bis der 
Lauf zu Ende kommt. – E r k e n n e t  hieraus, ihr Lieben! Jesus will allen wohl, sie seien 
seine Feinde oder Freunde! Er gönnet ihnen, ja er sucht allemal ihr Bestes. Er tut an 
einem jeglichen, so weit er es in seiner Liebe mit ihm bringen kann. Will man seiner nicht, 
so bittet er doch um Geduld und Huld beim Vater. Will man ihn annehmen, so hat man 
alles zum Vorteil, was er bei dem Vater gilt. Man ist begnadigt in dem Geliebten. Fa l l e t 
ihm nun in seine am Kreuz ausgestreckte Liebesarme und bittet ihn, dass er an euch tue, 
was er zu tun vermag, und wozu ihn sein Herz schon am Kreuz für euch gedrungen hat,  
so werdet ihr erfahren, dass sein Herz noch eben so wie damals gesinnet ist, und dass 
euch sein priesterliches Vertreten zum vollen Heil bringen wird. – L e r n e t  über euch und 
alle Menschen d e n k e n ,  wie Jesus über euch und alle an seinem Kreuz gedacht hat und 
eurer noch vor dein Vater gedenkt, so wird euch seine Liebe in sich ziehen, und, da ihr 
vorher Fremde und Feinde waret, zu Kindern der Liebe machen. – Nun, er erfülle allen 
Wunsch seiner heiligen Seele an uns allen, und lasse alles, worüber er bei dem Vater für  
uns handelt, an uns zum ewigen Heil ausschlagen in der Kraft seines Amts, nach welchem 
er Priester ist im Heiligtum. Wir wollen ihm um sein Amt trauen und ihm Ehre geben jetzt 
und dermaleinst vor seinem Thron. Amen



- 158 -

17. Predigt

Die Überschrift des Kreuzes und die Teilung der Kleider.

Matthäus 27,37; Markus 15,26; Lukas 23,38; Johannes 19,19 – 22

Pilatus aber schrieb eine Überschrift, was man ihm Schuld gab, und setzte sie auf das  
Kreuz  oben zu  seinen Häupten.  Und war  geschrieben:  Jesus  von Nazaret,  der  Juden  
König. Diese Überschrift lasen viel Juden; denn die Stätte war nahe bei der Stadt, da  
Jesus gekreuziget ist. Und war geschrieben auf hebräische, griechische und lateinische  
Sprache. Da sprachen die Hohenpriester der Juden zu Pilatus: Schreibe nicht: der Juden  
König; sondern, dass er gesagt habe: Ich bin der Juden König. Pilatus antwortete: Was ich  
geschrieben habe, das habe ich geschrieben.

Matthäus 27,35; Markus 15,24; Lukas 23,34; Johannes 19,23.24

Die Kriegsknechte aber, da sie Jesum gekreuziget hatten, nahmen sie seine Kleider,  
und machten vier Teile, einem jeglichen Kriegsknecht einen Teil, dazu auch den Rock. Der  
Rock aber war ungenähet, von obenan gewirket durch und durch. Da sprachen sie unter  
einander: Lasset uns den nicht zerteilen, sondern darum losen, wes er sein soll, auf dass  
erfüllet würde die Schrift, die da saget: Sie haben meine Kleider unter sich geteilet, und  
haben über meinen Rock das Los geworfen. Solches taten die Kriegsknechte.

Eingang.

s ist ein hochwichtiger Ausspruch, den Gott selbst von dem verheißenen Heiland 
der Welt durch den Propheten Jeremias (23,6) bezeuget: „Dies wird sein Name 
sein, damit man ihn nennen wird: Herr, der unsere Gerechtigkeit ist!“ So hat Gott 
sein Bundesvolk auf die künftigen Tage bei ihrem damaligen mangelhaften und 

öfters sehr zerrütteten Zustande vertröstet. Es fand dasselbe unter seinen Königen von 
David  her  die  Glückseligkeit  und  den  dauerhaften  Wohlstand  noch  nicht,  der  den 
göttlichen Verheißungen und seiner Hoffnung gemäß gewesen wäre. Deswegen verspricht 
ihnen Gott, er wolle dem David ein gerechtes Gewächs erwecken, es werde noch aus dem 
Stamm  Davids  ein  Zweig  aufwachsen,  der  die  Gerechtigkeit  über  sein  ganzes  Volk 
einführen werde; das werde ein König sein, der Verstand zu regieren haben, seinem Volk 
helfen und dasselbe zu einem gesicherten Ruhestand bringen werde; dieser König werde 
der Preis und die Freude seines Volks sein; es werde ihn mit dem Namen und besondern 
Titel  ehren,  dass  es  ihn  nenne  und  rühme:  Herr,  unsere  Gerechtigkeit!  Das  ist  eine 
vortreffliche Verheißung, wodurch das Volk in seiner Hoffnung auf die bessern Zeiten des 
neuen Bundes, welchen Jeremia demselben gleichfalls ansagen musste, aufgemuntert und 
im Glauben bestärkt werden sollte. Sie zielt wie alle solche Weissagungen der Propheten 
auf Christum Jesum, unsern Herrn. An ihm und durch ihn sind diese Worte Gottes in 
Erfüllung  gegangen,  und  werden  unter  seinem gerechten  Gnaden-Zepter  noch  immer 

E



- 159 -

erfüllt, so lange die Tage des neuen Bundes währen. – Er ist Davids Reis oder Gewächs, 
dem Gott mit einem Eide verheißen hatte, die Frucht seiner Lenden auf seinen Thron zu 
setzen (Apg. 2,30). Denn es ist ja offenbar, dass aus seinem Stamm entsprossen ist und 
von ihm nach dem Fleisch herkommt Jesus Christus. Dieser ist der König, den Gott dazu 
gesalbet  und  in  sein  Königreich  eingesetzt  hat,  „dass  er’s  zurichte  und  stärke  mit 
Gerechtigkeit und Gericht von nun an bis in Ewigkeit“ (Jes. 9,7). Ihm allein gebühret diese 
Würde und dieser Königstitel unter und von dem Volke Gottes. – Aber wir wissen, dass 
Gott selbst der einige und große Jehova, der König seines Volks, ist und heißt. Israel hat  
ihn auch dafür erkannt und in allem Anliegen seine Zuflucht zu ihm genommen. Das war 
die Stärke und der Ruhm des Hauses Jakob, dass es sagen konnte: „Der Herr Jehova 
selbst ist unser Schild, und der Heilige in Israel ist unser König“ (Ps. 89,19). Darauf durfte 
es sich in seiner Ansprache und Flehen zu seinem Gott getrost berufen: „Gott, du starker 
Gott! Du bist derselbe mein König, der Du Jakob Hilfe verheißest“ (Ps. 44,5). Gott ist mein 
König von Alters her, der alle Hilfe tut, so auf Erden geschiehet. – Sollte Gott diese Ehre, 
die er sich bei seinem Volke genommen hat, einem Fremden geben und ihm die höchste 
Gewalt und vollmächtige Herrschaft anvertrauen, zu sein, was er selbst ist und von Alters 
her  gewesen ist?  Darum bezeugt  Gott  in  dieser  Verheißung von dem Könige,  den er 
erwecken werde, dass man ihn Jehova nennen und an ihm den Gott des Bundes haben 
werde. Und dies blieb bei dem dunklen Wort doch ein Geheimnis, worein auch die Engel 
zu schauen gelüstete, bis Jesus in seiner Gesandtschaft vom Vater bezeugete: „Ich und 
der Vater sind Eins“ (Joh. 10,30), und sein Königsrecht daher leitete, dass er der Sohn, der 
Eingeborne vom Vater sei, der dazu in die Welt gekommen, die Ehre seines Vaters und 
allen Rat seines Herzens auszurichten. E r  i s t  d e r  H e r r ;  Gott hat ihm selbst den 
Namen gegeben, der über alle Namen ist (Phil. 2,9), und seine königliche Würde dahin 
erklärt, dass er Jehova heiße, Gott über alles, gelobet in Ewigkeit. – Wer Jesum nach den 
herrlichen Zeugnissen des Vaters von seinem Sohn, die er  sowohl  im alten als  neuen 
Testament gegeben hat, recht erkennen lernt, dem wird sein Herz leben, wenn er seinen 
Namen preiset und ihn nennet: „Herr, meine Gerechtigkeit!“ Nun, so tief sich Jesus, der 
Sohn Gottes, in seiner angenommenen Knechtsgestalt erniedrigt hat, so blieb ihm doch 
diese Ehre, dass er der Herr, der König seines Volks sei. Und dieser Name konnte ihm auch 
mitten  unter  seiner  Schmach,  womit  ihn  sein  Volk  verworfen  hat,  nicht  benommen 
werden. Es musste über dasselbe bei seinem Kreuzestode zum Zeugnis bleiben. Das ist 
nun das Wichtigste, so wir aus unserm vorhabenden Passionsstück

von der Überschrift des Kreuzes und von der Teilung der Kleider 

Jesu

in Betrachtung ziehen können. Ich will daher eurer Liebe vorhalten:

W i e  w i r  b e i  d e m  K r e u z e  J e s u  e r k e n n e n  l e r n e n ,  d a s s  m a n  i h n 
n e n n e n  s o l l e

1 . H e r r,

2 . d e r  u n s e r e  G e r e c h t i g k e i t  i s t !

Er bereite und nehme sich seine Ehre durch seine Erkenntnis auch jetzt in unserer 
Mitte, und lege uns durch seinen Geist seinen Ruhm in unser Herz und Mund, dass wir ihn 



- 160 -

in Wahrheit nennen, wie sein Name ist: Herr! wie dein Name ist, so soll auch dein Ruhm 
sein unter uns, deinem Volk, so sich deiner Gerechtigkeit freuet! Halleluja.

Abhandlung.

Es führen uns die zwei Umstände, die in unserm Passionsstück erzählt werden, auf 
den Namen, womit wir Jesum nennen und preisen sollen. Dies wird sein Name und das 
freudige Bekenntnis der Seinigen zu ihm sein, dass sie ihn nennen werden

1. Herr.

Das war schon die Redensart seiner Jünger, womit sie ihn benannten: „Ihr heißet 
mich Meister und Herr, und ihr sagt recht daran, denn ich bin’s auch“ (Joh. 13,13). Jesus 
konnte auch unter den Menschen von seiner Geburt an sich diesen Titel mit höchstem 
Recht anmaßen. Der Engel hat ihn zuerst so geheißen, der den Hirten sagte: Ihnen sei ein 
Heiland geboren, welcher ist der gesalbte König, der Herr, in der Stadt Davids (Luk. 2,11). 
Und  bei  seinem Einzug  in  Jerusalem nahm ihn  das  Volk  mit  Jubelgeschrei  dafür  an: 
„Gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn, der Sohn Davids, der erwartete König, 
Zions“ (Matth. 21,9). Bald darauf ließ sich das Volk von seinen Vorstehern anders stimmen, 
und schrie Pilatus an: „Kreuzige ihn; wir wollen ihn nicht zum Könige haben. Hinweg mit 
diesem!“ Doch muss noch bei seinem Kreuze von dem Richter selbst, der ihn ihrem Willen 
übergab, öffentlich bezeugt und behauptet werden, dass er der sei, für den er sich vor ihm 
bekennet hat,  der König,  des Volks,  das die Verheißungen hatte.  „Pilatus schrieb eine 
Überschrift und heftete sie oben an das Kreuz: J e s u s  v o n  N a z a r e t h ,  d e r  K ö n i g 
d e r  J u d e n . “

Darunter war eine besondere Hand Gottes, die Pilatus seine Schrift auf solche Art 
abzufassen lenkte. Die göttliche Weisheit hat es ihn geheißen. Die Kreuzesschmach Jesu 
sollte  doch  seinen  Namen  und  den  Titel,  der  ihm  von  Rechtswegen  gebührt,  nicht 
verdecken. Seine Unschuld sollte noch ein öffentliches Zeugnis von dem Richter selbst 
bekommen.  Er  ist’s,  schreibt  derselbe  nach  der  Wahrheit,  und  geht  die  falschen 
Beschuldigungen seiner Ankläger vorbei: er ist der König der Juden. Diesen aber stand ein 
solches Bekenntnis nicht an; denn auf sie kam dadurch die äußerste Untreue gegen ihren 
rechtmäßigen Herrn und Gesalbten. Deswegen halten sie Pilatus entgegen, er hätte nicht 
sollen  schreiben:  Er  ist’s,  sondern  er  habe  sich  nur  dafür  ausgegeben.  Pilatus  aber 
behauptet sein Zeugnis, und sagt: „Es bleibt dabei, was ich geschrieben habe. Und dabei 
soll’s  und wird’s ewiglich bleiben!“ – Jesus von Nazareth ist  derselbe, der diesen Titel 
führt, und von diesem Menschensohn weiß man nun in der ganzen Welt, dass er am Kreuz 
gestorben. Das wird seiner Person bis auf den heutigen Tag auch von denen nachgesagt, 
die ihn noch nicht für einen Herrn und König halten. Sein Kreuz hat ihn von allen anderen 
Menschen ausgezeichnet, dass man damit den Jesus von Nazareth, den Sohn der Maria 
meine. Wir sollen seine Person nicht verkennen! Wir sollen den Mann bei seinem Namen 
nennen, der der Herr ist. Leset es vom Kreuz, wie er heißt: Jesus von Nazareth. Derselbe 
ist  es,  und kein anderer.  Auf den Menschen, der diesen Vornamen hatte,  ist  die Ehre 
gelegt, dass in dem Namen Jesu sich alle Knie beugen sollen (Phil. 2,10).

Es  ist  nicht  genug,  dass  man einen Heiland Gottes  glaube;  man soll  wissen und 
bekennen, w e r  er ist, und w i e  er mit Namen heiße. Er will nicht als seine unbekannte 
Person unser Heiland und Herr sein. Fragt ein schnaubender Saulus, da in die Majestät 



- 161 -

desselben zu Boden wirft: „Herr, wer bist du?“ so nennet er sich demselben noch aus dem 
Himmel mit seinem Namen: „Ich bin Jesus, den du verfolgest“ (Apg. 9,5). Und wenn er die 
Wege seines Reichs und die Haushaltung seiner heiligen Regierung seinen Knechten von 
seinem Thron kund tut,  so versiegelt er es noch mit seinem Namen: „Ich Jesus habe 
gesandt meinen Engel, solches euch zu bezeugen an die Gemeinen“ (Offb. 22,16). Wie es 
vom Thron ausgeht, so war es auch an das Kreuz geschrieben. Sein Name soll ewiglich 
bleiben! So lange die Sonne währet, soll sein Name auf die Nachkommen reichen, und 
durch  denselben  gesegnet  sein  (Ps.  72,18).  Um seines  Kreuzes  willen  darf  er  seinen 
Namen nicht verborgen halten. Denn es ist das Zeichen, dass er für sein Volk gestorben 
sei. Deswegen reden auch seine Zeugen so deutlich davon an das Volk. Petrus sagt ihnen 
gleich ins Angesicht: „Eben der, den ihr nicht haben wolltet, der ist’s! Jesus von Nazareth, 
der Mann von Gott, unter euch mit Taten und Wundern und Zeichen bewiesen. Wollt ihr 
diesen nun nicht annehmen? Es wisse das ganze Haus Israel gewiss, dass Gott diesen 
Jesum, den ihr gekreuziget habt, zum Herrn und Gesalbten auf seinem Thron gemacht 
hat“ (Apg. 2,36). Wer will es ihm nun streitig machen, dass er der Herr, der König sei?

Er war es am Kreuz wie nun im Thron. Darum muss Pilatus schlechthin schreiben: 
„Der König der Juden, von denen das Heil kommt“ (Joh. 4,22), des Volks, aus dem der 
Held aufsteht, dem alle Völker anhangen werden; der König der Wahrheit, der Herr, nicht 
nach der Welt; sonst wäre seine Ehre und Herrschaft mit seinem Kreuz ausgegangen: der 
König nach der Verheißung in Gottes Reich zum Heil  der Seelen. Da schickt sich sein 
Königstitel  an  das  Kreuz,  an  welchem  er  sich  sein  Volk  erworben  und  aus  der 
Gefangenschaft des Fluchs, des Todes und Verderbens erlöset hat. Es hat ihm ja selbst 
sein Blut und Leben gekostet, uns zu erlösen von aller Ungerechtigkeit, und ihm selbst ein 
Volk zum Heiligtum zu reinigen, das fleißig wäre zu guten Werken“ (Tit. 2,14). Wer nun die 
Absichten seines Kreuzes erkennet und weiß, warum sich der Herr in solche Schmach, 
Marter und Tod begeben hat, derselbe gesteht ihm um seines Kreuzes willen diese Ehre 
und das Königsrecht  über seine Seele gern zu,  und bekennet ihn mit  Freuden: „ E i n 
s o l c h e r  i s t  m e i n  H e r r ! “  Wäre er nicht am Kreuz gehangen, hätte er nicht sein 
Leben für mich zum Schuldopfer hingegeben, so könnte er nicht mein Herr sein, dem ich 
angehörte und in seinem Reich ihm zu dienen vermöchte.  Darum erkenne ich ihn an 
seinem Kreuz für den, dessen ich eigen worden bin. Wer ihm aber dieses Recht über sich 
versagt, der verleugnet den Herrn, der ihn erkaufet hat (2. Petr. 2,1). So wenig er nun den 
Juden in dieser Kreuzgestalt gefiel, so wenig sie ihn für den König in Zion erkennen und 
für ihren Herrn annehmen wollten, so brünstig soll jetzt unser Herz sein, ihm bei seinem 
Kreuz zu huldigen und ihm Leib und Seele aufzuopfern. Denn wir wissen nun, wer der 
Jesus von Nazareth ist, und ein Name ist über uns genennet: der König, der Herr der 
Herzen, der Herr der Seelen. Er kann es von seinem Kreuz her beweisen, wenn er sein 
Recht an uns fordert und sagt: „Alle Seelen sind mein“ (Hes. 18,4).

Aber wer kann sich dies anmaßen? wer kann Herr der Seelen sein als Jehova selbst, 
als Gott allein. Darum sollen wir wohl bedenken, wie groß dieser König ist! Wenn wir ihn 
den Herren nennen, so nennen wir ihn den Jehova, den Gott unsers Bundes in seinem 
Blut. So viel hat schon der Prophet von diesem Gewächs Davids, von diesem gerechten 
Könige  bezeuget,  dies  werde  sein  Name sein,  womit  man  ihn  nennen  wird,  dass  er 
J e h o va  heiße. Nach vollbrachtem Leiden, beim Zeichen der verklärten Nägelmale, hat 
gleich Thomas aus innigster Herzensbewegung und völliger Ergebenheit dies Bekenntnis 
getan und ihm diesen Namen gegeben: „Mein Herr und mein Gott.“ Sein Kreuz macht ihn 
uns nicht zu gering, unser Gott, der Gott unserer Herzen zu sein; sondern wir sehen durch 
die Schmach, die auf ihn gefallen ist, hindurch auf das Werk, das er damit vollendet hat.  



- 162 -

Am Kreuz sind wir mit Gottes Blut erkaufet (Apg. 20,28). „Am Kreuz hat uns Gott mit ihm 
selber versühnet, auf dass er uns darstellen möchte heilig und unsträflich und ohne Tadel 
vor  ihm  selbst“  (Kol.  1,22).  Darum  ist  er  nun  unser  König.  Und  wenn  man  seinem 
erlöseten Volk das Heil verkündiget und Gutes prediget, so darf man zu Zion nicht anders 
sagen, als: „Dein Gott ist König worden!“ (Jes. 52,7). Er ist es, dem wir Arbeit gemacht 
haben mit unsern Sünden, dem wir Mühe gemacht haben mit unsern Missetaten. Schauet 
hin  am  Kreuz,  wie  er  da  für  uns  arbeitet! E r,  e r  s e l b s t  tilgete  daran  unsere 
Übertretung um seinetwillen. Dadurch hat er uns zugerichtet und bereitet, dass wir sollen 
seinen Ruhm erzählen. Dadurch hat er sich so mit uns verbunden, dass, wenn er selbst 
uns seinen Namen nennet und seine blutigen Rechte uns an das Herz legt, wir ihn mit 
tiefster Beugung darüber anbeten und mit tausend Freuden Amen sagen: „Ich bin Jehova, 
der  Herr,  euer Heiliger,  der  ich Israel  geschaffen habe zu einem neuen Menschen,  zu 
meinem Bundesvolk, am Kreuz, euer König“ (Jes. 43,24.21.15). Von seinem Kreuze her 
hat er ein besonderes Recht an uns und wir an ihn, dass er unser Gott und Herr und wir  
seine Seelen, sein Eigentum seien. Wir gehen ihn am nächsten an. Alles, was er ist in 
ewiger Gottesmacht und Herrlichkeit, das ist er uns zu gut um seines Kreuzes willen. Zwar 
muss ihm alles dienen, alles muss sich noch vor ihm beugen; ist es nicht mit Freuden, so 
ist  es mit  Zittern; alles,  was Odem hat,  soll  den Herrn loben. Aber wir  haben eigene 
Rechte an in; der König gehöret uns am nächsten zu um seines für uns vergossenen 
Blutes willen (2. Sam. 19,42). Darum sollen wir billig die ersten sein, ihn aufzunehmen, 
und gegen ihn noch mehr Liebe, Brünstigkeit und Treue in unserm Herzen hegen, als 
vormals die Männer von Juda gegen David bezeuget haben. – Wer sein Kreuz liebet, der 
kann und darf  sich getrost  und mit  großer Freimütigkeit  auf  diese Rechte vor seinem 
Herzen berufen. Und er hält selbst darüber und eignet sie denen zu, die an ihn glauben, 
dass  sie  in  besonderer  Verwandtschaft,  in  innigster  Verbindung  die  Seinen  seien  und 
heißen sollen. Was kann einem Sünder tröstlicher sein? was kann einem zerknirschten 
Herzen, einer heilsbegierigen Seele mehr Freude bringen? wie kann sie seliger sein, als 
wenn ihr Jesus zuspricht: „Fürchte dich nicht vor Zorn, Fluch oder Verderben, denn ich 
habe dich erlöset; ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du bist mein. Ich bin der 
Herr, dein Gott, der Heilige in Israel, dein Heiland. Weil du so wert bist in meinen Augen, 
dass  ich  dich  mir  erwählet,  für  dich  am  Kreuz  gestorben  bin  und  deine  Erlösung 
ausgerichtet habe, so musst du auch herrlich werden in meiner Herrlichkeit; denn ich habe 
dich lieb“ (Jes. 43,1 – 4). Ehre sei seinem Kreuze, das uns solche selige und vorzügliche 
Rechte, solche königliche Privilegien gewähret hat! Preis sei seinem Namen, nach welchem 
wir genennet sind! Sein Kreuz soll unser Ruhm und sein Name unsere Herrlichkeit sein! – 
Von dieser großen Seligkeit ist niemand vorher ausgeschlossen, als wer sich selbst durch 
Unglauben und Liebe der Sünde ausschließt. An seinem Kreuze, an welchem der Herr von 
der Erde erhöhet ist, übersiehet er die ganze Welt, und beut sich schon allen Nationen an. 
Gleich zur Stunde, da er sich für unsere Sünden hingibt, sollen alle Völker wissen, dass er  
der verheißene König sei. Darum wird es ein Zeugnis nicht nur an die Juden, sondern 
zugleich an die Geschlechter, die den Erdkreis besitzen. Wer es nicht hebräisch lesen kann, 
der  soll  es  griechisch  lesen;  und  wer  es  auch  so  nicht  versteht,  dem wird  es  noch 
lateinisch vorgehalten, dass niemand unwissend bleibe, für wen er den Jesus von Nazareth 
zu  halten  habe.  Das  waren  damals  die  drei  Hauptsprachen  der  Völker.  So  wird  die 
Überschrift am Kreuz schon ein Evangelium an die ganze Welt und gleichsam der Text zu 
der großen Predigt vom Kreuz, die hernach durch seiner Zeugen Mund unter den Juden 
und Griechen und bis  an das Ende der  Welt  erschollen.  Es  ist  schon oben angeführt 
worden,  wie Jesus von Nazareth den J u d e n  erstmals  von Petrus gepredigt  worden. 
Eben so redet Petrus auch erstmals von ihm zu den H e i d e n ,  und bezeuget ihnen, dass 



- 163 -

er  nicht  allein  der  Juden  König,  sondern  der  Herr  aller  Menschen,  der  Richter  der 
Lebendigen und der Toten sei. „Ihr wisset wohl, sagt er, von der Predigt, die Gott zu den 
Kindern Israel gesandt hat, da er die gute Botschaft des Friedens durch Jesum Christum 
verliehen: dieser ist aller Herr“ (Apg. 10,36). Darum wird er auch euch verkündiget, dass 
er auch euer Herr sei, der euch mit den Übrigen seines Erbteils sammeln will zu seinem 
Eigentum. Sie nahmen diesen Antrag von dem Jesus von Nazareth, den sie im jüdischen 
Lande getötet und an ein Holz gehangen (Vers 39), willig an; der heilige Geist gab dem 
Worte Zeugnis an ihrem Herzen, sie wurden gläubig und ließen sich taufen in dem Namen 
des Herrn (Vers 48). Und von dem an ging das Wort vom Kreuz unter alle Völker und hat 
noch  nicht  aufgehört.  Die  Zeugen  Jesu  reden  es  noch  immer  als  göttliche  Kraft  und 
göttliche Weisheit,  und dürfen sich ihres  Evangeliums nirgends schämen (Röm. 1,16). 
Denn Jesus ist aller Herr. Was Mensch ist und heißt, gehöret unter ihn, und darf sich unter 
sein  Zepter  stellen.  Sein  Kreuz  hat  eine  allgemeine  Gnade  für  das  ganze 
Menschengeschlecht  gegründet,  und  sein  Name  soll  in  allen  Sprachen  mit e i n e m 
Glauben  gepreiset  werden.  Selig,  wer  mit  Freuden  seine  Stimme dazu  geben  und  in 
Wahrheit seines Herzens bekennen kann: Ich glaube, dass Jesus Christus sei mein Herr! 
der weiß und rühmt auch dies zugleich, da der Herr

2. seine Gerechtigkeit ist.

Dies wird sein Name sein, womit man ihn nennen wird: Herr, unsere Gerechtigkeit. 
Auch dies bekommt sein Zeugnis sogleich bei seinem Kreuze. Denen, für welche er den 
Augenblick vorher gebeten hat: „Vater, vergib ihnen!“ denen gibt er jetzt seine Kleider, 
dass sie sich darein kleiden dürfen. Sollte das nur nach der gemeinen Gewohnheit und 
ohne  Absehen  zugelassen  worden  sein,  da  sonst  die  kleinsten  Umstände  so  genau 
ersehen, so besonders gelenkt, und auch dieser von der Kleiderteilung und dem Los des 
Rocks zuvor verkündigt und bestimmt war? Ich meine nicht. Es ist ja nachdenklich, dass 
ein verbetener Sünder durfte in dem eigenen Rock, in dem für Jesum recht geziemenden, 
ungenäheten, züchtigen Rock des Heilands, der seiner Reinigkeit und Unschuld Zeichen 
war, einhergehen, und darin als in einem von ihm geerbten Kleide prangen. Ich lasse dem 
Kriegsknecht gern den ungenäheten Rock, wenn er ihn nur zu Ehren meines Heilandes 
getragen hat; derselbe soll mir nur ein Bild sein derjenigen Gerechtigkeit, darein ich mich 
kleide, wenn ich Jesum selber anziehe. In ihm allein habe ich meine Gerechtigkeit, darin 
ich vor dem Vater stehen kann. Das ist der Glaubenssinn und Ruhm derjenigen, die seinen 
Namen bekennen: dass er ihr Herr sei. Er selbst ist ihre Gerechtigkeit, er selbst wird ihnen 
zum Kleid, darin sie unbeschämt und unbefleckt vor Gott erscheinen. Wir wollen der Sache 
beim Aufschauen auf sein Kreuz etwas weiter nachdenken.

War nicht die Gerechtigkeit,  darein Gott den ersten Menschen von Anfang gestellt 
hatte, sein schönes Ehrenkleid, darin er sich vor den Augen Gottes sehen lassen durfte? 
Sobald er dieselbe durch Übertretung verlor, und sein Auge von der Einfalt auf Gott weg 
und in die irdische Lust wandte, so sahe er seine Schande und schämte sich vor Gott und 
sich selbst. Sogleich versteckte er sich vor dem Angesicht Gottes des Herrn, und da ihn 
Gott aufsucht: Adam, wo bist du? so heißt es mit kläglicher Stimme: „Ich fürchtete mich, 
denn  ich  bin  nackt;  darum  versteckte  ich  mich  (1.  Mose  3,10).  So  lange  er  in  der 
Unschuld, in der Einfalt des göttlichen Lichts stand, so war die Gerechtigkeit sein Kleid und 
gleichsam ein schönes Gewand auch seines Leibes, damit er umgeben war, dass ihm keine 
Blöße zu Gesicht kam, deren er sich zu schämen hätte (1. Mose 2,25). Mit seiner Sünde ist 
seine Schande aufgewacht. Und auch diese Schande ist mit der sündlichen Lust auf uns 



- 164 -

geerbet. Darum schämt sich auch die Seele, sofern sie weiß und in sich noch eine Ahnung 
hat, dass ihr ihre Ehre und Herrlichkeit mangelt (Röm. 3,23), derjenigen Gestalt, die sie 
angezogen hat, und muss sich dadurch beständig in sich selbst vorrücken, dass sie ihr 
erstes Kleid verloren habe. Wo nehmen wir nun weiße Kleider der vorigen Unschuld her, 
damit wir uns anziehen, und nicht offenbar werde die Schande unserer Blöße (Offb. 3,18)? 
Nirgends als von Jesu Kreuze! Auch unsere beschämende Blöße muss Jesus tragen und an 
seinem Kreuze büßen, damit wir uns in seine Unschuld und Gerechtigkeit kleiden möchten. 
O! wer im Lichte der Wahrheit recht erkennt, wessen er sich als ein Sünder, der ins Fleisch 
gesunken, zu schämen habe, und wie ihm seine Sündengestalt vor Gott und seinen Engeln 
zur Schande werde, der weiß es erst recht zu schätzen, dass das Kreuz Jesu bei dieser  
äußersten Demütigung seine Schande weggenommen, und ihm ein neues Kleid verschafft 
hat,  das  er  an  Seele  und  Leib  anziehen  soll.  Durfte  der  sündige  Kriegsknecht  den 
ungenäheten eigenen Rock des Herrn Jesu tragen, so soll sich der vor Gott und seinem 
Licht  beschämte  Sünder  in  die  lautere  Unschuld,  in  die  unbefleckte  Reinigkeit,  in  die 
untadelige Heiligkeit, in die Blutgerechtigkeit des geschlachteten Lammes verhüllen. Das 
ist allein sein Schmuck und Ehrenkleid, darin er kann vor Gott bestehen, wenn er zum 
Himmel  will  eingehen.  Jesus  ist  uns  von  Gott,  der  uns  seinen  Sohn  geschenkt  hat, 
geworden zur Gerechtigkeit (1. Kor. 1,30). Er lässt sich anziehen als ein Kleid. „Ziehet an 
den Herrn Jesum Christ!“ (Röm. 13,14).

Darauf war es von Anfang bei seinem Evangelium eingerichtet, dass man sich in ihn 
einkleiden, und in ihm erfunden werden solle. Deswegen wurde es denen, so ihn ihm 
Glauben angenommen, und sich zu ihm als dem Herrn bei ihrer Taufe bekannt haben, 
sogleich zuerkannt und zugeeignet. Paulus bezeugt ihnen diese innige Gemeinschaft und 
Teilnehmung an Jesu mit  gleicher  Redensart:  „Wie  viel  euer  auf  Christum sich  haben 
taufen lassen, die haben Christum angezogen.“ „Ihr seid allzumal Einer in Christo Jesu“ 
(Gal. 3,27). Wer wollte sich getrauen, vor Gott zu treten, wenn man in seiner eigenen 
sündlichen Blöße sich darstellen, und für sich selbst vor ihm stehen sollte? Wohl uns, dass 
wir hierin von Jesu beraten werden, und er solche Heilskleider schenkt, dass wir in ihm 
von dem Vater holdselig angesehen, und in dem Wohlgefallen, das er an seinem Sohne 
hat,  begnadiget  werden!  –  Es  ist  bei  uns  kein  bloßes  Ungefähr,  das  uns  durch  ein 
ungewisses  Los  zufällt.  Es  ist  uns  vom  Kreuze  her  zugedacht  und  dem  Glauben 
testamentlich beigelegt. So will sich ihm Jesus mit seiner ganzen Gerechtigkeit zu eigen 
geben! Darum kommt es jetzt allein dem Glauben zu, und darin besteht seine vornehmste 
Wirkung,  Geschäft  und  Übung,  Jesum  so  zu  ergreifen,  das  ist,  sich  mit  ihm  so  zu 
vereinigen, dass man ihn als  sein Kleid anziehet,  worauf die Augen des Vaters zuerst 
sehen müssen, wenn sie uns ansehen wollen. – Lasset euch dies allermeist angelegen 
sein,  ihr  Lieben!  Diese  Gerechtigkeit  allein  hebt  alle  Beschämung auf  und  bringt  uns 
dagegen eine heitere Freimütigkeit in dem Zugange zu Gott. Sie muss das neue Lichtskleid 
unserer Seele werden. Tut es dem Kreuz Jesu zur Ehre, dass ihr sowohl den befleckten 
Rock des Fleisches ablegt, als auch alle unganzen Stücke der eigenen Gerechtigkeit fahren 
lasst! Solche werden eure schandbare Blöße niemals bedecken. Der ungenähte Rock des 
Heilands an einem Stück gibt  auch diesfalls  eine schöne und beträchtliche Abbildung. 
Viele, welche das Zeugnis in ihrem Gewissen merken, dass sie nicht ohne Gerechtigkeit vor 
Gott erscheinen dürfen noch können, gehen nur damit um, dass sie von eigener Tugend, 
von mancherlei Werken ihrer eigenen Gerechtigkeit etwas zusammenstückeln, darauf sie 
sich verlassen wollen. Das ist eben doch ein gestückeltes und zusammengeflicktes Wesen, 
das nicht hält noch tauglich ist (so scheinbar es auch gleißen möchte). Was wollen wir uns 
mit unsern elenden Lumpen tragen? Sie gehören zum Auskehricht, den man wegräumen 
muss. Unsere Gerechtigkeit muss ein einiges ganzes Stück sein, wie der ungenähete Rock 



- 165 -

des Heilands auch war. Eine solche ganze, vollkommene Gerechtigkeit wird uns von Jesu 
geschenkt. In diese können wir uns so einhüllen, dass nichts, nichts mehr von unserer 
eigenen Blöße zu sehen ist. Das ist das hochzeitliche Kleid, wonach der Hausvater fragt. 
Ohne dasselbe sind wir unbefugt, in der Gesellschaft seiner Gnadengenossen zu sein. Der 
Mangel  desselben  macht  uns  so  beschämt,  dass  wir  verstummen  müssen,  und  mit 
Schande abgewiesen werden (Matth. 22,12).  Ach, dass es uns nur hieran nicht fehle! 
Höret, wie fröhlich, wie mutig, wie ansehnlich und schön geschmückt eine Seele ist, die so 
gekleidet worden. Es gefällt ihr selber wohl; und nun kann sie sich wieder ansehen, ohne 
sich vor sich selbst zu schämen: „Ich will mich in Jehova, dem Herrn, hoch freuen, und 
meine Seele kann und soll jauchzen in meinem Gott; denn er hat mich angezogen mit den 
Kleidern des Heils, und mit dem Rock der Gerechtigkeit bekleidet.“ Wie steht ihr diese 
Tracht  so  wohl  an!  wie  schön  ist  sie  geschmückt!  wie  ein  Bräutigam,  der  nach 
priesterlicher Art geschmücket ist, und wie eine Braut, die in ihrem Geschmeide pranget 
(Jes. 61,10). Da gefällt sie dem Vater wohl; so wohl, als ihm Jesus gefällt, der ihr seine 
Gerechtigkeit  geschenkt  hat,  ja  selbst  ihre  Gerechtigkeit  geworden  ist!  Wer  in  dieser 
Gemeinschaft mit seinem Heilande stehet, der hat nichts Wichtigeres zu tun, als sein Kleid 
rein zu halten, und seinen Schmuck zu bewahren bis auf den Tag, da man zur Rechten 
gestellet  werden  wird.  Alsdann  wird  unsere  Gerechtigkeit  vor  uns  hergehen,  und  die 
Herrlichkeit Jehovas des Herrn, wird uns in sich nehmen (Jes. 58,8), dass wir in seinem 
Bilde vor ihm stehen. Alsdann wird unsere Schande, die wir noch in der sterblichen Gestalt 
von außen an uns tragen, gar verschlungen und in lauter Ehre verwandelt werden. Da 
sieht  der  Glaube  hinaus,  dem  Jesus  zur  Gerechtigkeit  wird,  und  weiß,  was  er  kraft 
derselben auch noch für den Leib der Demütigung zu gewarten hat. Wird jetzt gesäet in 
Unehre, so wird es auferwecket in Herrlichkeit (1. Kor. 15,43). Und dies um des Kreuzes 
willen,  an  welchem  Jesus  unsere  Schande  getilget  hat,  und  in  der  Kraft  seiner 
Auferstehung,  durch  welche  die  Gerechtigkeit,  Leben  und  Unverweslichkeit 
hervorgebrochen und an das Licht gekommen ist.

Dies  alles  schließt  der  Name  in  sich,  womit  wir  unsern  Erlöser  nennen: H e r r, 
u n s e r e  G e r e c h t i g k e i t !  Darin  steht  seine  Ehre,  die  wir  ihm  als  sein  erlösetes 
Eigentum geben können. Und darin steht zugleich unser ganzes Heil, das er am Kreuz 
erworben hat! Beides soll an allen, die ihm angehören, so bewiesen und vollendet werden, 
dass, so wahr er Jehova ist, ein jeder bei seinem Namen schwören und sagen könne: „Im 
Herrn habe ich Gerechtigkeit und Stärke“ (Jes. 45,24.

Amen! Es sei also über alle, die Jesum von Nazareth, den Gekreuzigten, lieb haben 
unverrückt.

Amen



- 166 -

18. Predigt

Jesus wird am Kreuz verspottet, und verspricht dem Schächer das 

Paradies.

Matthäus 27,39 – 44; Markus 15,29 – 32; Lukas 23,39 – 43

Die aber vorüber gingen, lästerten ihn, und schüttelten ihre Köpfe und sprachen: Pfui  
dich, wie fein zerbrichst du den Tempel, und baust ihn in dreien Tagen. Hilf dir nun selber.  
Bist  du  Gottes  Sohn,  so  steig  herab  vom Kreuz.  Desgleichen  auch  die  Hohenpriester  
verspotteten ihn untereinander  samt den Schriftgelehrten und Ältesten und sprachen:  
Andern hat er geholfen, und kann ihm selber nicht helfen. Ist er Christus, der König in  
Israel, der Auserwählte Gottes, so steige er nun vom Kreuz, dass wir sehen und glauben.  
Er hat Gott vertrauet, der erlöse ihn nun, gelüstet es ihn. Denn er hat gesagt: Ich bin  
Gottes  Sohn.  –  Desgleichen schmäheten ihn auch die  Mörder,  die  mit  ihm gekreuzigt  
waren. Aber der Übeltäter einer, die da gehenket waren, lästerte ihn und sprach: Bist du  
Christus, so hilf dir selbst und uns. Da antwortete der andere, strafete ihn und sprach:  
Und du fürchtest dich auch nicht vor Gott, der du doch in gleicher Verdammnis bist? Und  
zwar wir sind billig darinnen, denn wir empfangen, was unsere Taten wert sind; dieser  
aber hat nichts Ungeschicktes gehandelt. Und sprach zu Jesu: Herr! gedenke an mich,  
wenn du in dein Reich kommst. Und Jesus sprach zu ihm: Wahrlich, ich sage dir: Heute  
wirst du mit mir im Paradiese sein.

Eingang.

ier kommt der Spott über den aller teuersten Heiland auf’s Höchste. Angesehene 
und geringe Leute, die Regenten samt dem Volk, Juden und Heiden, ja zuteuerst 
die Mörder, die selbst neben ihm hangen, stimmen in die Wette zusammen, ihn zu 
schmähen,  und sowohl  über seine Person als  über seine Ämter und geführten 

Worte die giftigsten Schimpf- und Spottreden auszustoßen. Noch bei seinem Kreuz kühlen 
die Obersten ihre verbitterte Feindschaft und Mordlust durch ihr höhnisches Bezeugen an 
ihm, und das Volk samt den Übrigen lässt sich auch hier durch sie aufbringen, ein Gleiches 
zu tun. Höher konnte die Schmach des Kreuzes nicht mehr steigen; aber auch dieser 
Vorgang  hat  mit  allen  seinen  Umständen  viel  zu  sagen.  Die  weitläufige  Beschreibung 
desselben, welche die Evangelisten anführen, hat mir Gelegenheit gegeben, an die Worte 
Pauli zu gedenken (2. Kor. 2,15.16): „Wir sind Gotte ein guter Geruch Christi, beide an 
denen, die selig werden, und an denen, die verloren gehen: diesen ein Geruch des Todes 
zum Tode, jenen ein Geruch des Lebens zum Leben.“ – Paulus redet hier von seinem 
Dienst  am  Evangelium,  wodurch  er  Christum,  den  Gekreuzigten,  unter  allen  Völkern 
predigte. Er sagt davon: er und seine Mitarbeiter seien damit ein guter Geruch vor Gott. 
Das heißt so viel, es sei Gott angenehm, Gott höre es gern, der alles hört, Gott habe ein 
Wohlgefallen daran, und sei ihnen deswegen mit Gnade, Huld und Hilfe zugetan. Er tröstet 
sich damit, dass, wenn auch seine Predigt und sein Dienst nicht allenthalben noch bei 

H



- 167 -

allen Menschen ein so angenehmer Geruch, das ist, ein so liebliches und anständiges Wort 
wäre, so sei es doch Gott angenehm. Er dankt aber auch zugleich, dass Gott den Geruch 
der Erkenntnis Christi offenbare an allen Orten, und die Menschen empfinden lasse, was 
für Heil und Lebenskraft in Christo Jesu sei. Demnach ist der gute Geruch Christus selbst, 
wenn er erkannt und im Glauben angenommen wird. Darum sagt er auch nachdrücklich: 
C h r i s t i  guter Geruch sind wir. – Wo die Erkenntnis des gekreuzigten Heilandes einem 
Herzen durch das Zeugnis seiner Wahrheit offenbar wird, da ist es nicht anders, als wie 
wenn man etwas Wohlriechendes, einen kräftigen Balsam hat, der erfrischt und belebt. 
Dadurch kann man manchmal einen hingesunkenen Menschen schnell aus der Ohnmacht 
herausbringen, die er zu sich selber kommt und in allen seinen Sinnen und Leibeskräften 
erfrischt,  gestärkt  und erquickt  wird.  Also soll  auch die Predigt  von dem gekreuzigten 
Heilande  die  sündigen  Menschen  aus  der  Ohnmacht,  ja  aus  ihrem  Todesschlaf 
herausbringen, dass sie zu sich selber kommen. „Wache auf, der du schläfest, und stehe 
auf  von  den  Toten,  so  wird  dich  Christus  erleuchten“  (Eph.  5,14).  Er  will  dich  auch 
erquicken (Matth. 11,14). Und das soll geschehen nach dem Wohlgefallen Gottes, der uns 
seinen Sohn dazu gegeben hat, dass wir durch ihn leben möchten. – Allein es gibt auch 
Leute, die den edelsten Geruch nicht vertragen können, denen darüber übel wird, was 
andern  so  erquicklich  ist.  Eine  solche  verschiedene  Wirkung  zeigt  sich  auch  beim 
Evangelium  nach  der  verschiedenen  Beschaffenheit  der  Herzen,  an  welche  dasselbe 
kommt. Paulus sagt, es werde auch einigen ein tödlicher Geruch, ein Geruch des Todes um 
Tode, dass sie darüber verloren gehen aus ihrer Schuld. Das ist freilich betrübt. Nichts 
desto weniger ist und bleibt allemal Christus mit seinem Evangelium ein guter Geruch.

Dergleichen verschiedene Wirkungen hat Jesus auch selbst nicht allein in seinem auf 
Erden geführten Lehramt erfahren, sondern sie zeigen sich auch auf eine ausnehmende 
Weise bei seinem Kreuze. Unser vorliegendes Passionsstück gibt uns von beiderlei Art die 
besondere Probe. Es ist  desselben ganzer Inhalt  nach diesem Spruch des Apostels  zu 
betrachten. Ich will demnach Eurer Liebe vorstellen:

Jesum, den Gekreuzigten, als einen guten Geruch vor Gott.

Und dabei wollen wir besonders erwägen:

1 . W i e  J e s u s  a n  s i c h  s e l b s t  e i n  g u t e r  G e r u c h  s e i ;

2 . d o c h  e i n i g e n  e i n  G e r u c h  d e s  To d e s  z u m  To d e ,

3 . a n d e r n  a b e r  e i n  G e r u c h  d e s  L e b e n s  z u m  L e b e n  w e r d e .

Abhandlung.

Bei  dem Kreuze Jesu muss man vornehmlich auf  den wohlgefälligen Rat  und die 
heiligen Absichten Gottes sehen, es mögen auch die Menschen davon denken und halten, 
was sie wollen. Hier ist nun der Sohn Gottes in der äußersten Verachtung, und muss sich 
von allen Gattungen der Menschen mit Schimpf und Spott überschütten lassen. Da war es, 
wie Jesajas zuvor von ihm geweissaget hat: „Wir sahen ihn; aber da war keine Gestalt, die 
uns gefallen hätte. Er war der Allerverachtetste und Unwerteste. Darum haben wir ihn 



- 168 -

nichts geachtet“ (Jes. 53,3.4). Aber nichts desto weniger war er dem himmlischen Vater 
lieb und wert, und in seinen Augen auch um dieses Gehorsams willen hochgeachtet! Denn

1. Jesus am Kreuze war Gott ein guter Geruch.

Denn dies  alles,  was  ihm auch hier  von  seinen Feinden und Lästerern  mit  ihren 
stachligen  Reden  und  spöttischem  Bezeugen  widerfuhr,  geschah  um  Gottes,  um  der 
Wahrheit und Ehre Gottes willen, die er unter ihnen gesucht hatte. Sie müssen ihm noch 
unter dem Kreuz das öffentliche Zeugnis geben: E r  h a t  G o t t  v e r t r a u e t .  Er hat 
seine  Sache  auf  und  mit  Gott  angefangen;  er  hat  überall  Gott  als  seinen  Vater  zum 
Vorwort gehabt. Der errette ihn nun, lüstet’s ihn, das ist, wenn er anders wohl bei ihm 
daran ist, und er ihm am Kreuz noch wohlgefällt. Da verstanden sie aber den Weg Gottes 
nicht, und machten eine ungeschickte Bedingung. Indessen war doch dieses wahr, und sie 
müssen es selbst bekennen, dass Jesus im bloßen Vertrauen auf Gott seine ganze Sache 
geführt, und in eben demselben nun bis an das Kreuz gekommen sei. Und das war auch 
jetzt noch vor Gott ein lieblicher Geruch. Dass Jesus die Schande von Menschen gänzlich 
verachtete (Hebr. 12,2), und sein Auge allein auf seinen Vater richtete; dass er sich das 
schimpfliche Urteil sowohl der vornehmsten und angesehensten Männer als des gemeinen 
Haufens nicht  im geringsten bewegen lässt,  ein  Wort  darüber  zu sagen,  sondern das 
Widersprechen  von  den  Sündern  bis  auf  die  Letzte  mit  vollkommener  Gelassenheit 
erduldet; dass er kein Ansehen von Menschen begehret, sondern darauf allein bestehet, 
wie ihn Gott ansehe; dass er keine Rechtfertigung von Menschen weder verlanget noch 
erwartet, sondern es lauterlich Gott und dem Ausschlag seiner Hand anheimstellt; dass er 
keineswegs auf Ehre von Menschen, sondern allein auf die Ehre der Wahrheit Gottes sieht, 
und sich darüber für nichts achten, ja auf das empfindlichste schmähen, verhöhnen und 
verlachen lässt: das hat Gott im Himmel so hoch geachtet; das war im Heiligtum gar 
anders angesehen, als es auf Erden vor Menschen aussah; das war dem Vater angenehm 
und höchst gefällig. Sie dachten: billig sollte er sich jetzt selber helfen, wenn er d e r  ist, 
für den er sich halten ließ. Aber dass sich Jesus nicht selber geholfen, sondern in der 
größten Entäußerung seiner Macht, in der äußersten Schwachheit am Kreuz ausgehalten: 
darin  gab  er  Gott,  seinem  Vater,  die  Ehre  und  ließ  es  auf  seine  Legitimation  allein 
ankommen.  Das  ist  das  aller  lauterste  Vertrauen,  welches  zu unserer  Versöhnung am 
Kreuz so viel austrug. Weswegen es auch unter den Hauptgründen derselben von Paulus 
(Hebr. 2,13) besonders angeführt wird: „Ich will mein Vertrauen auf ihn setzen.“ Das war 
auch  das  Einzige,  so  sich  noch  bei  Jesu  befand.  Alle  Ehre  war  ihm  von  Menschen 
benommen, auch der ehrliche Name selbst geraubt; er hatte nun gar nichts mehr, was 
sonst noch die Ärmsten und Geringsten haben, und von einiger Macht,  sich selbst zu 
helfen, wollte er auch nichts wissen. Da hing er in der äußersten Entblößung von allem, 
worauf sonst ein Mensch noch etwas setzen kann, und blieb ihm nichts übrig als sein Gott,  
an den er sich unter der entsetzlichsten Schmach mit unbeweglichem Herzen hielt. Dies 
aller einfältigste, aller reinste Vertrauen Jesu anzuzeigen, gibt Luther, der selbst auch in 
seinem Teil erfahren hat, was ein bloßes und festes Vertrauen des Herzens auf Gott sei, 
die  vorher  angeführten  Worte  so:  „Ich  will  ein  Vertrauender  sein,“  weil  es  dem 
Gekreuzigten lediglich darauf ankam, dass er sich auf Gott verließ, da ihm alles andere 
entwichen war. Da hieß es recht: in seinem Glauben e r h a n g e n  sein, und mit seiner 
Seele an Gott h a n g e n .  Solch auf die höchste Probe gestelltes Vertrauen war freilich Gott 
ein guter Geruch. In demselben opferte sich Jesus ganz dem väterlichen Willen auf, den 
niemand erkannte als er allein. Da geschah auf die aller innigste Weise, was er dem Vater 



- 169 -

aller nächst vor seinem Leiden im Gebet vorgehalten hatte: „Ich heilige mich selbst für sie“ 
(Joh. 17,19). Ich gebe, weihe und widme mich ganz dir, deinem Willen und deiner Ehre 
indem ich den Tod des Kreuzes a u f  m i c h  nehme. Ich gebe mich in alles gern hinein, 
worin ich d i r  ein Opfer werden kann, wenn ich nur dadurch dein Wohlgefallen und deine 
Gnade auf die Sünder bringe. So war Christus (wenn ich so sagen darf) ganz auf Gottes  
Seite, und Gott war auf seiner Seite, obschon alle Welt wider ihn und damit zugleich wider 
Gott war. Wie gar anders stand nun seine Sache vor Gott, als sie in der Menschen Augen 
war! Der Vater sah auf diesen vollkommenen  G e h o r s a m , in welchem Jesus nicht auf 
sich selber noch auf sein Recht sahe, und nahm denselben an zur Versühnung für der 
ganzen Welt Sünde. Denn hierunter ergab sich der leidende Heiland nur an seinen Vater 
und  wurde  dem heiligen  Gott  für  uns  eine  Gabe,  eine  liebliche  Opfergabe  zu  einem 
vergnügungsvollen Geruch (wie Paulus sich darüber ausdrückt Eph. 5,2). So erlangt Gott 
seine Ehre wieder, die ihm allein gebührt, da der Mittler in bloßer und zuversichtlicher 
Ergebenheit  an ihn und an seine Macht  und Gnade da hing und seiner  Hilfstunde in 
größter Gemütsstille erharrete. Dieser Glaube hat des Vaters Herz vergnügt. Dieser lautere 
kindliche Sinn zeigte, wie es der nun zum Spektakel der Welt gewordene Sohn doch so 
treu mit seinem Vater meine, und alle Schmach und Verachtung gern trage, wenn es ihm 
nur eine desto stattlichere Gelegenheit werde, zu erweisen, dass ihm nichts so am Herzen 
liege, nichts so nahe gehe als die Liebe und Ehre seines Gottes, auf den er vertrauet. 
Dadurch zog der Sohn das höchste Wohlgefallen des Vaters auf sich, ob er schon in einer 
Gestalt war, die keinem Zuschauer wohlgefiel. Was ihnen an dem Jesus zum Ärgernis und 
Abscheu war, das war Gott zum vergnüglichen Geruch. – Und eben dieses Wohlgefallen 
Gottes waltet noch über der Predigt vom Kreuze Jesu. Ist es noch immer ein Wort, das 
viele Menschen nicht gern hören, so hört es doch Gott gern, dass und wenn es auf Erden 
verkündigt wird. Schütteln sie den Kopf darüber und wollen das Kreuz Jesu nicht für Ehre 
halten, so ist doch das Zeugnis desselben allemal vor Gott angenehm und erreicht seine 
Gnade. Denn nun ist es ein Wort seiner Freundlichkeit, den Menschen kund zu tun, wie ihn 
sein  Sohn  geehret  und  durch  das  Opfer  seines  liebevollen  Gehorsams  bis  zum 
schmählichsten Kreuzestode seine Huld und Gnade über die ganze Welt gebracht habe zu 
ihrem Heil. Darum sind auch rechtschaffene Lehrer und Prediger mit ihrem Dienst noch 
immer Gott ein guter Geruch; denn sie predigen den gekreuzigten Christum, an welchem 
der Vater all sein Wohlgefallen hat. Wo etwas von ihm erschallt, da ist gleich Gnade von 
Gott dabei. Sein Versöhnungswort führt allemal einen göttlich lieblichen Geruch bei sich. 
Die Liebe Gottes wird darin offenbaret. Und wer sich Jesu zum Dienst seines Evangeliums 
aufopfert, der soll von diesem kräftigen Geruch gleichsam durchbalsamiert sein, dass seine 
Worte denen, so nach dem Heil  fragen, wie eine ausgeschüttete Salbe seien,  die das 
ganze Haus Gottes erfülle und ihre Herzen reize, ja erfrische, sich in freudiger Liebe dem 
zu ergeben und aufzuopfern, der sich einmal für sie geheiliget und Gott zur angenehmsten 
Gabe und zum vollgültigen Opfer hingegeben hat. Das macht die Knechte Christi bei ihrem 
Amt so getrost und so freimütig. Sie wissen, dass ihr Dienst Christi guter Geruch vor Gott 
ist, und sie darüber freundliche Blicke von ihm bekommen; wenn sie auch schon nicht 
wissen, ob ihr Wort den Menschen anständig und angenehm ist, ja wenn es auch bei  
diesen zur äußersten Widrigkeit ausschlüge und statt eines lieblichen Geruchs ein Geruch 
des Todes zum Tode würde. Denn so kann es nichts desto weniger



- 170 -

2. bei einigen ein Geruch des Todes zum Tode werden

Davon  sind  uns  in  unserm  Passionsstück  vornehmlich  die  Hohenpriester, 
Schriftgelehrten und Ältesten des Volks ein Beispiel mit ihrem über alle Maße ungerechten 
und schnöden Bezeugen gegen Jesum. Warum muss denn jetzt noch solcher Hohn und 
Spott,  Beschimpfung und Lästerung dabei  sein? Das tut  man ja bei  einem Verbrecher 
nicht,  dass  man  seiner  bei  seinem Unglück  und  Jammer  noch  dazu  spottet  und  ein 
höhnisches  Gelächter  über  ihn  anstellt.  Wenn  diese  klugen  Leute  auch  nicht  an  ihn 
glauben noch etwas von ihm halten wollten: warum lassen sie es nicht damit genug sein, 
dass sie ihn wirklich ans Kreuz gebracht haben? Sie vergeben sich dabei ihr vorzügliches 
Ansehen, reden und tun wie das unnütze Pöbelvolk, um nur dem Jesu noch am Kreuz mit 
ihren Schmähungen recht wehe zu tun, und alle Achtung für ihn bei allen Leuten vollends 
gar auszulöschen. A n t w o r t :  So weit bringt sie ihre vorsätzliche Feindschaft, sich an 
seiner Schmach zu vergnügen und in ihrer grimmigen Rachbegierde sich an seiner Marter 
zu  erlustigen.  Aber  das  war  ja  nicht  das  erste,  sondern  das  letzte,  das  sie  in  dieser 
Verfolgung  an  Jesu  getan  haben.  Ihr  hartnäckiger  Unglaube,  ihre  eigensinnige 
Widersetzlichkeit gegen alle vorherigen Zeugnisse der göttlichen Wahrheit ist endlich zu 
einem solchen frechen und ganz unehrbaren Spott ausgeschlagen. War doch kurz zuvor 
auch für sie wie für alle seine Kreuziger gebeten! Das hätte wirklich in ihrem Gemüt einen 
Halt,  in  ihrem bisherigen  Beginnen  einen  Stillstand  machen  und  ein  Besinnen  wirken 
können, dadurch sie auf die Wege Gottes zu merken fähig geworden wären. Aber sie 
lassen auch von dieser Kreuzeskraft nichts an sich kommen, sondern fahren dreist fort in 
ihrem erbosten Sinn.  Der Jesus muss zu Schanden werden. Ihr Herz und Gemüt war 
einmal verschlossen gegen alles, was von ihm kam. Und was sie an ihm sahen und von 
ihm höreten, ward ihnen ein Geruch des Todes. Jesus hatte es ihnen lange vorhergesagt: 
„Werdet ihr nicht glauben, dass ich’s bin, so werdet ihr sterben in euren Sünden“ (Joh. 
8,24).  Und  weil  sie  durch  alle  seine  Zeugnisse  und  göttlichen  Erweisungen  nicht  zur 
geringsten Änderung ihres Sinnes zu bringen waren, sondern sich bis zuletzt immer mehr 
erbitterten, so blieb ihre Sünde auf ihnen; und was noch ferner an ihr Herz und Gewissen 
drang,  das wurde ihnen bei  solcher  Gemütsbeschaffenheit  ein  Geruch des Todes zum 
Tode, das ist, es wirkte immer weiter fort zum Tode, zu Verdammnis und Verderben. So 
geht es allen mutwilligen Verächtern der Kreuzeswahrheit von Jesu Christo! Man kann 
gegen dieselbe niemals gleichgültig bleiben, wenn sie in Kraft verkündigt wird. Lässt man 
sie nicht zum L e b e n  wirken, so wirket sie zum To d e . Man kann den Jesum, wenn er vor 
Augen  gestellt  wird,  nicht  so  auf  der  Seite  stehen  lassen  und  mit  Gleichgültigkeit 
vorübergehen. Man kann ihn und sein Wort nicht nur so, wie man im gemeinen Leben 
sagt, zum Guten und Bösen stehen lassen. Wer ihn nicht annimmt, der wird ihm und 
seiner Wahrheit feind. Wer den Gekreuzigten nicht lieb gewinnt, der macht bei seinem 
Unglauben zuletzt einen Spott aus ihm. Und das ist ein Kennzeichen, dass das Wort vom 
Kreuz, welches an sich ein lieblicher Heilsgeruch ist, einem solchen schon ein Geruch des 
Todes geworden sei, und nun, je mehr er es hört, je kräftiger, je unwidersprechlicher dies 
Zeugnis  auf  ihn dringt,  immer mehr zum Tode,  zur  Verstrickung in der  Finsternis  des 
Unglaubens und zum endlichen Verlorengehen wirke. Es ist nicht ohne, dass es Vielen 
dermaleinst  leichter  und erträglicher  ergehen würde,  wenn sie  kein oder nicht  so viel 
Evangelium gehört, und sich Jesus ihnen nicht so oft angeboten hätte.

Nichts  desto  weniger  ist  und  bleibt  es  doch  ein  süßer  Geruch  vor  Gott  auch  in 
Ansehung  derer,  denen  es  zum  Tode,  zu  desto  größerer  Verschuldung,  zu  desto 
schwererem Gericht ausschlägt. Denn es ist doch zu einem Zeugnis über sie, dass sie 
unentschuldbar seien; es ist zu einem offenbaren Beweis, dass bei Gott kein Ansehen der 



- 171 -

Person sei,  und er die allgemeine Erlösung in Christo Jesu keinem versage; zu einem 
Beispiel der Langmut und Geduld Gottes und zur Ehre seiner Wahrheit. Denn wenn es 
auch  in  der  Widerstrebung  des  Herzens  und  im  frechen  Unglauben  bis  zum Spotten 
kommt, so hat die Wahrheit noch ihre Ehre, und der Spott selbst zeigt an, dass man ihr in  
Ernst  nichts  abgewinnen  könne.  –  Es  ist  wohl  nötig,  bei  diesem ersten  Exempel  der 
öffentlichen  Spötterei  die  wider  den  gekreuzigten  Jesum  angegangen  sind,  diesen 
verdammlichen Unfug ein wenig zu bedenken. Denn ihre Anzahl  ist  zu unsern Zeiten, 
leider!  auch  unter  den  Christen  selbst  an  vornehmen  und,  geringen  Leuten  groß 
geworden. Jesus kann es geduldig leiden, dass man seiner am Kreuz spottet, und die 
Geduld ist ihm noch nicht ausgegangen, so lange die Wege seines Kreuzesreiches auf der 
Erde währen. Aber den Spöttern war es zum Schaden, dass sie immer weiter von einem 
ernsthaften  Besinnen  und  Aufmerken  wegkamen  und  ihr  Herz  erbitterten.  So  denkt 
mancher  nicht,  dass  ein  Todesgift  in  seine  Seele  dringe,  wenn  er  Jesum  und  was 
denselben mit seinem ganzen Evangelium betrifft, zum Spott aufstellt, und seine Lust an 
der Schmach hat, die ihm und den Seinen widerfährt.

Warum  wird  denn  gespottet?  Gemeiniglich  nur,  um  sein  Gewissen  gegen  alle 
Regungen der Wahrheit unempfindlich zu machen, und die Stimme desselben durch ein 
höhnisches Gespött zu dampfen. Das war eben auch der Antrieb zu den Spottreden der 
Hohenpriester und Schriftgelehrten. Sie wussten ja, dass sie ihn aus Neid überantwortet 
hatten. Nun wollen sie sich mit ihren stachligen Vorrückungen das Recht sprechen und 
sich ganz unschuldig machen. – Ihr Ansehen bei dem Volk soll ihren Reden das Gewicht 
geben; und weil sie nun so sprechen, soll dasselbe nicht anders denken und ihrer Weise 
folgen. So gebraucht mancher seine weltlichen Vorzüge, sein Ansehen und Gewalt, seine 
Achtung  bei  andern  mit  Fleiß  dazu,  Jesum  und  seine  Wahrheit  geringschätzig  und 
verächtlich zu machen. Und ein einziges ausgesonnenes Scherzwort schlägt bei vielen, die 
an ihrem Ansehen hangen, mehr ein als das nachdrücklichste Zeugnis der Wahrheit. Das 
fängt man auf; das redet, das schreibt man auch wohl nach; daran ergötzt man sich und 
macht  sich  unbesonnener  Weise  untüchtig  zum  Glauben.  –  Doch  der  Unglaube  und 
Feindschaft wider Jesum will  auch noch einen Vo r w a n d  haben und sich nicht dafür 
ansehen lassen, dass er ohne Grund handle. Daher muss die übermütige Vernunft dabei 
Rat geben und ihre Gründe herleihen. Hier denken und sagen sie: „Für den Auserwählten 
Gottes schickt es sich offenbarlich nicht, dass er da hange und am Kreuz sterbe. Hätte er 
nun die Macht wovon schon so viel Rühmens unter dem Volk war, so wäre sie hier am 
besten angelegt, so würde er doch an sich selber tun, was er an andern getan hat. Hat 
demnach unser Urteil bisher noch einigen Zweifel gehabt, so zeigt sich jetzt sattsam, dass 
wir  nicht  unrecht  daran  gewesen.  Sonst  würde  er  jetzt  nicht  das  Äußerste  über  sich 
ergehen  lassen,  ohne  sich  zu  rühren.“  Und  damit  soll  die  ganze  Sache  ausgemacht, 
entschieden, und nichts weiteres zu tun sein, als dass man seiner spotte. So weit reichen 
die Gedanken der eitlen Menschen von dem, was sich in Gottes Wegen nach seinem Rat 
schickt oder nicht schickt! Und doch soll ihre Vernunft die Regel angeben, wonach man 
göttliche Dinge beurteile und der Wahrheit gewiss werde. Daher gibt es so vielerlei falsche 
Beredungen,  wodurch  der  Unglaube  bestärkt  und  das  Gewissen  übertäubt  wird. 
Unglückselige Klugheit, die zum größten Schaden der Seele ihre Spitzfindigkeit schärft, um 
sich das Ärgernis des Kreuzes nur desto größer zu machen! Gewiss, wer darin seine Ruhe 
oder seinen Ruhm sucht, der bringt sich selber um das Auge, womit er sehen könnte, und 
sagt doch, er sei sehend. Das war schon das Gericht über die großen Gelehrten (Joh. 
9,41) unter dem Volk, worein sie bis jetzt immer weiter fielen. Und wer denkt oder glaubt,  
dass solche aufgetriebene Vernünfteleien und angebliche Scheingründe, worauf man sich 
steift, schon ein Gericht Gottes über solche Menschen und eine Anzeige seien, dass das 



- 172 -

Wort vom Kreuz, das sie doch als Christen von Jugend auf gehört haben, ihnen mehr ein 
Geruch des Todes als des Lebens werde? – Indessen schlägt sich noch eine Sünde dazu, 
dadurch  man  seinen  Unglauben  beschönigen  will.  Und  diese  kam hier  auch  bei  den 
Hohenpriestern vor. Sie sagen: „Ist er Christus, so steige er nun vom Kreuz, dass wir 
sehen und glauben. Hat ihn Gott lieb, so errette er ihn nun vom Kreuz.“ Das heißt nach 
der Redensart der Schrift: G o t t  v e r s u c h e n .  So viel kann sich der Unglaube heraus 
nehmen! Wenn man alle Überzeugungen der Wahrheit ausschlägt, und sich über dieselben 
in Stolz und Übermut erhebt, so kann man Gott noch auf eine Probe stellen, dass er dem 
finstern Eigensinn nachgeben, und, wenn er Ehre haben will, sich nach den Forderungen 
des Unglaubens richten solle. Darunter liegt der heimliche Vorwurf gegen Gott, er habe 
mit den gegebenen Zeugnissen der Wahrheit noch nicht genug getan, er könne noch nicht 
fordern, dass man denselben Glauben zustelle und das Herz darauf ergebe; wenn dies und 
das  noch  dazu  käme,  oder  wenn  es  so  und  so  wäre,  da  könnte  man  nichts  mehr 
einwenden,  da  wollte  man  glauben.  Allein,  wenn  man  sich  schon  erkühnet,  Gott  zu 
versuchen, so ist es gewiss nicht mehr um Glauben zu tun. Da fehlt es schon an aller 
Geradheit und Aufrichtigkeit des Herzens, und die Wahrheit findet keinen Eingang mehr. 
Daher, ob auch Gott noch andere Proben und mehrere Beweisungen seiner Wahrheit gäbe, 
so ist man doch nie geneigt, dieselben anzunehmen, sondern weiß immer wieder etwas 
Neues auszusetzen; wie es sich bei den Hohenpriestern in dem Erfolg auch geäußert hat, 
dass  sie  die  Zeugnisse  der  Auferstehung  Jesu  so  wenig  annahmen,  als  sie  vorher 
denjenigen Raum gaben, so er vor ihnen gegenwärtig abgelegt hatte; obschon an beiden 
nichts auszusetzen war, und sie allemal in ihrer ungläubigen Widerspenstigkeit beschämt 
wurden. So machen es die Feinde des Kreuzes Christi  bis  auf  den heutigen Tag, und 
gewinnen damit nichts anderes, als dass es ihnen ein Geruch des Todes zum Tode und ihr 
Ende  das  Verderben  ist  (Phil.  3,19)!  –  Lasset  euch  allesamt,  ihr  Lieben!  dieses  zur 
heilsamen Warnung dienen, und lernet bei dem Kreuze Jesu, wie man solche Schicksale, 
die das Evangelium des Sohnes Gottes noch immer unter und von den bösen Menschen 
hat,  ansehen  und  sich  dagegen  verwahren  solle. We r  a u s  G o t t  i s t ,  wer  einen 
Funken der aufrichtigen Liebe zur Wahrheit in seinem Herzen hat, der kann sich nicht in 
dergleichen  leichtsinnige  und  widerrechtliche  Verunglimpfungen  derselben  mengen, 
sondern scheuet sich, dass er nicht den Herrn antaste. Was man in dergleichen freien und 
bei der Welt beliebten Gedanken, Reden und Handlungen wider den Herrn tut, das tut 
man wider seine eigene Seele. Wer sich an dem Spottgeist der Weltkinder ergötzen, oder 
nach Gelegenheit mitmachen kann, der verrät schon sein Herz; wenn er auch zu anderer 
Zeit vor heißer Andacht brennen und den gottseligsten Schein zeigen würde. Es ist eben 
keine Furcht  Gottes  in  seinem Herzen.  Dies  Zeugnis  mag er  vom Schächer  über  sich 
nehmen, der zu seinem Gesellen gesagt hat: „Und du fürchtest dich auch nicht vor Gott,“ 
so wenig als jene. Solche Gemüter haben schon ihr Urteil über sich. Und wem noch etwas 
an Gott gelegen ist, der hüte sich vor solcher Verführung, dass er nicht von den losen 
Spöttern auch entzündet werde, welche sein Herz leichtfertiger Weise um alles Gefühl der 
Wahrheit  und um alle  Scheu vor  Gott  und seiner  Heiligkeit  bringen können.  Wie  soll 
hernach das Wort der Gnade anschlagen? Da ist es kein Wunder, dass es ein Geruch des 
Todes zum Tode wird.

Aber  wer  aus  Liebe  zu  seinem  gekreuzigten  Heilande  schon  einen  Abscheu  vor 
solchem unartigen Wesen hat und sich von der spöttischen Welt an seiner Nachfolge nicht 
hindern lassen will, der befestige sein Herz in dieser Wahrheit durch ein unverwandtes 
Aufschauen auf das Kreuz Jesu! Dahin weiset Paulus die gläubigen Herzen bei den harten 
Begegnissen,  die  ihnen  in  der  Welt  von  den  Widerwärtigen  zustoßen.  Lasset  uns 
hinschauen auf den Urheber und Vollender des Glaubens, der das Kreuz ertrug und die 



- 173 -

Schande auch nicht achtete! Betrachtet ihn dagegen und überleget es euch, wie er ein 
solch freches Widersprechen von den Sündern wider sich ausgehalten hat, dass ihr ja 
nicht in eurem Mut matt werdet und endlich erlieget (Hebr. 12,2.3). Jesus hat durch seine 
unüberwindliche Stille und göttliche Geduld allen seinen Bekennern gezeigt, dass man sich 
das Ärgernis, so die Welt noch immer auf sein Kreuz legt, nicht soll irre, viel weniger weich 
machen lassen. Ein standhafter Mut, der die Kraft eben von seinem Kreuz hernimmt, soll 
und kann alle solche Behelligungen aushalten und für nichts achten, wenn er Jesum recht 
achtet und seinen Kreuzessinn zur Regel hat. Es ist freilich ein wundersames und den 
vornehmen Leuten gar unanständiges Schicksal, welches der Glaube an den Gekreuzigten 
in der Welt hat, dass man dabei sogleich dem Spott und der Verachtung der klugen Welt 
ausgesetzt ist. Es sticht wohl manchmal in die Nieren und schneidet in das Mark ein, wenn 
man  so  höhnische,  lästerliche,  giftige,  verleumderische,  ehrenrührische  Reden, 
verächtliche, hämische Mienen und allerlei schmähliche Bezeugungen sehen, hören und 
mitten unter den Leuten oder wohl gar in der weiten Welt über sich ergehen lassen solle. 
Allein das Bekenntnis zu Jesu Kreuze kann und soll das Herz über alle solche Antastungen 
erheben. Wen der gute Geruch seiner Erkenntnis eingenommen und ihm das Herz erfüllet 
hat,  der  kann  schon  auch  den  Weltgestank,  der  ihm  von  außen  entgegenkommt, 
vertragen.  Die  innerlichen  Sinne  seines  Geistes  werden  ihm  dagegen  durch  die 
Balsamkraft, die vom Berge Golgatha herab fleußt, so lieblich erfrischt und gestärkt, dass 
das  verderbliche  Gift  der  bösen  Welt  nicht  in  sein  Herz  eingehen  noch  ihm  einigen 
Schaden verursachen kann. Das Wort vom Kreuz ist ihm einmal zum Leben geworden, und 
das behält und gibt immer dagegen seinen starken Lebensgeruch zum Leben. Davon habe 
ich  jetzt  noch  etwas  bei  Gelegenheit  des  bekehrten  Schächers  zu  reden,  an  seinem 
Exempel zu zeigen,

3. dass der Gekreuzigte Jesus ein Geruch des Lebens zum Leben werde.

Dem armen Menschen kommt zu gut, was alle andern verachtet haben. Wie groß und 
hoch  mögen sich  gegen  ihn  die  Hohenpriester  und  alle  ansehnlichen  Bürger  gedünkt 
haben, mit welchen er unter seiner Strafe ja gar nicht zu vergleichen war? Aber just den 
schlechtesten unter allen, die gegenwärtig waren, trifft der Vorzug, dass ihm Jesus am 
Kreuz sogleich zum Heil und Leben wird. Auch diese Wahl ist seinem Kreuzessinn gemäß. 
„Das Unedle der Welt (das sie selbst für töricht und unwert hält) und das Verachtete hat 
Gott erwählet, das da nichts ist, dass er zu Schanden und zunichte mache, was etwas ist 
oder sein will, damit sich kein Fleisch vor Gott rühme, sondern alles, was er gibt und tut, 
freie Gnade sei“ (1. Kor. 1,28.29). Der Mörder war nun die erste Beute des Kreuzes Jesu. 
Er  war  der  nächste,  auf  den die  Kraft  desselben drang zum Leben.  Eine erstaunliche 
Wirkung, die der arme Sünder davon sogleich empfunden und erfahren hat! Diese Ehre 
sollte Jesus noch zur Stunde von seiner Schmach haben; diese Freude und Erquickung 
sollte seine Liebe zu der Menschen Seelen sogleich als einen Lohn seiner Arbeit erhalten, 
dass er einen Gottlosen hier am Kreuz gewinnt und ihn mit sich in das Paradies nehmen 
kann. Sein Eingang sollte nicht e i n z e l n  geschehen, damit er nicht schiene unfruchtbar 
zu sein; denn er hatte sich für der Menschen Seelen hingegeben. Des Schächers Seele 
sollte sein Gefährte und damit der Erstling sein von der großen Ernte, die der Versöhner 
der  Sünde noch aus  ihrer  Zahl  durch die  Kraft  seines  Kreuzes  und Todes bekommen 
würde.

Und diese erste  Probe derselben ist  sehr  beträchtlich und preiswürdig.  Man kann 
dabei deutlich wahrnehmen, dass viele Dinge in dem Herzen des Schächers, wiewohl in 



- 174 -

der  Schnelle,  vorgegangen  sind,  und  von  der  ganzen  Ordnung  des  Heils  nichts 
zurückgeblieben ist. Er erkennt seine Sünden; es reuet ihn seiner Übeltat; er demütigt sich 
unter Gott; er hasset das ungerechte Wesen und die Frechheit der Andern; er unterwirft 
sich mit Willigkeit und ohne Murren der über ihn gekommenen Züchtigung; er hat eine 
zarte Empfindung von der Furcht Gottes; er bestraft das Böse an seinem Nebenmenschen 
zu  desselben  Besserung;  er  bekennt  sein  Unrecht  und  seine  Schuld;  er  ehret  die 
Gerechtigkeit; aber vornehmlich, er sieht und merkt auf Jesum; er gibt der Wahrheit Platz, 
die er vielleicht schon vorher von demselben gehört hatte; er lässt sich das allgemeine 
Vorurteil wider denselben und die gegenwärtige Schmach nicht hindern; es wird ihm das 
Auge geöffnet,  etwas anders an ihm zu sehen, als damals alle andern sahen; er gibt 
Zeugnis von seinem Sinn; er hält ihn wirklich für den König in Israel; er gesteht ihm sein 
Reich zu; er trauet ihm sowohl die Gnade als auch die Macht zu, dass er ihm noch über  
den Tod hinaus helfen könne; er sieht auf das Unsichtbare, und fasst dazu mitten unter 
seiner Trübsal neue Hoffnung; er sieht durch die Dunkelheit der jetzigen Erniedrigung Jesu 
schon im Glauben durch und erblickt ihn in der Herrlichkeit seines Reiches; er hat ein 
ernstliches Verlangen, auch dermaleinst an ihm Teil zu haben und bei ihm zu sein; das 
zieht ihm auch jetzt schon sein Herz zu Jesu hin; er hält sich ganz unwürdig gegen ihn, ob 
er ihn schon in gleicher Begegnis antrifft; er hat die innigste Hochachtung und tiefste 
Ehrerbietung  gegen  ihn  und  heißt  ihn H e r r ;  das  Ärgernis  des  Kreuzes  ist  bei  ihm 
überwunden;  er  zeigt  einen lautern und erhabenen Glauben;  er  ist  dabei  von Herzen 
demütig und hält sich einer nähern und größern Gnade unwert, als dass er seiner nicht 
gar vergessen möchte, wenn er kommen werde in seiner Herrlichkeit. Mit einem solchen 
Herzen, aus solchem Trieb der innigsten Rührungen spricht er Jesum freimütig an und 
flehet: „Gedenke an mich, Herr! wenn du kommen wirst in deinem Reich!“ – Jesus neigt 
auch sogleich sein Herz zu ihm, nimmt seine Bitte an und bestätigt ihm seine richtige 
Erkenntnis und seine gute Zuversicht mit seinem kräftigen A m e n :  „ A m e n ,  i c h  s a g e 
d i r. “  Da hast du mein königliches Wort! Er verheißet ihm mehr, als er gebeten hatte, und 
beweist ihm überschwängliche Gnade: H e u t e  noch, nicht erst dermaleinst, sollst du bei 
mir sein. Ich will dich heute noch in das Paradies führen. Bei mir soll dir’s ja wohl gehen.  
Dein Zustand soll heute noch recht glückselig werden. – Das mag ja wohl dem armen 
Schächer ein guter Geruch des Lebens vom Kreuze Jesu her gewesen sein. Wie wird ihm 
dies  Verheißungswort,  bestätigt  mit  A m e n ,  sein  zerbrochenes  Herz  erquickt,  seine 
gebeugte  Seele  aufgerichtet,  seinen  Glauben  gestärkt  und  seinen  Sinn  in  die 
bevorstehende  Freude  des  Paradieses  hingerückt  haben!  Denn  er  wusste  nun  mit 
ungezweifelter Gewissheit, wie es ihm auf sein Sterben ergehen werde, und was der Herr 
in freier Huld und Gnade an ihm tun würde. Kann nicht die einfältige Betrachtung dieser 
Kreuzesunterredung  zwischen  dem Herrn  und  diesem Sünder  jetzt  noch  einen  guten 
Geruch des Lebens, eine kräftige Stärkung des Glaubens für eine nach Gnade begierige 
Seele ausgeben? Dazu soll  dies Exempel dienen. Es verherrlicht die Kraft  des Kreuzes 
Jesu; es offenbart seine göttliche Macht, die ihm durch die Schwachheit des Kreuzes nicht 
benommen ist;  es beweist  sein Versühnungsrecht,  nach welchem er befugt ist,  einem 
unwürdigen Sünder ohne Anstand aus allem Verderben zu helfen und ihn in die Seligkeit 
zu versetzen; es bewährt die Kraft des Glaubens an seinen Namen; es zeigt die Ordnung 
des Heils, worauf es bei einem Jeden, der nicht verloren gehen will, ankommt; es preiset 
die freie Gnade und die große Liebe Jesu zu den Seelen; es macht die Urteile der Vernunft  
und das Gesuch einer eigenen Gerechtigkeit zu Schanden; mit e i n e m  Wort, es bringt 
dem Kreuz Jesu Ehre und beut jedem armen Sünder das Heil von demselben an.

Und wer dies Exempel mit solchem Sinn erwägt, der wird es auch als ein Wort und 
Zeugnis vom Kreuze heilsam gebrauchen können. Einem gedemütigten Herzen kann es ein 



- 175 -

liebliches  Evangelium,  ein  erquicklicher  Balsam  sein,  wenn  es  sich  vor  Jesu  mit 
bußfertigem Herzen und sehnender Glaubensbegierde auf die würdigen Verdienste und 
königliche Macht  seines Kreuzes beruft  und nur Schächergnade,  Schächerheil  von ihm 
begehrt.  –  Ich  weiß  aber  wohl,  dass  eben  dieses  köstliche  Exempel  manchem 
leichtfertigen  Gemüte,  das  die  am  Kreuz  erworbene  Gnade  auf  Mutwillen  zieht  und 
gleichsam auf Schächerglück bis auf das Totenbette mit  frecher Seele fortsündigt,  aus 
s e i n e r  Schuld ein Geruch des Todes zum Tode worden ist. Wie betrügen sich doch die 
armen Seelen, die falschen Herzen, und machen sich selbst den Balsam zu einem Gift, das 
sie töten wird! Sie übergehen alles, was durch die lebendige Kraft Christi in des Schächers 
Seele gewirkt und von ihm mit wahrhaftigem Herzen bezeugt worden, und wollen aus 
Eigenliebe,  die  sich  allemal  Gutes  gönnt,  nur  den  seligen  Ausschlag  für  sich 
herausnehmen, ob sie schon weder Jesum recht erkennen, noch sein Kreuz ehren, noch 
ihn im Glauben ihren Herrn nennen. Hat es denn der arme Schächer mutwillens darauf 
ankommen lassen, dass ihm Jesus noch in seinen letzten Stunden helfe? Hat er seine 
Rechnung je darauf gemacht oder machen können? Und ist ihm auch alsdann ohne eine 
wahre  Erkenntnis  seiner  Sünden,  ohne  Zerknirschung  seines  Herzens,  ohne  Beugung, 
ohne lebendigen Glauben, ohne Übergabe an den Herrn geholfen worden? – Aber auf 
solche Art möchten gern solche unbußfertige Menschen doch zuletzt das Heil gleichsam 
wegschnappen. Und wer kann sich versprechen, dass alsdann bei  ihm noch vorgehen 
werde,  was  hier  der  Schächer  in  seinem Herzen  empfunden  hat,  wenn sich  ihm der 
gekreuzigte Jesus so oft durch sein Gnadenwort angeboten und ihn um Leben aufgerufen 
hat? „H e u t e , so ihr seine Stimme höret, so verhärtet eure Herzen nicht“ (Hebr. 3,7.8). 
Sonst wird sie euch  h e u t e  ein Geruch des Todes, und wenn durch lange Verachtung 
derselben  und  mutwillige  Versäumnis  seiner  Gnade  das  Herz  immer  härter, 
unempfindlicher, eitler und verdüsterter wird, so zeigt es sich, dass es immer mehr zum 
To d e  gereiche. Es soll sich demnach niemand zu seinem Schaden an diesem schönen 
und preiswürdigen Vorgang des Schächers vergreifen. Es ist den gnadenhungrigen Seelen 
zum Trost und Auffrischung ihres schwachen Glaubens aufbehalten. O! s o l c h e n  Herzen 
kommt es wohl zu statten, welche ihre Sünde drückt, welche sich nun so leer, arm und 
bloß sehen, welche sich aller Gnade unwert halten, welche sich (weil ihnen die Augen 
geöffnet worden sind, ihr großes Elend einzusehen) nun am Rande der Hölle und in der 
äußersten  Gefahr  ihrer  Seelen  erblicken,  welche  nichts  wissen  noch  haben  als  die 
Hoffnung auf  die  freie  Gnade und das überschwängliche Erbarmen des Herrn,  dessen 
Macht und Gnade größer ist als alle Sünde; solche können in ihrem Maß und Teil auch 
noch in gesunden Tage inne werden, wie dem Schächer um’s Herz gewesen, als er sich zu 
Jesu wandte und nur auf lange hinaus um ein gutes Angedenken bat. Wenn man sich 
alsdann in solcher Beugung vor das Angesicht des Herrn so nahe hinstellt, als ihn der 
Schächer in der Nähe hatte, und ihm zu seinem Herzen sagt: „Tue an mir, was du an 
jenem unwürdigen Sünder getan hast; neige dich zu meiner armen Seele mit einem Wort 
deiner  Freundlichkeit,  wie  du  dich  zu  ihm gewendet  hast.  Bin  ich  dir  nicht  auch  wie 
derselbige? Ist doch deine Liebe gegen die Sünder noch eben dieselbe, als sie an deinem 
Kreuze war! Hat doch deines Kreuzes Kraft und die Würde deiner ewigen Versöhnung noch 
nicht abgenommen! Bediene dich nun deiner Macht von deinem Thron, die du damals vom 
Kreuze bewiesen hast, ewiges Leben zu geben! Sprich mir ein solches Wort ins Herz, dass 
ich erquicket werde! Lass mich empfinden die süße Kraft deiner Gnade und rette mich aus 
meinem Sündenelend und Verdammnis! Nimm mich dir hin, dass ich dein sei, eine Beute 
deines Kreuzes, ein Zeuge deiner freien Erbarmung, eine Stimme deines Lobes. Mache 
mich und habe mich ewiglich zu deiner Ehre!“ So dringt es etwa aus dem begierigen 
Herzen, wenn man Schächergnade mit Ernst und im Glauben sucht. Und da wird sich der 



- 176 -

Herr nicht weigern. „Er siehet an, die zerschlagenen und gedemütigten Geistes sind, auf 
dass  er  erquicke den Geist  der  Gedemütigten und das  Herz  der  Zerschlagenen“  (Jes. 
57,15). Zur Stunde kann man wohl einen erfreuenden Gnadenblick, eine durchdringende 
Kraft  seines  göttlichen  Friedens,  eine  wonnesame  Veränderung  seines  bekümmerten 
Geistes, eine unbeschreibliche Aufheiterung seines Gemüts, einen wirklichen, Herz und 
Seele  labenden  Genuss  seiner  blutigen  Versöhnung  und  ein  gewisses  Zeugnis  seines 
Geistes  inne  werden  und  erfahren,  dass  der  Herr  nach  dem  Reichtum  seiner 
Barmherzigkeit  mehr  tut,  als  man  gebeten  oder  verstanden  hat.  Da  hat  man 
Schächergnade;  da  bewährt  sich  die  Verheißung des  Evangeliums als  ein  Geruch  des 
Lebens zum Leben: „Wer den Namen des Herrn anrufen wird, der soll selig werden“ (Röm. 
10,13).  Und  man  kann  von  der  Zeit  an  mit  versicherter  Hoffnung  der  Ewigkeit 
entgegengehen, weil man nun weiß, an wen man glaubt, und sich dessen zum voraus 
freuet, dass, wenn man aus dem Leibe scheidet, man bei Jesu Christo sein wird in seinem 
himmlischen Reich.

E r f a h r e t  demnach nur Schächergnade bei Zeiten. Es ist der allgemeine Weg des 
Lebens,  den er gegangen. Erfahret,  dass der Herr  noch eben so willig  und bereit  ist, 
Sünder an- und aufzunehmen, sie kraft seiner am Kreuz ausgerichteten Erlösung von Tod 
und Hölle zu retten und in sein Reich zu versetzen. „Denn dies hat er nicht nur getan, da 
er auf Erden musste wallen; nein, er ist immer einerlei, gerecht und gut und ewig treu; 
wie er war unter Schmach und Leiden, so ist er auf dem Thron der Freuden den Sündern 
liebreich zugetan: mein Heiland nimmt ja Sünder an!“ Sonst wäre ich auch nicht bei ihm. – 
Nun auch dieses Wort und Zeugnis von seinem Kreuze müsse euch ein guter Geruch 
Christi, ein Geruch des Lebens zum Leben sein, wie mein Herz wünscht zu seiner Ehre und 
zu eurer Seelen ewigem Heil! Verderbet es euch nur nicht selber, so wird es geschehen! 

Amen



- 177 -

19. Predigt

Jesus ruft am Kreuz: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich 

verlassen?

Matthäus 27,45.46; Markus 15,33.34; Lukas 23,44.45

Und von der sechsten Stunde an ward eine Finsternis über das ganze Land bis an die  
neunte Stunde, und die Sonne verlor ihren Schein. Und um die neunte Stunde rief Jesus  
laut und sprach: Eli, Eli, Lama asabthani? das ist verdolmetschet: Mein Gott, mein Gott,  
warum hast du mich verlassen?

Eingang.

o lässt uns Jesus am Kreuz auch noch vernehmen, was in seiner heiligen Seele 
vorgegangen! Hier steht das ganze Leiden unseres allerliebsten Heilandes auf dem 
höchsten. Wer demselbigen in demütiger Betrachtung, mit gläubigem Herzen auf 
dem ganzen Leidenswege bis hierher nachgegangen ist, dem kann es wohl sein 

Herz  und  Geist  sogleich  zu  einem  tiefen  Niedersinken,  zu  einer  unaussprechlichen 
Empfindung, zu einer stillen Anbetung hinziehen, wenn er nun seinen Erlöser noch solche 
Worte vom Kreuz mit starker Stimme aussprechen hört.  Und auf solche Art wollte ich 
lieber dies besondere Seelenleiden Jesu ehren, als es mit vielen Worten beschreiben. Er 
hat es selbst in größter Stille drei Stunden lang ausgehalten. Was wäre der Wichtigkeit 
dieser Sache gemäßer als eine stille Verehrung derselben im Geist und in der Wahrheit? 
Denn es lässt sich doch nicht eigentlich in den Sinn, viel weniger in Worte fassen, was an 
der Seele Jesu hierin geschehen ist. Hier reicht weder Verstand noch Erfahrung hin. Daher 
sollen  wir  billig  seinen  aus  unbegreiflicher  Empfindung  hervorgedrungenen  Ausspruch 
mehr mit Beugung und Innigkeit als mit Gedanken und Reden begleiten. Und wen auch 
jetzt der Geist Jesu in solche Fassung seines Herzens stellt,  dem will  ich dieselbe mit 
meinem Vortrag nicht gern stören oder unterbrechen. Er nehme denselben nur einfältiglich 
und ohne Gemütsgeschäftigkeit dazu an, wohin sein Herz durch Jesu teures Wort selbst 
schon gezogen ist. Doch weil ich in der Schwachheit davon auch etwas reden soll, so will 
ich nur teils die nächsten Gedanken, welche hierbei dem Glauben vorkommen mögen, 
beibringen, teils die Anwendung davon auf unser Herz zu machen Gelegenheit geben. Der 
Herr selbst sei unserer aller Herzen innigst nahe bei dieser Betrachtung

der Verlassung von seinem Gott,

und heilige  uns  in  seiner  Wahrheit,  dass  nicht  ungeziemlich  davon geredet  und nicht 
ungebührlich davon gehöret werden möge!

S



- 178 -

Abhandlung.

Dank sei  unserm Mittler  und Herrn  ewiglich,  dass  er  uns  dieses  Wort  an seinem 
Kreuze hören lässt, und vor seinem Verscheiden noch kund tat, was bei dem äußerlichen 
Leiden auch innerlich in seiner menschlichen Seele vorgegangen sei. Es ist ja nicht um 
seinetwillen, sondern um unsertwillen geredet und gleichsam über den ganzen Erdkreis, 
der durch die mittägige Finsternis in Schrecken und Entsetzen gekommen war, mit großer 
Stimme hingesagt worden: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ Und 
wer kann es auch jetzt noch ohne Erschütterung seiner Seele hören, wenn er bedenkt, 
dass Der der liebe Sohn des lebendigen Gottes ist, der also rufet? Er sei darüber hoch 
gelobet!

Jesus ist drei ganzer Stunden, nach unsrer Tagesrechnung von Mittags um zwölf bis 
Nachmittags um drei Uhr, ganz stille am Kreuz. Inzwischen war diese ganze Zeit über eine 
große Finsternis über die ganze Erde. Die Sonne, so am Himmel stand, war verfinstert und 
gleichsam mit  einer  schwarzen  Decke  überzogen,  dass  auch  der  volle  Mond,  der  ihr 
entgegenstand, von derselben kein Licht empfangen noch von sich geben konnte. So traf 
diese sonderliche Begebenheit auf einmal die ganze Erde. Und am Ende derselben gibt 
sich Jesus aus seiner tiefen Stille hervor, und zeigt selber an, wohin diese ungewöhnliche 
Sonnenfinsternis zu deuten sei. Sie war eine Abbildung dessen, was außer dem Gesicht 
der Menschen bei ihm vorgegangen war. Er bezeugt, er habe diese drei Stunden über von 
Gott  verlassen da gehangen; es habe ihm das heitere Licht  so wenig in  seiner  Seele 
geschienen  als  das  äußere  Sonnenlicht  in  der  Welt;  an  ihm  sei  nun  der  zwei  und 
zwanzigste  Psalm  erfüllt.  So  weit  kam  es  mit  dem  Sohne  Gottes,  dem  großen 
Hohenpriester, da er in seinem Versöhnungswerk über unsere Seelen begriffen war! – Er 
hatte vormals dem Volke bezeugt: „Sein Vater sei mit ihm in all seinem Reden und Tun; er 
lasse ihn nie allein“ (Joh. 8,29). Und kurz vor seinem Leiden bezeugt er den Jüngern: „Ob 
ihr mich schon allein lassen werdet, so bin ich doch nicht allein; denn der Vater ist mit mir“ 
(Joh. 16,32). Nun aber scheint es ganz anders zu sein. Doch hat der Vater seinen Sohn 
niemals allein g e l a s s e n ,  aber ihn jetzt in innerliche Not, in eine Dunkelheit, die seiner 
Seele ungewöhnlich war, weit h i n e i n  gelassen. Der Vater konnte ja seinen lieben Sohn 
nicht a u f - ,  aber um der Sünder willen wohl auch d a h i n g e b e n ,  dass er der süßen 
Empfindung seiner innerlichen Gegenwart und des wonnesamen Gefühls seiner Liebe eine 
Weile  e r m a n g e l n  musste. Es war jetzt in seinem Innern auch dunkel geworden, und 
seine Seele genoss nicht denjenigen Einfluss und beständigen Zufluss des göttlichen Lichts 
und des himmlischen Trostes, der ihr bisher zugegen und erquicklich gewesen. Was mag 
das  der  reinen  und  heiligen  Seele  Jesu  für  eine  ganz  fremde  Empfindung  eines 
ungemeinen Schmerzens gewesen sein! Hier müssen unsere Gedanken stille stehen; dahin 
reicht keine Vorstellung. Wenn der Welt die Sonne genommen wird, das ist ein Bild davon. 
Wir  elenden Menschen sind des rechten Umgangs mit  Gott  so sehr entwöhnt.  Unsere 
irdischen Herzen können es wohl noch vertragen, dass wir allein gelassen werden. Wir 
entfernen  uns  nur  allzu  leicht  von  unserm  Gott  und  können  uns  in  unser  Eigenes 
zerstreuen und vereiteln. Darum ist es uns nicht so e m p f i n d l i c h  in unsern Seelen, 
ohne göttliches Licht zu sein. Aber die Seele Jesu stand im Genuss des ewigen Lebens; sie 
lebte  und nährte  sich  aus  der  göttlichen Fülle;  sie  war  durchaus  heiter  und helle  im 
göttlichen Licht; sie war ein reines Gefäß der ewigen Liebe und keinen Augenblick ohne 
die zärtlichste Gemeinschaft mit Gott. Und dies alles ist ihr dem Gefühl nach auf einmal 
entgangen. Sie muss nun alles dessen entbehren und davon gleichsam entblößet sein; 
eben wie der Leib im äußersten Mangel aller äußern Dinge ganz entblößet am Kreuze 
hing. Heiliger Jesu, wie warest du da so a r m  geworden um der a r m e n  Sünder willen! 



- 179 -

Dir gebührt nun aller Reichtum, Freude und Herrlichkeit im Thron um der Armut deiner 
Seele willen am Kreuz! Meine Seele soll  dich anbeten, und alles, was in mir ist, deine 
Treue loben.

In diesen Stunden hatte Jesus nichts als sein unbewegliches Vertrauen, in welchem er 
mit vollkommener Ergebenheit, Stille und Gelassenheit seines Gottes harrete. Gleichwie 
ihm nun über dem entsetzlichen Spott aller Umstehenden vorher im Äußern nichts übrig 
blieb als eben dasselbe feste Vertrauen, welches sie ihm höhnisch vorgerückt haben, also 
muss  jetzt  auch  seine  Seele  von  innen  in  der  gänzlichen  Entäußerung  aller 
Lebenserquickungen stehen und sich im bloßen Glauben halten. Er fasst gleichsam alle 
ihre Kräfte und Empfindungen in lauter Glauben zusammen. Mit diesem Glauben war und 
blieb  die  Seele  Jesu  unverrückt  in  Gott,  und  war  mit  einer  unaussprechlichen 
Ehrerbietigkeit und kindlichen Leidsamkeit hingekehrt und stille zu ihm, bis er ihr half. 
Diese tiefe Glaubensstille war die aller reinste Aufopferung ihres ganzen Wesens an des 
Vaters Willen und Wohlgefallen. Dieses bloße und verborgene Hängen am Vertrauen auf 
ihn war ein heiliges Opfer des süßen Geruchs bei dem Herzen des Vaters. Hier bedurfte es 
keines solchen Kampfes mehr wie am Ölberg; denn der Wille seiner Menschheit stand von 
dem an in der vollkommenen Gelassenheit, womit er in allen Willen Gottes gesunken war, 
und hielt jetzt die höchste Probe der Demütigung mit sanftem Harren aus. O, wie wird der 
Sohn geübt, ein Urheber und Herzog des Glaubens zu sein.

Erst  nachdem  dieses  Leiden  überstanden  war,  gibt  er  zu  erkennen,  was  ihm 
widerfahren und wie er  sich darin  verhalten habe.  Als  es  sich in  seiner  Seele  wieder 
aufheiterte, und das Licht auch in der Natur wieder kam, so bricht er erst in diese Worte 
aus: „Mein Gott, mein Gott! warum und wohin hast du mich verlassen?“ Du bist ja mein 
Gott geblieben, an dem ich mit ganzer Seele gehangen und auf den ich allein geschauet 
und getrauet habe; aber wie war mir doch dabei alles entgangen! Diesem Zustande war es 
gemäß, m e i n  G o t t !  zu dem zu sagen, den er sonst immer als seinen Va t e r  ansprach. 
Denn hier  wurden die Vorrechte der Sohnschaft  eine Weile  ausgesetzt,  und die Seele 
unsers Mittlers musste eine solche Entfernung Gottes erfahren, wobei ihr die unauflösliche 
Vereinigung mit dem göttlichen Wesen nicht in empfindlicher Wirkung zu statten kam. Da 
bewies sich das aller lauterste Vertrauen auf Gott, auf seine Wahrheit, Macht und Gnade in 
innerlicher Not, wie es sich bisher über der äußerlichen Bedrängnis bewiesen hatte.

Das  war  ein  auf  Eins  zusammen  konzentrierter  Glaube  Gottes;  wie  der  Heiland 
einstmal diese Redensart zu seinen Jüngern gebraucht hat: „Habt Glauben Gottes, das ist, 
stehet in einem solchen Glauben, als denen zu haben zukommt, welche einen Gott haben, 
welche zu ihm sagen können: Gott, du bist mein Gott!“ (Mark. 11,22). Das war Glaube an 
Gott  um sein  selbst  willen;  Glaube  ohne  Licht,  ohne  Gefühl,  ohne  Genuss,  ein  recht 
entblößter, aber doch starker Glaube, der Gott selber fasst und hat, ob er schon weder 
Licht noch Liebe Gottes empfindet. Das war Glauben gehalten in einem Zustand, da alles 
übrige, was das Herz erquickt und stärkt,  gewichen war.  Und mit dieser allerhöchsten 
Probe war es auch zum Ziel und Ende der ganzen Arbeit seiner Seele gediehen. Sie erholte 
und erquickte sich in der auf’s Neue zufließenden Vaterliebe, und vergnügte sich darüber, 
dass  nun  alles  vollbracht  und  nichts  mehr  übrig  sei,  als  gar  von  der  Zeitlichkeit 
abzubrechen und aus der Welt zum Vater zu gehen.

So ist der evangelische Glaubensweg von Jesu eingeweihet und gebahnet worden, auf 
welchem wir jetzt durch ihn zu Gott kommen können und sollen! Um Jesu und seines 
Glaubens willen ist es nun ein köstlicher, ein richtiger und unfehlbarer Weg. Wenn einer 
nichts als Glauben hat, so versichert ihn Jesus, sein treuer Vorgänger, dass er darüber 



- 180 -

nicht  blöde  werden  dürfe,  sondern  damit  durchkommen  und  das  vorgesteckte  Ziel 
erreichen  werde.  Zur  Ehre  seines  Sohnes,  der  seinen  Gott  und  Vater  in  dem bloßen 
Glauben so hoch, so kindlich geehret hat, hat nun Gott das ganze Seligwerden auf den 
Glauben an ihn gesetzt. Wer an den Sohn glaubt, der erlangt dadurch und hat unfehlbar 
ewiges Leben zu genießen (Joh. 3,36). Wem aber das Glauben eine geringe Sache zu sein 
dünkt (und es sind doch so manche unverständige und leichtsinnige Christenmenschen, 
welche denken: wenn es nur auf Glauben ankommt, so hat es gute Wege; wer sollte nicht 
glauben?), der trete hierher und lerne, was Glauben ist und ausweist. Der Glaube führt ein 
lauteres Anhangen an Jesu mit sich, wenn ihm sonst alles entgeht und benommen wird: 
wenn er gar nichts vor noch um sich hat, als dass er weiß, sein Jesus sei und bleibe 
derselbe, der er ist und der er dem Glauben zu sein verheißen hat. Darauf besteht der  
Glaube. Und wenn er schon auf diese Spitze gestellt wird, dass er seiner Wonne entbehren 
und in einer wirklichen Entbehrung der göttlichen Tröstungen, in einer Entwöhnung von 
der Mutter Brüsten (Ps. 131,2) in innerlichen Seelenbedrängnissen bewährt werden solle, 
so hat er doch einen Fels, darauf er fest stehen kann. Sein Jesus ist ihm ein Fels. So lange 
es noch zu sagen gilt: M e i n  J e s u !  Mein Heiland! so mag die Sonne vergehen und alles 
verschwinden, so fehlt es doch dem Glauben noch nicht; denn sein Jesus bleibt ihm der, 
wofür er ihn einmal angenommen hat. Mit Jesu kommt der Glaube durch alles durch und 
erlangt den Ausschlag zu unaussprechlichem Trost, Heiterkeit, Erquickung und Seligkeit.

Wie  nun  die  lautere  Glaubensübung  durch  die  vorgängige  Erfahrung  des  Sohnes 
Gottes selbst bestätigt und geheiligt ist, so hat er eben dadurch auch die Kraft erworben, 
die unserm schwachen Herzen so nötig ist, wenn wir nun durch ihn Glauben und Hoffnung 
zu Gott haben und unter allen Umständen unverrückt behalten sollen (1. Petri 1,21). Man 
darf nicht darüber sorglich sein, ob man auch werde Glauben halten können. Wenn wir ein 
aufrichtiges und einfältiges Herz haben, das sich gern in das bloße Vertrauen auf seinen 
Heiland  ergeben  und  ersinken  will,  so  liegt  die  Kraft  gleich  dabei.  Denn  ein  solches 
Überlassen an ihn ist ihm köstlich und angenehm: er hält und unterstützt es selbst mit  
seiner verborgenen Kraft, ob man gleich dieselbe nicht fühlt; wie ihm auch sein Gott in 
seinem Vertrauen nahe war, ob sich gleich seine Seele als weit von ihm verlassen ansehen 
musste. Auch sein Glaube ist ein v e r d i e n s t l i c h e r  Glaube. Er hat sich in demselben 
für uns geheiligt, dass sein Glaubensgehorsam uns zu statten komme, und seine Kraft in 
unserer Schwachheit vollendet werde (2. Kor. 12,9). Daher gebührt ihm jetzt von uns die 
Ehre, dass wir uns an ihn halten, wie er sich an seinen Vater gehalten hat, und dass wir 
ihn ergreifen, damit wir durch ihn und in ihm zum Vater kommen mögen. Er ist der Mittler  
worden! „Niemand kommt zum Vater denn durch ihn.“ Nur durch den Glauben an ihn, nur 
wenn wir  ihn zur  Ansprache,  zum Halt,  zum Fels,  zum Leben unsers  Herzens haben, 
können wir an Gott reichen und zu dem Genuss seiner Liebe kommen.

Auf solche Weise sollen wir jetzt den so köstlichen und aller edelsten Glauben unsers 
Mittlers ehren, und in unserm Verlangen nach Gott und nach seiner Gemeinschaft alles auf 
den Glauben setzen, den Jesus zu einem Wege unsers Zugangs zu Gott durch sich selbst 
gemacht  und  bereitet  hat.  Wer  die  Wichtigkeit  und  Richtigkeit  dieser  Sache  bei  dem 
Aufschauen auf seinen gekreuzigten Heiland erkennen lernt, der ist wohl zufrieden, da er 
auf  Erden  nur  in  dem  Glauben  und  dadurch  noch  in  einiger  Entfernung  dem  Herrn 
zuwandeln solle, und sich nicht mit einem gegenwärtigen Augenschein noch mit einem 
empfindlichen, viel weniger beständigen Genuss der himmlischen Kräfte einlassen dürfe 
(2.  Kor.  5,7).  Ein  treuer  Nachfolger  Jesu  stillt  und  beruhigt  sich  über  dieser 
Glaubensgemeinschaft mit seinem Heiland, und heiligt sich darin seinem Willen. Es ist ihm 
genug, wenn er sagen kann: „Was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe ich in dem Glauben 



- 181 -

des Sohnes Gottes“ (Gal. 2,20), der auch für mich an seinem Kreuz geglaubet hat. In 
diesem seinem Glauben will ich jetzt gern und allein leben, bis er mich in seinem Wege 
vollendet, dass ich sein Angesicht sehe, und er mich vor den Vater bringt.

O, wie wohlgefällig und köstlich ist ein solcher einfältiger Sinn auf Jesum vor Gott und 
seinem Vater! Einem solchen Herzen wird gewiss nichts zurückbleiben von dem ganzen 
Reichtum des Lichts und des Lebens aus Gott,  ob es schon auch in lauter Armut des 
Geistes  leben,  und  der  Freude,  womit  treue  Herzen  manchmal  aus  Gottes  Brünnlein 
überschüttet werden, entbehren wüsste. Es wird einem solchen Herzen doch mit seinem 
bloßen  und  gleichsam  ausgekernten  Glauben,  der  sich  an  die  Wahrheit  des  ewigen 
Testamentes  und  an  die  überschwängliche  Macht  Gottes  hält,  gelingen.  Da  wird  sein 
Glaube, der unter allerlei  Leiden in seiner Bewährung viel  kostbarer erfunden wird als 
vergängliches durchs Feuer bewährtes Gold, Lob und Ehre und Herrlichkeit haben in der 
Offenbarung Jesu Christi (1. Petr. 1,7). Ach, wenn nur alle, die einmal den evangelischen 
Glaubensweg angetreten haben, denselben so teuer und edel hielten, als ihn uns Jesus 
selbst in der aller wichtigsten Probe am Kreuz bewähret hat! Man würde sich so leichter 
und lieber  aller  angenehmen,  auch ungeistlichen,  geschweige natürlichen Ergötzungen 
entschlagen  und  sich  gern  von  allem,  wie  es  Namen  haben  mag,  so  zurück  und  in 
denselben lautern Herzensgrund hineintreiben lassen, worin sich nichts weiter mehr als 
Glauben und Jesus in dem Glauben antreffen lässt. Auch redliche Seelen, die sich an ihn 
ergeben  haben,  sind  darüber  immer  noch  beschämt,  dass  sie  diese  Einfältigkeit  auf 
Christum nicht  in  solcher  Lauterkeit  gegen  ihn  beweisen,  als  es  ihrer  Übergabe  und 
einmaligen Überlassung an ihn gemäß und seinem Kreuz zur Ehre wäre. Es kränkt sie, 
dass noch immer etwas in ihnen sich regt, was nur allzu gern nebenaus schweift oder 
Ergötzungen sucht, und sich nicht in die kindliche Glaubensstille und innige Zufriedenheit 
unter  Jesu  Kreuz  begeben  oder  darin  aushalten  will.  Da  lernen  sie  erst  die  feinern 
Regungen der Natur, welche noch auf einige Art ihr eigenes Leben zu erhalten trachtet, 
genauer erkennen und aus Erfahrung merken, was der ausgekernte Senfkornglaube ist, 
der die ganze Allmacht, die ganze Gnade fasst, und nur auf Gott selbst durch Christum 
beruhet (Luk. 17,6). Daher liegt auch solchen treuen Seelen nichts mehr an, als in ihrem 
Glauben  immer  lauterer  zu  werden,  und  von  allem,  was  nicht  zum aller  einfältigsten 
Anhangen an Jesu taugt, so geschieden zu sein, dass Jesus selbst (man fühle oder fühle 
auch nicht, was man in ihm hat) ihr Ein und Alles sei.

Man kehre nur (wenn einmal ein Leben des Glaubens in dem Herzen aufgegangen ist) 
und  sammle  sich  fein  fleißig  sowohl  bei  fröhlichen  Gnadentagen  als  auch  bei  trüber 
Leidenszeit in die innerste Stille seiner Seele, so wird man immer genauer und gründlicher 
wahrnehmen können, was die lautere Einfalt sei, die sich so unbeweglich und innig an 
Jesum anschließt, ja sich in ihm versenkt, dass man in ihm und durch ihn in Gott bleibt,  
wenn man auch kein wonnesames Gefühl davon hätte, ja keinen weitern Gedanken fassen 
könnte als: „Du bist doch mein Erbarmer, mein Herr und mein Gott!“ Da lernt man erst 
recht verstehen, wie es gemeint ist, wenn der Glaube sagt: „Herr, wenn ich nur dich habe 
(wenn ich nur mit dir und in deinem Willen bin), so frage ich nichts nach Himmel und 
Erde, so will ich weiter keine Lust und Belieben im Himmel und auf Erden. Wenn mir gleich 
Leib und Seele verschmachtet, so bist du doch, o Gott! allezeit (und in Ewigkeit) meines 
Herzens Trost und mein Teil, der unbewegliche Fels meines Herzens und mein Erbteil“ (Ps. 
73,25). – Billig sollte der hochgelobte Jesus nun diese Ehre von uns haben durch einen 
reinen und völligen Glauben! Der Vater hat sie ihm bereitet um seines Glaubens willen, 
womit er ihn geehrt und sich seinem Willen für uns aufgeopfert  hat.  Er wird uns auf 
diesem  Wege  zum  Vater  bringen,  und  durch  die  Kraft  seines  Todes  und  seiner 



- 182 -

Auferstehung dahin einführen, wohin er uns der Vorläufer geworden ist; so wird sein Gott 
unser Gott, und sein Vater unser Vater sein! Da kann uns ja genügen! Wer Glauben hat, 
der wage es darauf! Es wird ihm nicht fehlen, so gewiss Jesus lebt zur Rechten Gottes.

Ich will  aber hier  abbrechen. Es lässt  sich von solchen geheimen und innerlichen 
Erfahrungen nicht viel öffentlich reden. Wer ein Gemerk davon in seinem Innwendigen 
hat, der gehe dieser Spur nach in wahrer Demut und kindlichem Flehen: Herzens-Jesu! du 
Anfänger  und  Vollender  unsers  Glaubens!  du  anbetungswürdigster  Herzog  unserer 
Seligkeit!  Wie  wunderbar  und heilig  ist  ein  Weg,  auf  welchem du für  uns  zum Vater 
gegangen! O, dass wir dich über allem Bezeugen eines kindlichen Herzens, über allem 
Glauben deiner reinen Seele, über aller Stille, Gehorsam und Geduld, darin du dich für uns 
dargegeben hast, so ehren und so anbeten könnten, als du es würdig bist! Wir wollen uns 
gern niederbeugen und in den Staub legen vor dir! Wir schämen uns, dass wir noch so 
wenig Verstand von deinem Leiden haben, und dass unser Herz noch so ungeschickt und 
untüchtig ist, dich so zu fassen, wie dich uns dein Vater zum Heil bereitet hat. Bereite du 
dir selbst deine Ehre an und von uns durch die Gnade, die du uns an dem Kreuz erworben 
hast!  Sollen  wir  dich  im  Glauben  ehren,  so  schenke  uns  selbst  denselbigen  lautern 
Glauben, in welschem wir uns an dich als an unsern vollkommenen Erlöser und gesalbtes 
Haupt mit  völligem Vertrauen halten können unverrückt.  Wir  bitten um diese Gabe in 
unsre armen und schwachen Herzen. Lege sie uns bei als einen Segen deiner für uns 
ausgestandenen Seelenleiden und als eine Frucht deiner heiligen Verdienste. In diesem 
Glauben werde du uns selbst nahe und kehre dich zu unsern Seelen! Fasse du uns, damit 
wir dich fassen können, und halte uns so fest, dass wir unverrückt mit und bei und in dir 
bleiben mögen! Du kennest ja unsere Herzen. Was nicht zu dir taugt, das räume alles 
weg, damit unser Herz von fremden Dingen rein werde. Mache uns leer und bloß von 
allem,  was  deiner  Gemeinschaft  zuwider  ist,  damit  du  unser  ganzes  Herz  zu  deinem 
Eigentum und nur für dich haben mögest. Denn du hast uns dir erkauft. Wir bekennen 
deinen Namen, und glauben, dass du unser bist mit allem, was du bist und hast; aber wie  
schwach sind wir noch in diesem Glauben! Mitleidiger Hoherpriester! nimm dich unsrer 
Armut an, dass wir durch deine Kraft gestärkt werden! Du bist es doch allein, den unser  
Herz meint, sucht und liebt. In dir lass uns erfunden werden vor dem Vater! In dir lass uns 
den Frieden haben, der Herz und Sinnen umschließt. Und in diesem Frieden lass uns durch 
Glauben geleitet werden bis zum Ziel unserer Hoffnung! Du tust noch gerne mehr, als wir 
bitten und verstehen, nach der Kraft, dadurch du in uns wirkest. Darum trauen wir dir es 
zu, dass du das Wohlgefallen deiner Güte und das angefangene Werk des Glaubens an uns 
erfüllen und vollenden wirst,  damit dein Name und dein ganzes Verdienst an uns und 
durch uns ewiglich gepreiset werde. Indessen sei dir Lob und Dank für alles, was du an 
uns in deinem Leiden getan hast und noch täglich durch deine Gnade an uns tust zur Ehre 
Gottes des Vaters!

Amen



- 183 -

20. Predigt

Jesus befiehlt seinen Geist in des Vaters Hände.

Matthäus 27,50; Markus 15,37; Lukas 23,46; Johannes 19,30

Und Jesus rief abermals laut und sprach: Vater, ich befehle meinen Geist in deine  
Hände. Und als er das gesagt, neigete er das Haupt, und verschied (und gab den Geist  
auf.).

Eingang.

ch weiß,  an wen ich glaube, und bin gewiss,  dass er  kann mir  meine Beilage 
bewahren bis an jenen Tag.“ So getrost, so voller Zuversicht bezeugt sich Paulus, 
da er dem Martertode nahe war und seinen schönen Glaubenslauf in Christi Dienst 
vollendet hatte (2. Tim. 1,12). Diese mutige Erklärung sollte dem blöden Herzen 

des Timotheus zur Aufmunterung und Erweckung eines unerschrockenen und auf Jesum 
alles wagenden Mutes gereichen. Der Apostel sagt: „Ich weiß ja gut, wer der ist, dem ich 
geglaubt habe; ich weiß, was man ihm zutrauen darf; ich kenne ihn von langer Zeit her; er 
hat sich ja bisher genug an mir bei so mancher Todesgefahr bewiesen. Daher bin ich 
versichert, dass er auch mächtig genug ist; meine Beilage zu behüten bis auf jenen Tag.“ 
Er verlässt sich demnach ganz teils auf die gewisse Treue, teils auf die große Macht seines 
Heilandes,  wegen der  Beilage,  die  er  demselben übergeben hat.  Dem Timotheus,  als 
seinem Amtsnachfolger, hatte er das Evangelium, die heilsamen Worte von Jesu Christo 
anvertraut  und  dasselbe  als  eine  ihm zugestellte  Beilage  treulich  und  unverfälscht  zu 
bewahren anbefohlen. Deswegen sagt Paulus davon Vers 14: „Diese gute Beilage bewahre 
durch den heiligen Geist,  der  in  uns wohnt.“  Aber er  hatte noch eine Beilage,  die  er 
seinem Heilande zu verwahren anvertrauete. Das war eine Seele bei dem bevorstehenden 
Martertodes seines Leibes. Allein das geschahe jetzt nicht zum ersten Mal, da er wirklich 
am Ende seines Lebens war, dass er auf eine gute und sichere Bewährung für seinen 
unsterblichen Geist bedacht war. Er sagt: Ich weiß, wem ich geglaubet habe. Von dem an, 
dass er  Jesum erkannte und in seinen Dienst  sich begeben hatte,  lebte er  in  diesem 
Glauben und überließ es seinem Herrn,  was er mit  ihm nach Seele und Leib machen 
wollte. Denselben hat er in so mancherlei Leibes- und Seelengefahren, in so vielen Leiden, 
Nöten und Ängsten, und überhaupt in allen Schicksalen treu und mächtig befunden zu 
seiner Hilfe. Darum kann er jetzt auch an dem Ende ohne alle Sorge sein und in Absicht 
auf die letzte Probe mit versicherter Zuversicht sagen: „Meine Seele ist schon beraten; ich 
habe sie in eine gute Hand übergeben; ihr wird nichts widerfahren bis auf jenen Tag.“ So 
sieht Paulus schon über den Tod hinaus bis an jenen Tag der Offenbarung Jesu, da Seele 
und Leib wieder zusammenkommen wird.

O, das ist  schön, wenn man einen solchen getrosten Glauben hat,  der gleichsam 
schon die Ewigkeit übersieht und hinaus reicht bis an jenen Tag! Wer einmal mit Jesu 
recht bekannt geworden, der lernt auch seinen Weg kennen, worauf man ihm nachsehen 

I



- 184 -

soll,  und bei  seinem ununterbrochenen Glaubenslauf  auch aus Erfahrung immer mehr 
verstehen,  wie  viel  er  seinem Heilande  zutrauen  darf  und  soll.  Daher  ist  ihm nichts 
erfreulicher, als seine Beilage in Jesu Hand zu wissen. – Nun unser teuerster Erlöser ist 
uns auch hierin vorangegangen. Das war sein letztes Wort am Kreuze, dass er dem Vater 
seinen Geist zu treuen Händen anbefohlen und gleich darauf in dem Sterben seines Leibes 
wirklich  übergeben  hat.  Gleichwie  nun  Jesus  seine  menschliche  Seele  vor  seinem 
Lebensende seinem lieben Vater anbefohlen, und auch seinen Leib in desselben Willen 
zum Sterben hingegeben hat: so hat er uns dadurch den seligen Vorteil erworben, dass 
wir ihm im Glauben unsere Seele und Leib, beides in dem Leben und Sterben, anbefehlen 
und zur  Beilage seinen treuen Händen übergeben dürfen.  Und dies soll  dermalen der 
Inhalt  unserer Betrachtung sein.  Wir wollen das letzte Wort des Heilandes auf unsern 
Nutzen ziehen. Denn auch dies ist uns zu gut und in Absicht auf uns geschehen. Demnach 
habe ich zu reden:

Von der Beilage unserer Seele und unsers Leibes in der Hand Gottes 

und unsers Heilandes;

oder:

W i e  w i r  u n s e r e  S e e l e  u n d  L e i b  d e m s e l b e n  a l s  e i n e  B e i l a g e  i m 
G l a u b e n  ü b e r g e b e n  s o l l e n  b i s  a n  j e n e n  Ta g .

„Mein  Leib  und  Seel’  befehl  ich  dir,  o  Herr!  ein  selig  End’  gib  mir  durch  Jesum 
Christum! Amen.“

Abhandlung.

Der Mensch besteht aus Leib und Seele. Beides hat er aus der Hand Gottes, seines 
Schöpfers,  empfangen. Das bekennen wir  in dem ersten Artikel  unsers Glaubens,  und 
danken ihm für  diese edlen Gaben: „Den Leib,  die  Seel’,  das Leben hat  er  allein uns 
geben; dieselben zu bewahren, tut er nicht etwas sparen.“ Wir dürfen aber unsers Orts 
auch nicht gleichgültig dabei sein. Billig sollen wir auf das Sorgfältigste wahrnehmen, wie 
es unserer Seele ergehe, und was es mit unserm Leib werde. Es steht zwar beides nicht in 
unserer Macht und Gewalt; doch kann man auch seine Seele und seinen Leib in diesem 
zeitlichen Leben schon auf die folgende Ewigkeit sehr verwahrlosen. Wir tun es demnach 
zu unserm eigenen Besten, wenn wir unablässig darauf bedacht sind, dass wir an Seele 
und Leib, weder in dieser noch in jener Welt, Schaden leiden, viel weniger gar verderben. 
Dazu ist nun kein besserer Rat, als wenn wir Gott und unserm Heiland täglich und so auch 
im Tode übergeben, was er uns gegeben hat. So wird es eine B e i l a g e .

Ich muss doch wohl zum voraus noch deutlicher sagen, was man eine Beilage heiße. 
Man  heißt  es  im  gemeinen  Leben  eine  Beilage,  wenn  man  etwas  bei  einem andern 
hinterlegt. Manchmal geschieht es bei der Obrigkeit, wenn man ein Stück Geld hinterlegt; 
manchmal bei einem guten, treuen Freunde, wenn man ihm etwas von seinem Gut, seine 
Kostbarkeiten,  überhaupt  das  Seinige  aufzuheben  gibt.  Da  hat  nun  der  Freund 
vornehmlich zwei Sachen zu tun, erstlich die Sache zu bewahren, dass sie in Sicherheit sei  



- 185 -

und nicht verderbe noch verloren gehe; hernach, solche zur rechten Zeit wieder zu geben. 
So kann

 u n s e r e  S e e l e  eine Beilage Gottes und unsers Heilandes werden, wenn wir sie 
demselben zu seiner Bewahrung übergeben und in seine Hand stellen. Jesus Hat es selbst 
also gemacht gegen seinen Vater. – Nachdem nun alle Arbeit überstanden und auch das 
schwere Leiden seiner Seele mit der dreistündigen Finsternis vorüber war, so war es an 
dem, dass Jesus ein Ende an den bisherigen Tagen seines Fleisches machen wollte. Seine 
Seele ward durch die Zukehr der freundlichen Gegenwart und durch den heitern Genuss 
der Liebe des Vaters wieder erquickt; sein Herz erholte sich, dass er in das frohe Wort 
ausbrach: „cansummatum est!“ Nun ist es vollendet! Es ist alles geschehen, was meine 
Arbeit sein sollte, es ist nichts mehr übrig, was in diesem Leben von mir zu verrichten und 
nach der Schrift zu vollbringen wäre. Nun kann ich zum Ende schreiten. So hat Jesus 
selbst mit freudigem Geist das Siegel auf seine vollkommen ausgehaltene Leidensarbeit 
gedrückt und auch dieses sieghafte Wort zu dem Herzen seines Vaters hingeredet. „Vater! 
Siehe ich bin da, zu tun deinen Willen,“ (Hebr. 10,7). Nun ist geschehen, was ich für ein 
Gebot von dir empfangen habe, (Joh. 10,18). Wäre noch etwas übrig, so wäre ich noch 
nicht müde, zu tun und zu leiden; so wäre ich noch willig und bereit, es über mich zu 
nehmen. Aber es ist alles v o l l b r a c h t .  Nun darf meine Seele ruhen. Ich übergebe dir, o 
Vater, meinen Geist. In deine Hände befehle ich die unsterbliche Seele, da ich jetzt mein 
Haupt neigen und in den Tod sinken will. Das war auch eine herzliche und glaubensvolle 
Unterhandlung des Heilands mit seinem Vater! Jesus stand in vollkommenem Gehorsam 
bis auf den letzten Augenblick.  Er wollte es sich nicht anmaßen, dass er seine Macht 
gebrauchte,  sein  Leben  zu  lassen,  ohne  vorher  mit  seinem  Vater  kindlich  darüber 
gehandelt zu haben. Er wollte aber aus gleicher Demütigung seine Seele auch nicht in 
seiner Macht haben und besitzen. Er wollte auch im Tode selbst sich nicht selber helfen; 
sondern (wie wir letztens bei zweierlei Umständen angemerkt haben,) er lebte und wollte 
nun auch sterben im bloßen Vertrauen auf seinen Gott und Vater. In diesem allerhöchsten, 
lautersten Vertrauen befiehlt er jetzt dem Vater seinen Geist und gibt ihn als eine Beilage 
in seine Hände.

Es ist uns noch ein Nachdruck in der Setzung dieser Worte zu bemerken, von Lukas 
angezeigt, dass es heißt: „Vater, in deine Hände will ich meinen Geist übergeben.“ Sonst so 
er nirgends hinkommen. Deine Hand wird ihn bewahren. In deiner Macht wird er sicher 
sein. Wir wissen aus dem sechzehnten Psalm, was hierbei der Sinn Jesu war, wenn es 
daselbst von ihm heißt: „Bewahre mich, mein Gott,  denn ich traue auf dich. Du wirst 
meine Seele nicht in die Hölle überlassen“ (Vers 1.10). Satan, der des Todes Gewalt hatte, 
lauerte auf die Seele Jesu, nachdem es ihm durch seine Werkzeuge in der Macht der 
Finsternis so weit gelungen war, denselben bis ans Kreuz zu bringen. Er meinte, dieselbe 
in sein finsteres Reich zu bekommen und auch über sie Gewalt zu haben. Aber er musste 
zu einer Beschämung und wirklichem Verlust seiner Gewalt inne werden, dass dieses eine 
gerechte Seele sei, der er nichts anhaben könne. Sie wurde einer treuen und starken Hand 
anbefohlen, in welche Satan nicht greifen kann. Da wurde Satan vollkommen an Jesu zu 
Schanden und von ihm überwunden, als er in dem Augenblick seines Sterbens am Fleisch 
lebendig gemacht ward im Geist (1. Petr. 3,18) und in Gott einging. Mit solchem Vertrauen 
ist die Seele Jesu in die Hand des Vaters, der ihm nach überstandener Verlassung nun 
wieder  nahe  war  und  seine  süße  Gegenwart  zu  schmecken  und  zu  genießen  gab, 
übergegangen! Er hat seinen Geist (dem Ausdruck der Grundworte zufolge) mit lauter 
Stimme aus- und in die Hand seines Vaters hineingehaucht. Dieselbe griff nach ihm, nahm 
ihn ein und bewahrte ihn, da ihn weiter kein Leid berühren konnte. So ist der Seelengeist 



- 186 -

Jesu zur Ruhe in Gott eingegegangen; wie bald darauf auch sein Leib zu einer anständigen 
Ruhe in das Grab gelegt wurde. Jesus bezeugte schon vorher, dass er wisse, wo sein Geist 
nach seinem Abscheiden hinkommen werde, und versprach dem Schächer, dass derselbe 
mit  ihm im Paradiese sein sollte (Luk. 23,43).  Hieraus ist  offenbar,  wohin der Heiland 
zielte, da er seinen Geist in des Vaters Hände übergab. Gerade in das Paradies! Also war 
der Geist  Jesu, der von seinem Abscheiden an im Paradies war,  daselbst in der Hand 
Gottes.  –  Sein  Eingang  in  das  Paradies,  wohin  ihn  die  Allmachtshand  seines  Vaters 
brachte, hat auch uns den Eingang eröffnet, dass wir nun wissen, wohin unsre Seelen 
beim Abscheiden aus dieser Zeit kommen können und sollen. Er schloss auf die Tür zum 
schönen Paradies, und führte in Kraft seiner Erlösung sogleich des Schächers Seele mit 
sich im Triumph hinein. Das war eine schleunige und über alle Maßen große Veränderung, 
welche dem Geist Jesu auf seine vorherige saure Mühe und Arbeit widerfahren ist! Ein 
schneller, seliger und herrlicher Wechsel, vom Kreuz in das Paradies, zur Ruhe Gottes in 
seiner Hand! Wie gönnt man es ihm so gern, wenn man ernstlich daran gedenkt, und 
freuet sich über den seinem Seelengeist selbst so wonnesamen und erfreulichen Hingang 
zum Vater! Ehre und Freude sei ihm darüber ewiglich!

Aber auch hierin ist er unser Mittler geworden! Seine Seele war für unsere Seele! Und 
gleichwie er  damals  nicht  einzeln  eingegangen,  sondern sogleich des Schächers  Seele 
nach sich gezogen hat, so hat er in seiner eigenen Seele als Mittlers von unser aller Seelen 
mit hinein genommen und dem Vater übergeben. Von dem an weiß der arme Sünder, der 
Jesum zum Erlöser und Herrn hat,  w o h i n  seine Seele kommen solle, wem er dieselbe 
heimstellen  und wohin  er  dieselbe sicherlich b e i l e g e n  könne.  Jesus  hat  uns  durch 
seinen  Hingang  nicht  nur  erworben,  dass  wir  unsere  Seelen  Trost  und  ohne  alle 
Kümmernis in die Macht Gottes hineinlegen dürfen, sondern er hat jetzt selbst diese Macht 
in Händen; „er hat die Schlüssel der Hölle und des Todes“ (Offb. 1,18). Wegen seines 
Vertrauens auf seinen Gott, wegen seiner demütigen Überlassung in den Willen, Macht 
und Gnade des Vaters, hat ihm der Vater Macht gegeben über alles Fleisch (Joh. 17,2). 
Darüber, dass er sich seiner eigenen Macht gänzlich entäußert und sich, wie einer jeden 
kreatürlichen Seele gegen ihren Gott zukommt, in seine Hand zuversichtlich übergeben 
und  überlassen  hat,  darüber  ist  er  würdig  geworden,  in  seine  Hand  alle  Seelen 
aufzunehmen und viele Kinder in die Herrlichkeit einzuführen (Hebr. 2,10). Deswegen kann 
er nach dem Recht seiner vollkommenen Erlösung den Seinen versprechen: „Sie werden 
nicht verloren gehen in Ewigkeit, und niemand wird sie mir aus meiner Hand reißen. Mein 
Vater, der sie mir gegeben hat, ist ja größer als alles, und niemand kann sie aus der Hand  
meines Vaters reißen.“ Da sind sie ja wohl geborgen und sicher bewahrt. „Aber des Vaters 
Hand ist auch meine Hand. Ich und der Vater sind Eins“ (Joh. 10,28.29). Wer demnach in 
Jesu Hand ist, der ist eben damit auch in des Vaters Hand, und also in die allmächtige 
Burg und Festung eingeschlossen! Er gedenket nun als der treue Priester seiner Seelen 
daran, wie es seinem Geiste so wohl tat, da ihn der Vater aufnahm, und gewährt den 
Seinen eben dieselbe Hilfe, Sicherheit und Erquickung, nachdem ihm nun alle Macht im 
Himmel  und  auf  Erden  übergeben  ist.  Wie  nun  Jesus  mit  lauter  Stimme  zum  Vater 
gerufen, so ruft hernach Stephanus, der an der Reihe seiner Zeugen den Anfang machte, 
Jesum an und schreiet mitten unter den Steinen mit starker Stimme: „Herr Jesu, nimm 
meinen Geist auf!“ (Apg. 7,58). Er nimmt nun die Seelen seiner Gläubigen auf und zu sich, 
wie der Vater seine Seele auf und zu sich in das Paradies genommen hat. Das ist uns nun 
ein neuer und lebendiger Weg geworden, den Jesus selbst durch seinen Vor- und Hingang 
eingeweihet  hat  (Hebr.  10,20).  Nun  wissen  wir  auf  das  Gewisseste,  wo  es  mit  uns 
hinkommen, und wo der Ort unserer Ruhe sein solle, wenn wir aus diesem Leibe scheiden! 
– O, wie gut ist es, wenn einer nun im Glauben versichert und gewiss ist, wo er seine 



- 187 -

Seele gleichsam hinterlegen und als eine Beilage hingeben kann! Wir wissen wohl, dass in 
dieser  Welt  unsers  Bleibens  nicht  ist.  Wenn man nun die  Ewigkeit,  der  wir  entgegen 
gehen, nicht anders als eine graue, dunkle Weite vor sich sieht, und in seinem Gewissen 
noch immer zweifelhaft und ängstlich ist, wie es alsdann der Seele ergehen und wo sie 
ihren Aufenthalt haben werde, was ist das nicht für eine Pein und heimliche Marter der 
Seele, so oft man daran gedenkt? Da ist schon das Leben nicht anders als der Tod. Von 
solcher Ungewissheit und ängstlichen Furcht hat uns Jesus durch seinen verdienstlichen 
Hingang erlöst. Er ist es nun, auf den es allein ankommt, dass es unsern Seelen vom 
ersten Augenblick ihrer Auflösung an wohl gehe, und dieselbe kein Unfall berühre. Wer 
sollte nun so sorglos und auf das Geratewohl sicher sein, (und doch sind es leider! sehr 
viele;) dass er ihm nicht täglich seine Seele zu treuen Händen anbefähle, als wenn es die 
letzte Stunde wäre! Wer am Herzen mit Jesu Blut besprengt und vom bösen Gewissen rein 
geworden ist, der kann darin täglich eine heilsame Übung seines Glaubens haben, wenn er 
sich fleißig an das Tor der Ewigkeit mit seinem Geiste hinstellt  und denselben seinem 
Heiland  treulich  übergibt,  damit,  wenn  ihm die  Türe  geöffnet  wird,  er  gerade  in  die 
offenen Arme seines Herrn hinein sinken möge. Da kann man seines Abschieds aus dieser 
Welt mit gutem Mut gewärtig sein. Wenn wir dessen versichert sind: der Herr hat meine 
Seele  längst  als  eine  Beilage  angenommen;  ich  habe  sie  ihm in  seine  Gnadenmacht 
übergeben; er wird sie auch behalten und als sein Eigentum bewahren: so dürfen wir 
weiter nicht sorglich sein; er wird sie gewiss an einem guten Ort aufheben und mit seiner 
Liebe erquicken. Wie ein guter Freund sagt: Ich will dies anvertraute Gut an einen sichern 
Ort hinlegen; ich will es in meinen Kasten schließen, da sonst niemand darüber kommt, 
dass ihm nichts geschehen solle: so ist die Treue Jesu gesinnt gegen alle, die sich ihm 
anbefehlen. Sind wir nun in seine Hand gefasst, so ist alles gut. Da heißt es: „So ruh’ ich 
nun, mein Heil! in deinen Armen; du selbst sollst mir ein ew’ger Friede sein!“

Ich meine daher, es sei dem Evangelium und der Einfalt eines evangelischen Herzens 
nicht  gemäß,  wenn  man  über  sein  Plätzchen  und  seinen  Aufenthalt  in  den  ewigen 
Wohnungen (wie einige ernsthafte Seelen gern zu tun pflegen) so besondere Gedanken 
und  unterscheidende  Überlegungen  fassen  will.  Ist  es  lautere  und  vollkommene 
Glaubenseinfalt bei Jesu selbst gewesen, dass er sich begnügte, seinen Geist in des Vaters 
Hände zu überlassen, und weiter nichts insbesondere anzugeben; ist ihm darin Stephanus 
nachgefolgt und hat nichts anders gedacht noch begehrt, als: „Herr Jesu! nimm du nur 
meinen Geist auf; so bin ich, wo ich sein will;“ ist es überhaupt des Glaubens Art, dem 
Herrn zu leben, dem Herrn zu sterben (Röm. 14,8): so hat und weiß ein redliches Herz 
genug, und kann bei dem Sterben getrost sein, wenn es im Glauben versichert ist: i c h 
g e h e  ü b e r  i n  d i e  H a n d  m e i n e s  H e r r n .  Wo werde ich dann sein? Nirgends als 
wo er ist. Darauf freuet sich Paulus, und denkt nicht weiter: Ich habe Lust abzuscheiden, 
und bei Jesu Christo zu sein (Phil. 1,23), wie selbigen Tages noch der Schächer bei und 
mit ihm war. „Selig sind, die in dem Herrn sterben von nun an; weil sie in ihm gelebt  
haben,“ (Offb. 14,13). Die werden ja in ihm sein und bleiben, und wenn das äußere Band 
abbricht, in nichts anders, sondern in dem allein sich finden, worin ihr Geist bisher mit 
verborgener  Glaubenskraft  gelebt  hat.  Jesus  wird  sie  in  sich  fassen  und  in  seiner 
Liebeshand behalten zu ihrer unaussprechlichen Ruhe und Erquickung bis auf seinen Tag. 
Bis dahin ist es ein seliges, aber doch noch verborgenes Leben des Geistes; wie Christus 
selbst noch in Gott verborgen ist (Kol. 3,3). Alsdann kommt man aus seiner stolzen Ruhe, 
aus seiner Verborgenheit mit Christo hervor, und die bei ihm wohlbewahrte Beilage wird 
mit ihm offenbaret in Herrlichkeit, wenn er in eben derselben Macht, womit er sie indes 
wohlbehalten hat, den Leib unserer Demütigung verklären und mit dem lebendigen Geiste 
vereinigen wird, (Phil. 3,21). – So viel ist uns deutlich verkündigt, und der Hauptzweck des 



- 188 -

ganzen  Evangeliums  gehet  darauf.  Ich  wollte  demnach  wünschen,  dass  sich  alle 
gutgesinnte und heilsbegierige Herzen nicht ohne Not allerlei schwierige Gedanken und 
unzuverlässige Vorstellungen von ihrem Hingang und Aufenthalt in der Ewigkeit machten, 
noch  sich  durch  Dinge  in  Schüchternheit  bringen  ließen,  die  sie  nie  gesehen  haben, 
sondern die Einfalt eines lautern Glaubens und die Freude einer kindlichen Liebe zu Jesu 
unterhielten und bewahrten bis ans Ende. Ist es nicht vielmehr ein Mangel des Glaubens 
als eine Anzeige eines ernstlichen Sinnes, wenn sich einer damit noch nicht sicher noch 
wohlberaten hält, dass er in der Hand Gottes und seines Heilandes sei, sondern auf allerlei 
besondere Dinge und Begegnisse denkt und darüber seine Lust abzuscheiden gar verliert? 
Gleichwie uns nun das Evangelium gar nichts von dergleichen Dingen angibt, so kann ich 
es für nichts anders als einen schädlichen Vorwitz halten, der den Seelen zum wenigsten 
an der Einfältigkeit und sieghaftem Mut des Glaubens große Hindernis macht und dem 
vollendeten Mittler und treuen Hirten große Unehre antut. Wir wollen auf Jesum schauen, 
den Anfänger und Vollender unsers Glaubens! Und wie sein Geist nach vollbrachter Arbeit 
darüber vollkommen beruhigt und vergnügt war,  dass er von dem Augenblick an eine 
Beilage in des Vaters Hand sein würde: so stillen auch seine Gläubigen darüber ihr Herz, 
fassen die teuren Verheißungen ihres teuren Seligmachers, und übergeben ihm mit völliger 
Glaubenszufriedenheit ihre Seelen in seine Macht- und Gnadenhand. Ich weiß (hält der 
Glaube dem Herzen vor), wer der ist, dem ich mich anvertrauet habe. Ich bin ja auf seine 
Treue versichert, dass er mich zu sich nehmen und nirgends anders wohin kommen lassen 
wird, als wo er ist, dass ich bei ihm sei, und von ihm behalten werde bis auf seinen Tag.

Was soll  uns demnach mehr angelegen sein, als aus lebendiger Erfahrung dessen 
versichert  zu  werden,  dass  uns  Jesus  einmal  in  seine  Gnade  und  Gemeinschaft 
aufgenommen habe? Alsdann hat man es an einem fort zu genießen. So lange man hier 
zu wallen hat, wandelt man in seinem Frieden und übergibt ihm alle Tage seine Seele in 
eben demselben Glauben, in welchem man seiner einmal teilhaftig und mit dem heiligen 
Geiste der Verheißung, dem Pfande unsers Erbes, versiegelt worden ist (Eph. 1,14). Und 
wenn es zum Ende kommt, so hat man davon nichts anders zu denken, als: „Nun werde 
ich aus dem Leibe wandern und heimgehen zu dem Herrn“ (2. Kor. 5,8). Er habe mich 
ewiglich, wie er mich einmal angenommen hat! Bin ich doch sein erkauftes, sein vom 
Vater geschenktes Gut; er wird mich als seine Beilage bei sich haben und wohl bewahren, 
bis  ich  mit  ihm hervorgehe  in  Herrlichkeit.  Mit  solchem Glaubenssinn  wird  der  letzte 
Schritt, der letzte Atemzug getrost getan, und schleunig ist man da, wohin man sich so oft  
gewünscht, wonach man sich so lange gesehnt hat. So gut haben es die, welche Jesu 
angehören und seinen Weg gehen! Er ist ihnen gut für alles Leid. Seine Treue und seine 
Macht kommt ihnen allewege zu statten, im Leben und im Sterben. Und er hat es dem 
Vater schon gesagt, dass er es gern so haben und so machen wolle, dass, wo er ist, auch 
die bei ihm seien, die ihm der Vater gegeben hat (Joh. 17,24). Darauf können und dürfen 
sie sich verlassen! – Was nun

 d e n  L e i b  betrifft, so muss das Sterben desselben nur die Gelegenheit werden, 
dass der Geist zu Gott und seinem Heilande übergeht. Jesus hat durch den Tod seinen 
Geist in die Hände des Vaters übergeben, und deswegen sein Haupt willig geneigt, und es 
in den Tod sinken lassen. Das tat er mit eben demselben Vertrauen, mit welchem er seine 
Seele dem Vater anbefohlen hatte. Davon heißt es Ps. 16,10: „Auch mein Fleisch wird 
ruhen auf alle Hoffnung. Du wirst nicht zugeben, dass dein Heiliger die Verwesung sehe.“ 
So kam auch sein Leib, dem über seiner Leidensarbeit alle Kräfte entgangen waren, zur 
Ruhe, und der Vater hielt seine Hand darüber bis an den dritten Tag, da er denselben 
durch seine herrliche Macht auferweckte. – Wir dürfen auch gegen unsern sterblichen Leib 



- 189 -

nicht gleichgültig sein. Ob er schon verweslich ist und in Unehre gesäet wird, so soll er uns 
doch nicht verächtlich sein. Wir wissen, was ihm für eine Erlösung bevorsteht. Darum lässt 
man ihn nach ausgehaltener Trübsal dieses schwachen Lebens gern zur Ruhe kommen auf 
Hoffnung, und übergibt ihn in die allwaltende Hand des Herrn, die da vermögend ist, auch 
alle Dinge sich untertänig zu machen (Phil. 3,21). So wird unser Leib auch eine Beilage, 
die  wir  dem Herrn  zur  Bewahrung  im Glauben  übergeben,  bis  uns  seine  allmächtige 
Stimme aus den Gräbern ruft. In diesem Glaubenssinn ist es gemeint, wenn man von 
seinen Leibesgliedern (nach den Worten des bekannten Liedes) denkt: „Seid getrost und 
hoch erfreut, Jesus trägt euch, meine Glieder!“ – Allein auch dieses soll nicht erst gedacht 
werden, wenn das Ende des Lebens wirklich herankommt. Denn unser Leib gehört auch 
von dem an sogleich dem Herrn, als er uns in seine Gemeinschaft aufgenommen hat (1. 
Kor. 6,13). Wir sind nicht mehr unser selbst, sondern ganz seine mit Seele und Leib (Vers 
19). Sollten wir ihm denn nicht auch unsern Leib anbefehlen? Sollte er sich nicht auch 
desselben  mit  gleicher  Treue  annehmen  und  ihn  als  eine  Beilage,  die  seiner  Macht 
übergeben ist, in guter Obacht halten? Wer dem Herrn anhängt und seinem Willen dient, 
der  darf  sich  auch  dessen  getrost  zu  ihm  versehen.  Davon  aber  wird  bei  anderer 
Gelegenheit noch mehr zu reden sein.

Sehet nun, ihr Lieben! durch Jesum, unsern Heiland, hat und gewinnt alles seine 
Richtigkeit, was unsere Seele und unsern Leib angeht sowohl in dieser Zeit als auf die 
Ewigkeit, wenn wir nur G l a u b e n  haben, in welchem wir uns ihm übergeben und zu 
seinem Eigentum gänzlich anvertrauen können. Das haben wir seinem heiligen Verdienst 
und seiner vollendeten Erlösung zu danken. Gebet euch ihm doch gerne und ganz hin auf 
Leben und Tod, so seid ihr wohl geborgen. Nehmt, so lange er euch den Odem fristet, alle 
eure Augenblicke nur aus seiner Hand, aus derselben Hand, die eure Seele annehmen und 
über euerm Staube walten wird bis an jenen Tag.

Wer  sich  im  Glauben  von  Augenblick  zu  Augenblick  so  zu  ihm hält,  und  ihm in 
einfältigem Gehorsam überlassen ist: sollte man von dem anders denken, als dass er, es 
gehe auch, wie es wolle, leicht zu leben und leicht zu sterben habe? Das ist die Kunst der  
Christen, sagt Luther, die ihnen kein anderer nachtun kann. Sie wird aber nicht anders 
gelernt, noch auch geübt, als wenn man sich für eine Beilage des Herrn mit Leib und Seele 
hält, und sich ihm in keinem Stück wieder zurück nimmt; wie wir singen: „Dir uns lassen 
ganz und gar mit allen rechten Christen.“ So bleiben wir auch im Tode und ewig seine! So 
sind wir nur d a z u , so haben wir unsere Seele und unsern Leib und alles, was in und an 
uns ist, nur d a z u , dass er sich in seiner Liebestreue und in der überschwänglichen Größe 
seiner Macht an uns verherrliche, und sein Name, der über uns genennet ist, an uns in 
Zeit  und Ewigkeit  gepreiset  werde! Wie kann es uns besser gehen? Wie kann unsere 
Sache richtiger und sicherer gestellt sein? Wer es sich so gefallen lässt, der fasse sein Herz 
alle  Tage und auf  jeglichen Umstand,  der  ihm begegnet,  in  eben demselben Sinn,  in 
welchem Jesus gelebt hat und gestorben ist; das ist: er stelle sein ganzes Herz und Sinn in 
diese Einfalt: „Ich will mein Vertrauen auf ihn setzen!“

So wird sein Jesus an ihm tun, was selbst an ihm vom Vater geschehen ist! H e r r ; 
u n s  g e s c h e h e ,  w i e  w i r  a u f  d i c h  h o f f e n !

Amen



- 190 -

21. Predigt

Jesus lässt, indem der Vorhang im Tempel zerreißt, sein Leben.

Matthäus 27,50,51; Markus 15,37,38; Lukas 23,46; Johannes 19,30

Aber Jesus schrie laut, und neigete das Haupt, und verschied. Und siehe da, der  
Vorhang im Tempel zerriss in zwei Stücke, von oben an bis unten aus.

Eingang.

as Lämmlein, das sich hat schlachten lassen, ist würdig zu nehmen die Macht und 
Reichtum und Weisheit und Stärke und Ehre und Herrlichkeit und Segen.“ So wird 
der Tod Jesu im Himmel und vor dem Throne Gottes selbst von den vollkommenen 
Geistern  und  von  viel  tausendmal  tausend  Engeln  gepriesen  (Offb.  5,12).  Im 

Himmel, da man alle Werke Gottes erst recht erkennt und ohne Aufhören lobt, bleibt sein 
Tod die größte, die wundersamste und preiswürdigste Sache. Nicht nur Menschen, die mit 
ewigem Dank zu ihm sagen: „Du hast uns erkauft mit deinem Blut,“ stimmen darüber ein 
neues und ihnen eigenes Lied an, sondern auch die Engel um sie und um den Thron 
herum nehmen sich dieser Sache gleichfalls an und geben ihr viel tausendfaches Lob dazu. 
Sie  sehen  nun  den  Sohn  in  seiner  Majestät,  der  auch  ihr  Herr  und  das  Haupt  ihrer 
Fürstentümer  und  Mächte  ist  (Kol.  2,10).  Und  bei  allem dem,  was  ihnen  von  seiner 
Herrlichkeit in die Augen leuchtet und sie zur Anbetung bewegt, ist seines blutigen Todes 
nicht vergessen. So wird unserm Jesu seine tiefste Demütigung bis zum Tode des Kreuzes 
die  höchste Ehre durch den ganzen Himmel,  und der  erhabenste Preis  von allen,  die 
Gottes Namen loben!

Was mag dann uns gebühren, auf welche alle Segens- und Lebensfrüchte des Todes 
Jesu  kommen  sollen?  Ach,  dass  wir  mit  unserm  Lob  und  Dank  alle  die  Schmach 
ausgleichen könnten, die ihm jetzt noch darüber auf Erden angetan wird! Nicht nur damals 
hatte Jesus auf der Welt lauter Schmach von seinem Sterben (sie schüttelten den Kopf 
und sprachen: Pfui dich!), sondern auch jetzt noch, da dies Evangelium in der ganzen Welt 
verkündigt und bekannt ist, widerfährt ihm auf Erden von so vielen tausend Menschen 
diese Schmach, dass sie die Würdigkeit seines Todes nicht erkennen, noch ihm darüber die 
Ehre geben, die ihm gebührt. Der Unglaube der fleischlichen Menschen denkt noch immer 
sehr schnöde davon, und weiß sich aus der schon vor so langer Zeit geschehenen Sache 
nicht viel zu machen. Im Himmel aber denkt man anders davon. Da bleibt der kostbare 
Augenblick, in welchem der Sohn Gottes auf Erden sein Leben gelassen hat, durch alle 
Ewigkeiten unvergessen. Da gilt die Schlachtung des Lämmleins so viel, dass ihm darüber 
eine unvergleichliche Würdigkeit zu aller Gottesehre zugestanden und zugesungen wird. 
Ach, dass sein Name geheiliget und sein Ruhm gepreiset würde auf Erden wie im Himmel!

Ihr Lieben! Wir wollen uns an dem heutigen Tage das himmlische Lob reizen lassen, 
auch  mit  unserm Herzen  in  die  Gemeinschaft  derer  zu  treten,  die  das  geschlachtete 
Lämmlein droben und hienieden anbeten. Es geht uns ja so nahe an, denn Jesus ist für 

D



- 191 -

uns gestorben. Wir dürfen, wir sollen uns dieser wichtigen Sache so innig annehmen, als 
wenn wir mit Johannes unter dem Kreuz gestanden und zugesehen hätten, wie er um 
unsertwegen und gleichsam zu uns her sein teures Haupt neigt und verscheidet. Lasset 
nur  durch  das  Zeugnis  des  Worts  und  durch  die  Wirkung  des  Geistes  dieses  teure 
Evangelium euren Herzen recht gegenwärtig und kräftig werden, so werden sie gewiss 
durch seine Kraft entzündet werden zu einem unaussprechlichen Dank und freudigen Lob 
eures vollendeten Erlösers. Unter diesem sehnlichen Wunsch meines Herzens, dass unser 
Erlöser auch jetzt seine Ehre und Lob aus unserer Versammlung nehmen könne, will ich 
Eurer Liebe zu betrachten vorhalten:

Den Tod Jesu, des geschlachteten Lammes,

und zwar

1 . a l s  e i n e n  f r e i w i l l i g e n ,

2 . a l s  e i n e n  b l u t i g e n  und

3 . a l s  e i n e n  v e r d i e n s t l i c h e n  Ve r s ö h n u n g s t o d .

Abhandlung.

„Er verschied!“ Das ist die kurze Nachricht, welche uns die Evangelisten von der aller 
wichtigsten Begebenheit hinterlassen haben, die je auf dem Erdboden geschehen ist, – ein 
einziges Wort, dessen Inhalt von keiner Zunge genug ausgesprochen noch völlig erklärt 
werden  kann.  Doch  sei  Gott  ewig  Dank,  dass  wir  dieses  wissen!  denn  es  ist  der 
Hauptpunkt, wovon unser aller ewiges Heil abhängt. Wir wollen gern Herz und Sinn in der 
Betrachtung dieser großen Wahrheit unterhalten, damit unsere Seelen in der Erkenntnis 
derselben eine göttliche Weide finden mögen. Der Herr wird es uns durch seinen Geist 
gewähren, auf dass sein Tod auch von uns fruchtbarlich erkannt und dankbar gepreiset 
werde! Wir haben demnach den Tod Jesu zu betrachten

1. als einen freiwilligen Tod.

Dies hat er selbst auch noch am Kreuz im letzten Augenblick gezeigt. Jesus ist doch 
nicht eines gewaltsamen Todes gestorben, obschon seine Feinde so viel Gewalt an ihn 
gelegt haben. Er hätte auch sogar am Kreuze noch länger leben können. Daher sich auch 
Pilatus darüber wunderte, dass er schon gestorben sei, und die Kriegsknechte es über ihr 
Vermuten gewahr wurden, da sie ihm die Beine brechen wollten. Jesus ist an bei aller 
seiner Schwachheit und abgezehrten Leibeskräften nicht so ohnmächtig und schmachtend 
geworden, dass ihn (wie es bei Sterbenden zu tun pflegt) endlich der Tod übernommen 
hätte. Sein Geist war noch ganz heiter, wohlgefasst und stark, dass er sich noch mit lauter 
Stimme vernehmen ließ. Und nachdem alles bestellt und ausgerichtet war, so gibt sich 
Jesus freiwillig in das Sterben. Johannes, der Liebesjünger, sahe es, wie Jesus sein Haupt, 
welches er bei seinem letzten Worte zum Vater mit erhabenen Augen aufgerichtet hatte, 
gleich  darauf  niederwärts n e i g t  und  seinen  Geist  aufgibt,  oder,  wie  es  Matthäus 
ausdrückt,  weggehen l ä s s t  und  denselben  (wie  Johannes  sagt)  dem Vater  wirklich 



- 192 -

ü b e r g i b t .  Es war demnach mehr ein Tun als ein bloßes Leiden, dass Jesus starb. Der 
Tod hat also seine grausame Macht an ihm nicht wie an den Menschenkindern bewiesen 
und über ihn geherrscht, dass er seiner Gewalt unterliegen musste, sondern er gab sich 
von selbst, in den Tod. So hat Jesus auch bei seinem Sterben bewiesen, dass er der Fürst  
des Lebens sei, dem der Tod nichts anhaben könnte, wenn er nicht selber mit Willen sich 
darein begeben w o l l t e . Unser Goel sprang von freien Stücken in das Gefängnis, worin 
wir in Finsternis eingeschlossen waren, um dasselbe zu zersprengen und uns daraus zu 
erledigen. Dazu drang ihn seine Liebe! – Es ist viel daran gelegen, diesen Umstand recht 
zu erkennen. Denn die Art seines Sterbens selbst sollte anzeigen, dass er der Sohn Gottes 
und der Erlöser vom Tode sei. Dadurch hat er bewiesen, was er schon Joh. 10,18 zu 
seinen Jüngern gesagt hatte: Niemand nimmt mir mein Leben mit Gewalt; obschon meine 
Feinde darauf umgehen, mich um das Leben zu ringen. Aber ich will und werde es von mir  
selber lassen, und mein Leben für meine Schafe gerne daran setzen. Diese Macht habe 
ich, mein Leben zu lassen. Kein Mensch hat solche Macht, sein Leben zu lassen, wann und 
wie er will. Denn keiner ist Herr über sein Leben. Jesus allein, der Herr der Herrlichkeit,  
der Lebendige, der für seine Schafe, die der Tod nagete (Ps. 49,15) ein Toter geworden 
ist, hat freie Vollmacht über sein Leben und kann es nach seinem Gutbefinden lassen und 
dargeben. Aber ebendiese uneingeschränkte Befugnis schließt schon auch so viel in sich: 
„Es sei nicht möglich, dass er von dem Tode gehalten werde,“ (Apg. 2,24). Darum setzt 
der Heiland in seiner Rede auch gleich hinzu: „Ich habe nicht weniger auch Macht, es 
wieder  zu  nehmen.“  Und  dies  alles  mit  liebevoller  Genehmigung  seines  Vaters,  ohne 
dessen Willen er keines von beiden unternommen und bewerkstelligt hat. Darum sagt er 
noch: Dieses Gebot habe ich empfangen von meinem Vater.“ So hat der Sohn Gottes, 
Jesus Christus, in seiner höchsten Schwachheit seine höchste Vollmacht bewiesen! Darum 
ist  sein  Sterben  eine  Wirkung  seines  freien  Willens  und  doch  zugleich  seines 
vollkommenen Gehorsams gegen seinen Vater.  Diese zwei Sachen lassen sich sonst in 
menschlichen Umständen nicht zusammenbringen. Unsere Vernunft kann auch, nach ihrer 
Art zu denken, eine vollkommene Freiheitsmacht und einen vollkommenen Gehorsam nicht 
zusammen  reimen;  sie  stellt  immer  die  Freiheit  dem  Gehorsam  entgegen;  weil  die 
Menschen nach ihrem eigenen Willen sich gern dem Gehorsam entziehen, so viel sie dazu 
noch Macht und Freiheit  übrig haben. Aber bei  dem sterbenden Sohne Gottes kommt 
beides auf die vollkommenste Weise zusammen, und der Grund davon ist die höchste und 
uns unbegreifliche Liebe, die zwischen dem Sohne und dem Vater ist.  Auch der Vater 
selbst hat es dem Sohne nicht auf solche Weise auferlegt und abgefordert, sein Leben zu 
lassen, wie manchmal unter Menschen ein Vater seinem Sohne eine saure Mühe und harte 
Arbeit nach dem Re c h t  auflegt, nach welchem der Sohn unter dem Vater steht und 
jener auf dessen Forderung billigen Gehorsam zu beweisen hat. Denn des Sohnes Gottes 
Wille war kein anderer und ging nicht auf etwas anders als seines Vaters Wille.  Auch 
hierher gehört: „Ich und der Vater sind eins“ (Joh. 10,30). Die ewige Liebe hat den ewigen 
Vorsatz unserer ganzen Erlösung festgestellt. Aus Liebe zu seinem Vater übernahm es der 
Sohn schon in dem Ratschluss der Ewigkeit, das Lamm zu sein, das sich schlachten ließe 
(Offb. 13,8). Aus Liebe zu seinem Vater waren ihm die Rechte seiner Heiligkeit und seiner 
Schöpfers-Majestät so angelegen, dass er dieselben gern durch seine tiefste Demütigung 
verherrlichen  und  vor  aller  Kreatur  durch  sich  selbst  offenbaren  wollte.  Und  diese 
göttliche,  unaussprechliche,  aller  zärtlichste  Liebe (wovon Jesus sagt:  „Wie mich mein 
Vater erkennet, und ich erkenne den Vater;“ Joh. 10,15) nahm den Vorsatz, den der Vater 
in seinem Sohn beschlossen hatte, als ein Gebot an, wonach sich das Herz des Sohnes in 
seiner vollmächtigen Freiheit mit innigster Ergebenheit richtete. Der Sohn tat es, dass er 
sein Leben ließ und sich damit der Liebe seines Vaters aufopferte. Der Vater nahm auch 



- 193 -

diese  Aufopferung in  eben derselben Liebe an,  und sein  väterliches  Herz  hielt  diesen 
freiwilligen Beweis der Liebe, worüber sein Sohn sich in den Tod gab, so teuer und wert, 
dass sich das Herz des Heilandes darüber freuet und sagt: „Darum liebet mich mein Vater, 
weil  ich mein Leben lasse,“  (Vers 17).  Wir  sind in dieser Sterblichkeit  nicht fähig,  die 
reinen Gedanken von der geheimen Unterhandlung, die zwischen dem Herzen des Vaters 
und des Sohnes in dem ganzen Werk unserer Erlösung vorgegangen ist, zu fassen. Doch 
hat uns Jesus so viel davon kund tun wollen, dass wir wissen sollten, was der innerste  
Trieb in der Gottheit selbst unsertwegen gewesen sei,  damit auch unser Herz darüber 
zerschmelzen und diese Gottesliebe mit unaufhörlichem Dank, mit zärtlichen Liebestränen 
und mit innigster Freude anbeten möchte.

Ach, dass unser Herz fähig wäre, ein solches Wohlgefallen und Belieben an dieser 
Liebe  zu  haben,  als  sie  dem Vater  und  dem Sohne  beliebte.  Das  war  des Va t e r s 
höchstes Wohlgefallen, dass sein Sohn das Recht seines Lebens der Liebe gegen seinen 
Vater aufopferte. Das war des S o h n e s  höchstes Wohlgefallen, dass er der Liebe des 
Vaters diesen unvergleichlichen Beweis geben konnte. Wie soll es uns nun gefallen, da wir 
der Gegenstand derselben sind, und die ewige Gottesliebe an u n s  ihren höchsten Preis 
dartut, und wir von ihr dadurch unser vollkommenes Heil erlangen? Alle unsere Gedanken 
und Worte sind zu wenig und zu gering, die unendliche Schätzbarkeit  dieser Liebe zu 
erreichen. Voll  demütiger Verwunderung, voll  innigster Beugung steht das Herz hierbei 
stille und denkt: „Also, so hoch hat Gott die Welt geliebet, dass er seinen eingebornen 
lieben Sohn gab! Und was soll man von dem Sohne denken? Er hat sich an uns recht zu 
Tode geliebt! O Liebe! Liebe! du bist stark; du strecktest den in Grab und Sarg, vor dem 
die Felsen springen!“ Er achtet selbst sein Leben nicht zu teuer, es für uns aus freier Liebe 
zum Lösegeld darzugeben. Niemand zwar kann die göttliche Größe derselben ermessen; 
doch sollen wir sie tief zu Herzen nehmen und unschätzbar hoch und wert achten. Der 
Heiland führt sie uns selber so zu Gemüt, wenn er sagt: „Größere Liebe hat niemand als 
diese, dass er sein Leben lässt für seine Freunde,“ (Joh. 15,13). Aber Jesus hat noch 
größere Liebe bewiesen. Darin macht Gott seine Liebe gegen uns noch preiswürdiger, dass 
Christus für uns gestorben ist, nicht erst, da wir ihn lieb gewonnen und seine Freunde 
geworden waren, sondern da wir noch schnöde Sünder und damit Gottes und seine Feinde 
waren (Röm. 5,8). Was hat er an uns ersehen, das ihn zu solchem Vornehmen gereizt  
hätte? Er tut es, weil er die Liebe selber ist, und daran sein göttliches Vergnügen hat, dass 
er liebet. Darum lässt er sich auch unsere Feindschaft und äußerste Unwürdigkeit nicht 
abhalten noch seine Liebe schwächen. Er tut es, weil, wenn es uns auch nicht gefiele, und 
wir dagegen gleichgültig blieben, es doch seinem Vater so wohlgefällt,  dass er solche 
Liebe zu den verlornen Schafen hat. Aber das wäre eine grausame Unmenschlichkeit, zu 
wissen, dass man so geliebet wird, und gar nicht wieder lieben! Niemand lasse doch einen 
solchen Frevel auf sich kommen! Wir haben jetzt keine Entschuldigung der Unwissenheit, 
wenn wir  gegen diese an uns Sündern erwiesene Liebe lieblos  und kaltsinnig  bleiben 
wollten. Vielmehr soll uns alles nur zu wenig und zu schlecht sein, was wir auch in der 
größten  Brünstigkeit  des  Herzens  gegen  den  großen  Liebhaber  unserer  Seelen  gerne 
bezeugen wollten; denn nichts kann seiner Liebe gleichen. Doch wenn wir dieselbe gern 
nach ihrer Würdigkeit erkennen, schätzen und preisen möchten, so lässt er sich das Dank- 
und Lobopfer unsers Herzens wohlgefallen und zündet es selbst mit dem Feuer seiner 
Liebe an,  dass  von unserm Brandaltar  ein  lieblicher  Geruch vor  ihn und seinen Vater 
komme. Dieses Gefühl seiner Liebe macht das Herz erst recht brünstig und willig, ihm ein 
ganzes Opfer zu sein. Da lernt man etwas von der freien Willigkeit, welche die Liebe wirkt, 
verstehen,  ob wir  schon daneben unsere vollkommene Verbindlichkeit  zugestehen und 
sagen müssen: „Tausend Ursachen sollten es machen, da wir stets blieben voll Lob und 



- 194 -

Lieben.“ So ist eine redliche Seele, der sein Todeslieben recht wichtig geworden ist, gegen 
Jesum gesinnet! Sie bekennt ihm zu seinem liebevollen Herzen: „Dein Re c h t  an mich ist 
tausendfach,  darum bin  ich  dein;  du  hast  mich  aus  großer  Liebe  dir  gewonnen  und 
erworben, darum kann ich mich dir nicht weigern. Aber ich w i l l  auch g e r n e  dein und 
ganz  dein  eigen sein.  Von Herzen gebe ich  mich  dir,  weil  du  dich  so  willig  für  mich 
gegeben hast.“ Solche Willigkeit, solchen Liebesdrang zur innigsten Ergebenheit bringt die 
Erkenntnis seines Todes bei seinem Volke zuwege. Deswegen heißt es von demselbigen 
(Ps. 110,3): „O, wie wird dein Volk voll lauter W i l l i g k e i t  sein, dir im heiligen Schmuck 
zu opfern!“ – Dazu wird man nun desto herzlicher angetrieben, wenn man ferner erwägt, 
dass sein Tod

2. ein blutiger Tod gewesen.

Jesus  hat  sein  Blut  nicht  gespart,  sondern  es  aus  seinen  ans  Kreuz  genagelten 
Händen und Füßen häufig fließen lassen. Und eben auch in dieser Absicht des milden 
Blutvergießens  war  der  Kreuzestod  erwählet.  So  wurde  Jesus  das g e s c h l a c h t e t e 
Lämmlein, welchem durch diese Todesart das Blut (wie im Vorbilde beiden Schlachtopfern 
geschehen,) aus seinem Leibe herunter auf die Erde floss. – Es ist ein großes Geheimnis 
der göttlichen Wahrheit, dass das Blut von dem heiligen Opferleibe, der als ein Fluch für 
uns am Kreuze hing, herab geflossen ist. Mit seinem teuern Blute hat Jesus unsern Fluch 
gleichsam von demselben abgewaschen, und die Reinigung unserer Sünden gemacht. Die 
Schrift deutet überall  darauf mit der ganzen Anordnung des levitischen Gottesdienstes, 
dass ohne Blutvergießen keine Reinigung, keine Vergebung geschehe; denn es wurde fast 
alles mit Blut gereiniget nach dem Gesetz (Hebr. 9,22). Und davon gibt Gott selbst 3. Mose 
17,11 den tiefen Grund an: „Des Leibes Leben ist im Blut, und ich hab’s euch zum Altar 
gegeben, dass eure Seelen damit versöhnet werden. Denn das Blut ist die Versöhnung des 
durch Missetat verwirkten Lebens.“ Das Leben im Blut der Opfertiere wurde für das Leben 
des  sündigen  Volks,  welches  des  Todes  schuldig  war,  am  großen  Versöhnungstage 
ausgeschüttet  und  dargegeben;  aber  ganze  Ströme solchen  Blutes  konnten  doch  das 
verwirkte  Leben  der  Sünder  nicht  eigentlich  retten,  noch  ihre  Gewissen  von  ihrer 
Verschuldung reinigen. Dazu wurde ein besseres Opfer und kostbareres Blut erfordert. 
Jesus hat seines Leibes Leben in seinem Blut für uns geopfert. Und dies war nicht nur 
irdisches Blut; denn es war mit dem ewigen Leben unzertrennlich vereinigt. Mag doch 
sogar ein Mensch noch von seinem Blute sagen: „Was ist nütze an meinem Blut, wenn ich 
tot bin“ (Ps. 30,10). Aber dies war nicht nur Menschen, sondern Gottesblut. Dies war im 
Tode und nach dem Tode unaussprechlich viel nütze, denn es galt zu einer vollkommenen 
Erkaufung aus der verderblichen Eitelkeit, darein wir verschlossen waren, und gewährte 
uns dagegen ein neues und ewiges Leben.

O heiliger, o teurer Blutkauf, den wir den Sohn Gottes gekostet haben! Wer kann es 
genug  bedenken?  Wer  weiß  die  Kostbarkeit  desselben  je  genug  zu  schätzen  und  zu 
preisen? Wisset, sagt Petrus davon (1. Petrus 1,18), erkennet doch die Wichtigkeit dieses 
Evangeliums, dass ihr nicht mit vergänglichen Dingen, mit Silber oder Gold, losgekauft 
seid aus eurem eiteln Wandel, der, wenn das Leben in dem Blut des Fleisches vorüber ist, 
gar keinen Nutzen zurück lässt. Da hat Christus sein teures Blut daran gewandt, einen 
unvergänglichen Aufwand, der eine ewige Erlösung zuwege gebracht hat.  Lieber Jesu! 
hieraus weiß ich, wessen ich wert geachtet bin in deiner Liebe; dein teures Blut ist ja der 
Preis, um welchen ich gekauft worden bin. Sollte ich mich nun selbst unwert achten des 
ewigen Lebens, so du mir durch dein Gottesblut gewährst? Das wäre nichts anders als 



- 195 -

dein heiliges Blut für etwas Gemeines, Schlechtes und Unnützes halten, in welchem ich 
doch einmal geheiligt worden bin, (Hebr. 10,29). Bewahre mich vor solchem Frevel und 
lass mir dein Blut zu allem dem gedeihen, wozu du es für mich vergossen hast! O, dass 
doch kein Tröpflein desselben umsonst an mich gewendet sei! Führe du nur das Recht des 
ewigen Testaments in deinem Blut an mir aus, und mache mich teilhaftig des ewigen 
Lebens, das in deinem Blute ist, so werde ich dir leben und deine Liebe mit allen deinen 
Erlöseten preisen.

So denkt, so redet zu ihm ein Herz, welches den unschätzbaren Wert des Blutes Jesu 
ehrt.  Und  in  solcher  Glaubensbegierde  kann  man  auch  die  Kraft  desselben  seliglich 
erfahren. Dadurch wird die Liebe, die uns Jesus durch seinen blutigen Tod bewiesen hat, 
dem  Herzen  erst  recht  süß  und  zu  einem  höchst  erfreulichen,  himmlischen, 
unaussprechlichen Genuss; wo man gleichsam hinschauet im ganzen Himmel und Hause 
Gottes,  da  sieht  und  findet  man  lauter  Liebe.  Alles  ist  versöhnt,  alles  ist  mit  Blut 
besprengt,  Alles  ist  dem so  teuer  erlöseten  Sünder  zu  seinem Genuss  geweihet  und 
gewidmet.  Alles  ist  gegen  ihn  holdselig  und  günstig.  Überall  fließt  ihm die  Liebe  zu, 
beströmt sein Herz. Die Liebe in dem Blute Jesu Christi ist sein rechtes Element geworden, 
daraus er lebt. Und dies, ja noch unendlich mehr hat uns dieser blutige Tod verschafft! 
Denn er ist

3. ein verdienstlicher Versöhnungstod.

Alles,  was  unser  Mittler  und  Heiland  getan  und  gelitten  hat,  seitdem er  als  das 
Gotteslamm der Welt Sünde trug, war lauter Versühnungsarbeit; denn er hat sich von 
seiner Menschwerdung an in allen Stücken und in allen Umständen, die mit und bei ihm 
vorgegangen  sind,  für  uns  dem  Vater  geheiliget.  Aber  mit  seinem  Tode  und  teuern 
Blutvergießen hat er es gar vollendet. Denn das Urteil  Gottes zum Tode lag nicht nur 
schon auf den Sündern, sondern der Tod herrschte wirklich auch von Adam an über alle 
seine Nachkommen. Darum musste auch das Geschäft unserer Versöhnung und völligen 
Erlösung b i s  z u m  To d e  hinreichen und in demselben ausgeführt werden. Um dieser 
Ursache willen wird auch in der Schrift die Versühnung vornehmlich und insbesondere dem 
Tod und vergossenen Blute Jesu zugeschrieben; zum Exempel Röm. 5,10: Wir sind Gotte 
versühnet durch den Tod seines Sohnes. Wir sind durch sein Blut gerecht worden (Vers 9), 
und Kol. 1,22: „Er hat uns versühnet in dem Leibe seines Fleisches durch den Tod. Er hat 
Alles versühnet, da er Friede gemacht durch das Blut seines Kreuzes“ (Vers 20). Ja die 
Absicht, dass er ein Mensch geworden und im Fleisch erschienen ist, ging vornehmlich 
dahin, damit er für uns s t e r b e n  könnte. Davon heißt es ausdrücklich (Hebr. 2,14): Er sei 
unsers  Blutes  und  Fleisches  teilhaftig  worden,  auf  dass  er  durch  den  Tod  sein 
Erlösungswerk ausführen möchte.

So hat demnach die ganze Sache unsers Heils, um welches willen der Sohn Gottes in 
die Welt gekommen war, durch seinen Tod den völligen Ausschlag bekommen. In dem 
Augenblick,  da Jesus sein Haupt neigete und verschied,  ist  mehr geschehen, als  man 
ausdenken kann. An dem einigen Augenblick hängen alle Ewigkeiten, in welchen Jesus als 
der Fürst des Lebens und der Herr in Gottes Reich herrscht. Das war ein unvergleichlich 
teurer  Augenblick,  den  alle  Ewigkeiten  preisen  werden,  der  letzte  entscheidende 
Augenblick (momentum criticum), worauf Alles ankam, und wovon unzählige Folgen über 
alle Menschen, ja über alles, was im Himmel und auf Erden ist und was in Ewigkeit leben 
wird, sich er eben.



- 196 -

In  diesem Nu  ist  die  ganze  Welt  mit  Gott  versühnet  worden.  Und  dieser  große 
Vorgang sollte auch gleich in dem Sichtbaren sein Zeichen haben, woran er gemerkt und 
erkannt werden möchte. „ S i e h e  d a ! “  sagt Matthäus mit Fleiß, damit wir aufmerken 
sollen, was geschehen sei: Siehe da! Gibt einen Fingerzeig auf den ganzen Inhalt des 
Evangeliums von dem Versühnungstode unsers Mittlers. „Der Vorhang im Tempel zerriss in 
zwei  Stücke,  von  oben  an  bis  unten  aus.“  Das  ist  in  Einem  Augenblick  z u g l e i c h 
geschehen.  Da  sich  Jesus  freiwillig  von  dem  irdischen  Leben  abriss,  so  zerriss  auch 
zugleich  der  Vorhang  im  Tempel,  welcher  bisher  angezeigt  hatte,  dass  der  Weg  des 
Heiligtums noch nicht eröffnet sei, zu Gott zu kommen, (Hebr. 9,8). Aber Jesus hat in 
seinem Tode den Vorhang weggetan, und durch sich selbst den Eingang eröffnet. Paulus 
erklärt uns dies Geheimnis (Hebr. 10,20), und deutet den Vorhang auf das Fleisch Christi. 
So lange Jesus im Fleisch wandelte, so war er noch auf dem Hingang zum Vater begriffen. 
Da es allernächst zu seinem letzten Todesleiden kam, so sagte er immer davon zu seinen 
Jüngern: Bisher war ich bei euch; nun aber gehe ich hin zu dem, der mich gesandt hat. 
Ich  gehe  zum  Vater  (Joh.  16,5).  Das  Fleisch,  welches  er  in  der  Ähnlichkeit  unsers 
sündlichen Fleisches um unserer Erlösung willen angenommen hatte, war ihm selbst ein 
Vorhang gewesen, welchen er durch den Tod abreißen wollte,  damit  er  in unser aller 
Namen zum Vater kommen, vor seinem Angesicht für uns erscheinen, uns kraft seiner 
Versöhnung auf dem von ihm selbst bereiteten neuen Wege hineinführen könnte. Das war 
demnach ein wichtiger Riss, der in dem Tode Jesu geschehen! Er hat unsere Seelen dem 
Tode entrissen, dem sie durch das Leben im Fleisch schon gefangen waren, und sie zu 
Gott gebracht. Er hat alle Hindernisse in seinem Tode weggehoben, die uns den Zugang zu 
Gott versperrt hatten. Er hat die Macht des Todes zerbrochen, und im Tode einen Weg zu 
Gott gefunden, welchen außer ihm niemand finden konnte. Darum heißt es Paulus einen 
neuen und lebendigen Weg, und heißt seine Todesmühe auch ein Finden (Hebr. 9,12). Das 
war auf einen Augenblick die aller erstaunlichste Veränderung in dem ganzen unsichtbaren 
Reich, deren Wirkungen auch in das Äußere und Sichtbare drangen, dass die Erde erbebte 
und die Felsen zerrissen.

Zum Preis des Todes Jesu wollen wir noch die es dabei bedenken: Der Tod, wodurch 
die Seele vom Leibe getrennt wird, schied den Sünder vollends gar von Gott und seinem 
Licht, und legte ihn in die Finsternis gefangen. Aber da Jesus in den Tod geht und von 
dem äußern Leben abscheidet, so dringt sein Geist augenblicklich zu Gott und steht in der 
Hand, in der Liebesmacht Gottes, mit der Gerechtigkeit, die er im Fleisch durch Gehorsam 
bis zum Tode des Kreuzes bewiesen hatte. Sein Leib ist zwar ertötet; aber sein Geist sank 
nicht in das finstere Todesreich, sondern war in eben demselben Nu lebendig gemacht 
(wie Petrus 1. Epist. 3,18 nachdrücklich bezeugt), das ist, er konnte nun nach abgelegtem 
Vorhang des Fleisches das Leben, das er in sich hatte, desto mächtiger beweisen und sich 
darin mit neuer und ungehinderter Kraft hervortun. Denn seine Gerechtigkeit hatte den 
Sieg, und weder Tod noch Hölle konnte ihr etwas anhaben. Daher hat er sich mitten im 
Tode als den Überwinder des Todes und der Hölle erzeigt, und statt dass der Tod die 
Seelen  sonst  in  das  Gefängnis  lieferte,  so  wurde  des  Todes  Macht,  die  alles  zu 
verschlingen pflegte von ihm verschlungen, der Todesweg zur Hölle von ihm zerstört, und 
der Weg, zu dem lebendigen Gott zu kommen, durch ihn eröffnet. Jesus ist in dem Nu 
seines Todes, da sein Geist sich von dem irdischen und sichtbaren Wesen absonderte, mit  
seiner  Gerechtigkeit  durchgedrungen  und  hat  die  Macht  des  Lebens  über  den  Tod 
bewiesen. Ganz recht und nach der eigentlichen Bewandtnis der Sache singen wir mit 
fröhlichem Herzen davon: „Das war ein wunderlicher Krieg, da Tod und Leben rungen, das 
Leben, das behielt den Sieg, und hat den Tod verschlungen.“ Gleichwie nun der Tod um 
der  Sünde willen,  und die  Sünde im Tode geherrscht  hatte  (Röm.  5,21),  so  ist  auch 



- 197 -

zugleich die Macht und Herrschaft der Sünde selbst aufgehoben und zunichte gemacht 
worden. Und der Satan verlor dadurch sein Recht und seine Gewalt, die er im Reiche des 
Todes hatte. Denn in dem Augenblick, da er die Seele zu erhaschen und in sein finsteres 
Revier zu ziehen gedachte, macht ihn Jesus zu Schanden, setzt  ihn von seiner bisher 
angemaßten Gewalt über die Seelen ab, wie ein Tyrann abgesetzt wird, dass er nichts 
mehr vermag, führt ihn im Triumph, und nimmt sich die Schlüssel, das ist die Macht der 
Hölle und des Todes. Und mit dieser Siegeskraft seiner Gerechtigkeit, womit er in den Tod 
gegangen, geht er dagegen augenblicklich in das Reich des Lebens hinüber, ergreift in der 
Hand des Vaters, worein er sich übergeben hatte, die Wege des Lebens, und stellt sich vor 
ihm dar in der vollendeten Versühnung, wonach er allen Rechten der Gerechtigkeit Gottes 
völlige Genüge getan und alles zur Ehre seines heiligen Namens wohl ausgerichtet hatte. 

Dies alles geschah durch den einigen Tod, wodurch der Mittler um unsertwillen zu 
Gott und in das Leben drang. Deswegen wird dies alles auch in der Schrift seinem Tode 
zugeschrieben und, was er dadurch ausgerichtet habe, so herrlich gepriesen. Z. E. Hebr. 
9,26: Er sei am Ende der Weltzeiten zur Abschaffung der Sünde mit seinem Opfer offenbar 
geworden; 2. Tim. 1,10: Er habe den Tod entkräftet und abgetan; Hebr. 2,14: Er habe 
durch seinen Tod den Teufel von seiner Todesgewalt abgesetzt, Eph. 2,16.18: Er habe alle 
in einem einigen Leibe Gott versöhnet durch das Kreuz, und den Zutritt zu ihm als dem 
Vater zuwege gebracht. Überdies wird auch zugleich in der Schrift dieser Umstand dabei 
gerühmt, dass es alles auf einmal geschehen sei. Davon heißt es z. E. Röm. 6,10: „dass er 
gestorben ist, das ist er der Sünde (und allem, was damit verbunden war) gestorben auf 
einmal;“  und  Hebr.  9,28:  „Christus  hat  sich  einmal  geopfert,  die  Sünde  der  Vielen 
aufzuheben.“ Es kann uns demnach nicht genug angepriesen werden, was der Tod unsers 
Erlösers auf einmal, mit der aller behendesten Wirkung, zu ewigen Folgen unsers Heils 
ausgetragen hat. Und weil daran alles hängt, worauf der Glaube hofft, so sollen wir billig 
diesen so unendlich fruchtbaren Augenblick  recht  bedenken und die  Vollendung dabei 
erkennen lernen, die dadurch nach allen Rechten Gottes geschehen ist.

Es ist zwar das Geheimnis der Versöhnung nach allen seinen tiefen Gründen unserm 
Verstande unausforschlich, und keine Kreatur ist würdig noch fähig, das mit sieben Siegeln 
verwahrte Buch, worin alle Rechte der Heiligkeit Gottes beschrieben sind, aufzutun, und zu 
durchschauen,  was  alle  Absichten  Gottes  bei  dem Todesleiden  seines  Sohnes  in  sich 
fassten. Das war dem geschlachteten Lämmlein allein bekannt und zeigt seinen göttlichen 
Vorzug vor allen Geschöpfen an (Offb. 5,5). Doch bezeugt uns die Schrift, dass alle Rechte 
Gottes in dem Tode des Mittlers zusammen liefen, und er dadurch die Versühnung für der 
ganzen Welt Sünde geworden sei, auf dass wir durch ihn leben möchten. So finden wir 
demnach in dem Tode Jesu die Grundursache zu allem, was uns die mit seinem Blute 
bestätigten neuen Rechte des gnadenvollen Bundes gewähren. Und der Glaube hält sich 
nur an seinen vollgültigen Versöhnungstod, wodurch er mit einer einigen Opferung alles 
vollendet hat (Hebr.  10,14).  Damit  kann er allen Rechten Gottes begegnen und einen 
freien und freimütigen Eingang haben in das Heiligtum vor das Angesicht des Vaters, um 
das Leben zu empfangen, das ewig ist. Denn der Versöhner hat vollkommen erfüllt, was 
sich nach der Gebühr der heiligen Rechte unsers Gottes und Schöpfers geziemte (Hebr. 
2,10), und ist selbst durch das Leiden des Todes, den er für uns geschmeckt hat, vollendet 
worden.  Wir  halten  uns  nun  an  seine  Vollendung und  gründen  unsre  Zuversicht  und 
Hoffnung auf seinen blutigen Tod. Da wissen wir, dass die Geziemlichkeiten des ganzen 
Heiligtums,  worin  Gott  wohnt,  nichts  mehr  gegen  uns  und  unsere  Gemeinschaft 
einzuwenden haben, sondern versöhnt und vergnüget sind, dass uns alle Reichtümer der 



- 198 -

Gnade  und  des  Lebens  offen  stehen  und  durch  unsern  vollendeten  Hohenpriester 
mitgeteilt werden können.

Und  dahin  war  es  gemeint,  dass  ich  den  Tod  Jesu  auch  zugleich  einen 
v e r d i e n s t l i c h e n  Tod  genannt  habe.  Die  Absicht  ging  bei  dem Tode  Jesu  auf  die 
Erwerbung und Herstellung des Lebens und der Herrlichkeit. Um seines Sterbens willen 
sollten  uns  neue  Rechte  zum Leben  in  dem Reiche  Gottes  zuerkannt  und  geschenkt 
werden. Sein Tod öffnete den Übertritt zum Leben, welches die Erlöseten vor Gott und in 
seiner Gemeinschaft haben sollten. – Wenn ein Mensch seiner Übeltaten wegen zum Tode 
gebracht wird, so ist wohl sein Verbrechen nach der Gerechtigkeit des Gesetzes abgetan; 
aber  damit  ist  alles  aus,  und  die  Strafe  selbst  verdient  und  bringt  keine  weitere 
Vergünstigung zuwege. Aber da der Gerechte für Ungerechte gestorben, so hat er nicht 
nur  ihre  Schuld  und  ganzes  Elend  abgetan,  sondern  auch  ein  neues  Leben  in  seiner 
ewigen und über den Tod sieghaften Gerechtigkeit verdient, erworben und hergestellt; er 
ist dadurch würdig und befugt, die Sünder in das Leben, und viele Kinder, die im Fleisch 
und Blut und also außer dem Vorhang vor dem Heiligtum waren, in die Herrlichkeit zu 
führen (Hebr. 2,10). Davon hat er ja gleich die erste Probe noch selbigen Tages an dem 
Schächer gemacht, und ist demselben der Herzog zur Seligkeit geworden. – Allein diese 
seine  Verdienste  wurden  erst  recht  offenbar,  da  er  am  dritten  Tage  auch  seinen 
verblichenen Leichnam in  ein  neues  Leben der  Unsterblichkeit  herstellte,  und in  eben 
derselben Kraft, womit er den Tod abgetan hatte, auch in die Gräber der Heiligen drang 
und sie zum Zeugnis seiner Siege aus den Toten führte. Da bewies er, dass er mitten im 
Tode die Macht behalten und nun habe, sein Leben wieder zu nehmen. Aber auch dieses 
nicht ohne seinen Vater und die allwirkende Macht seiner Herrlichkeit. Darum wird die 
Auferweckung Jesu der Herrlichkeit des Vaters zugeschrieben (Röm. 6,4). Da zeigte sich, 
wie weit die Verdienste seiner Vollendung im Tode reichen. Da wurde offenbar, dass sie 
nicht nur der Seele eine volle Freiheit  von den Banden des finstern Reichs und einen 
gewissen Eingang in das selige Gottesleben zuwege gebracht, sondern dass sie auch dem 
Leibe ein völlige Erlösung von den Banden der  Eitelkeit  und der Verwesung und eine 
herrliche  Verwandlung  in  die  Unsterblichkeit  erworben  haben.  Das  hatte  die 
Barmherzigkeit Gottes über uns in Christo ersehen. Das hat unser Erlöser durch sich selbst 
ausgerichtet,  und auf  keinen vollendeten  Versöhnungstod  Leben (ewiges  eben unsern 
Seelen) und (zugleich für den sterblichen Leib) Unverweslichkeit hervor- und ans Licht 
gebracht, (2. Tim. 1,10). Hier sehen wir den fröhlichen Ausschlag, den es mit unserer 
ganzen  verdorbenen  Sache  durch  Christum  gewonnen!  Hier  finden  wir  unser 
vollkommenes Heil für Seele und Leib mit ewiger Herrlichkeit, (2. Tim. 2,10). Preis sei dem 
blutigen  Versöhner,  dem  verklärten  Fürsten  des  Lebens,  dem  Herrn  der  Herrlichkeit 
ewiglich! Dank sei ihm für sein williges Sterben! Ehre sei der Macht und Herrschaft seines 
Lebens! In ihm ist unser Heil! Durch ihn haben wir ewiges Leben! – Das wird nun auf 
seinen Namen in der Welt verkündigt und zur Ehre seines Kreuzes, Blutes und Todes den 
Sündern im Wort und Geist bezeugt; das soll ein ewiges Evangelium sein, dass Christus für 
unsere Sünden gestorben und zu unserer Lebensrechtfertigung auferstanden sei, bis das 
Geheimnis Gottes an allen seinen Erlöseten vollendet ist. Nun haben wir völligen Grund zu 
einem freimütigen, vollständigen Glauben, zu einer freudigen, lebendigen Hoffnung, ja zu 
einem wirklichen und ewigen Genuss der Gnade und der Herrlichkeit Gottes. Alles schließt 
sich in  die  einige Wahrheit  zusammen,  und das ist  der  Felsengrund,  an welchem die 
Pforten der Hölle zu Schanden werden, „dass der Sohn Gottes, Jesus Christus, durch den 
Tod vollendet, nun der Herr des Lebens ist!“



- 199 -

Stellet nun, ihr Lieben! euer ganzes Herz darauf, und haltet euch im Glauben Fest an 
die Vollendung, die durch euren Erlöser geschehen und an ihm selbst bewiesen worden 
ist. Keine Sünde darf euch hindern, kein Tod schrecken, kein Teufel abhalten, Genossen 
der Gnade des Lebens zu sein, wenn ihr mit wahrhaftigem Herzen und getrostem Glauben 
herzu nahen und von Gott empfangen wollt, was euch erworben und auf das Blut und den 
Tod Christi  testamentlich vermacht ist.  Die Sünde ist  ja abgetan, der Tod in den Sieg 
verschlungen, der Satan zu Schanden gemacht, das Heiligtum versühnt, Gnade und Leben 
erworben,  ja  göttliche  Herrlichkeit  teuer  verdient.  Kommt  nur  mit  völliger  Zuversicht 
herbei; es ist kein Hindernis mehr im Wege, es ist alles weggeränmt. Holet vor Gottes 
Thron, was euch der Vater in Christo, euerm Versöhner, geschenkt hat. Nehmt, was er 
euch kraft seiner vollgültigen Verdienste geben will. So wenig ein Anstand übrig ist, dass 
ihr nicht herbei nahen könntet, so wenig dürft ihr bei wirklichem Zugang zu Gott blöde 
und schüchtern sein. Der Vater ist freundlich und euch in Liebe zugeneigt; denn er hat 
euch mit ihm selber versöhnt durch den Tod seines Sohnes. Der Erlöser ist der Priester des 
Hauses Gottes, der sein ewiges Versöhnungsrecht über euch geltend macht, so oft ihr 
seinen Namen anruft und durch ihn zu Gott kommen wollt. Bleibe demnach keiner zurück 
und  hinter  dem Vorhang  seines  Fleisches  stehen,  ich  will  sagen,  in  seinen  irdischen 
Gedanken,  in  seinen  fleischlichen  Begierden,  in  seinen  sündlichen  Neigungen  stehen. 
Jesus hat diesen Vorhang in dem Opfer seines für euch in den Tod gegebenen Fleisches 
abgetan.  Ihr  werdet  den Eingang offen finden,  wenn ihr  euch im Geist  des Glaubens 
erheben und auf dem neuen und lebendigen Weg herbei treten wollt. Denn freilich auf 
dem alten Wege, den alles Fleisch verderbet hat (1. Mose 6,12), kommt man nicht zu Gott 
noch zur Gnade des Lebens. Dieser ist die gerade Straße zum ewigen Verderben. Aber 
darum ist Jesus gestorben, dass er diesen Weg abschneiden und einen neuen bahnen 
möchte. Durch ihn ist er gangbar geworden. Er ist ihn nicht nur selbst gegangen, sondern 
er  hat  ihn,  als  der  Vorgänger,  uns  eingeweihet  als  einen  neuen,  neutestamentlichen 
Lebensweg, auf welchem wir ihm ungehindert nachgehen und das Vaterherz Gottes zur 
Teilhaftwerdung des ewigen Lebens erreichen können.

Das geschieht vornehmlich durch den Glauben, der sich an Jesum hält und sich in die 
Gemeinschaft seines Todes und seines sieghaften Lebens versenkt. In diesem Glauben hat 
man alle Rechte seiner Versöhnung zu genießen. Und was sein Tod austrägt und sein 
Leben wirkt, das alles gilt dem wahrhaftigen und gläubigen Herzen an einem fort kraft des 
Amts, in welchem Jesus über seinen heiligen Verdiensten als Priester waltet, dieselben an 
allen Gläubigen fruchtbar zu machen zu ihrem ewigen Heil. – Wer demnach Glauben an 
Jesum in einem Herzen hat, der hat gewiss schon einmal erfahren, was der neue und 
lebendige Weg sei, auf welchem man zum Genuss der Gnade und des Friedens Gottes in 
der  Vergebung  der  Sünden  und  zu  einer  gewissen  Hoffnung  des  ewigen  Lebens  im 
himmlischen  Reich  gelangt.  Und  dem wird  er  auch  ein  lieblicher,  ein  gesegneter,  ein 
fröhlicher  Weg  sein.  Er  findet  den  Zugang  zu  Gott  allezeit  offen,  so  oft  er  sich  auf 
demselben zum Vater nahet. Das freundliche Angesicht des Vaters leuchtet ihm in Christo 
Jesu vom Gnadenthron entgegen, und die Kräfte des Lebens Jesu ermuntern und ziehen 
sein Herz immer inniger in die Gemeinschaft des Vaters und seines Sohnes, unsers Herrn 
Jesu Christi (1. Joh. 1,3). – So geht man den neuen Weg, den richtigen und mit dem Blute 
Christi besprengten Glaubensweg, bis man das vorgestreckte Ziel seiner Hoffnung erreicht 
zum wirklichen Eingang in das ewige Reich, den uns Jesus durch seine Auffahrt zum Vater 
und durch die Besitznehmung des majestätischen Throns in seiner verklärten Menschheit 
auch bereitet hat.



- 200 -

Soll ich dieses ohne Gleichnis sagen, so kommt es darauf an: man soll durch einen 
wahren und lebendigen Glauben in der Gemeinschaft des Todes und der Auferstehung 
Jesu leben. Ein solcher Glaube handelt und unterhält sich beständig mit seinem Heiland 
über allem dem, was uns das Evangelium von seinem Tode und von dem Leben seiner 
Auferstehung zu unserm Heil verkündigt und vorhält. Liebster Jesu! Du hast alles, was uns 
der ewige Vorsatz des Vaters zugedacht hat, durch dich selbst mit Blut und Tod vollendet, 
und lebest nun in der Kraft deines unauflöslichen Lebens als Priester und Herr im Thron! 
Nun schauen wir auf dich; nun halten wir uns an dich, bis es auch durch dich an uns 
vollendet werde. Du hast uns ja dazu mit deinem Blute besprengt und mit deinem Geiste 
geheiligt,  dass  alle  Versöhnungsrechte  deines  Todes  und  alle  Lebensrechte  deiner 
Auferstehung  an  uns  ausgeführt  werden  sollen  zur  Gemeinschaft  mit  dir  in  deiner 
Herrlichkeit. Bist du nun für uns gestorben, so halten wir uns zur Ehre deines Todes dafür 
und schätzen uns ganz danach, dass wir mit dir gestorben und durch die Kraft deines 
Todes auch tot seien gegen die Sünde und alles, was damit zusammenhängt (Röm. 6,11).  
Die Gemeinschaft deines Sohnes hat uns schon geschieden vom ganzen Reich der Sünde 
und des Todes! Denn dir sind wir durch den Glauben eingepfropft und so in deinen Tod 
gepflanzt, dass auch dagegen die Kraft deines Lebens in uns aufblühe und uns in dein Bild 
erneure. Die Gemeinschaft deines Lebens ist der neue Stand, darein wir versetzt sind. 
Darum, ob wir schon noch das Irdische an uns tragen, so halten wir uns doch dafür und 
schätzen uns ganz danach, dass wir mit dir auferstanden und mit dir in das himmlische 
Wesen versetzt seien. Bei diesem unserm Glauben behaupte du die Rechte deines Todes 
und deiner Auferstehung über uns, dein Erbeigentum, das dir der Vater gegeben hat, bis 
du sie an uns offenbarest in der Offenbarung deiner Herrlichkeit! In dieser Gemeinschaft 
deines Todes wollen wir  bleiben,  bis  wir  auch durch die  Kraft  desselben die  Erlösung 
unsers Leibes erlangen; und der Gemeinschaft deines Lebens wollen wir uns freuen und 
rühmen,  bis  sie  an  uns  ihre  Kraft  vollendet  und  das  Sterbliche  gar  in  das  Leben 
verschlungen wird. Gib uns nur deinen Geist dazu, der dich als unsern vollendeten Erlöser 
immer mehr in uns verkläre, damit wir in dir vor dem Vater angenehm seien, und die Liebe 
durch dich genießen, womit dich dein Vater liebt, bis wir das Ziel deiner Fürbitte erreichen 
werden.

Das ist des Glaubens Sinn und Art in der lebendigen Erkenntnis und dem heilsamen 
Gebrauch des Todes und der Auferstehung Jesu. Und davon hat er täglich, ja beständig 
seine Frucht und mannigfaltigen Nutzen, so lange man noch im Glaubenslaufe ist. Ja in 
diesem Glauben ist man schon über alles weggebracht, was noch in diese Welt herein 
gehört, und schauet hinüber in das unbewegliche Reich, das Jesus in seiner Verklärung 
eingenommen hat; deswegen gibt man auch gern das sterbliche Wesen in den Tod hin, 
weil man weiß und glaubt, dass er durch den Tod Jesu nur zu einem Durch- und Übergang 
gemacht worden ist in die Freiheit des göttlichen Lebens. So hält man im Glauben an der 
Gemeinschaft mit Jesu bis ans Ende. Man lernt sich in seiner Erkenntnis immer besser in 
seinen neuen Weg verstehen, und schauet auf seine Vollendung, die uns klar anweist, 
dass es nicht anders als durch den Weg des Todes auch bei uns zum vollen Leben gehen 
müsse, damit wir in der Ähnlichkeit unsers Vorgängers und Herzogs zu unserm seligen 
Ziele gelangen. Alsdann können und werden wir bei wirklichem Abscheiden aus dieser 
Leibeshütte auch erfahren, dass der Tod durch Jesum entkräftet und abgetan sei und an 
unsere Seelen keine Macht mehr setzen könne. So nimmt uns der letzte Augenblick nur 
den Vorhang vollends gar hinweg, dass wir mit offenen Augen in die Klarheit schauen 
können, worauf indessen unser Glaube gerichtet war. Danach erwarten wir bei ihm den 
bestimmten Tag der großen Herrlichkeit, daran auch der tote Leib durch die Kraft seiner 
Auferstehung wird in sein Bild gestaltet und verklärt werden. – Wer dies seinem Herzen 



- 201 -

täglich vorhält und sich zur wahren und unverrückten Gemeinschaft des Todes und der 
Auferstehung Jesu fleißig im Geist seines Gemüts erneuert, der lebt und stirbt dem Herrn, 
der für ihn gestorben ist, und ist ewiglich des Herrn. – So läuft es gut aus mit denen, die 
einmal die Versöhnung in seinem Blut und Tod empfangen haben und darin durch den 
Glauben bleiben; wie vielmehr werden sie (macht Paulus den Schluss, Röm. 5,10) errettet 
und in sein Reich gebracht werden bei seinem Leben, das ist, wo er jetzt als ihr Herr lebet 
in der göttlichen Kraft (2. Kor. 13,4). Aber wie wird es mit denen auslaufen, die den neuen 
lebendigen Weg nie betreten noch den Tod des Herrn gepriesen haben? Das mag ein jeder 
selbst bedenken! – Indessen soll er Ehre und Preis und Dank haben in der Gemeine über 
seinen blutigen Tod, dadurch er die Sünder erlöset hat! Und wer ihn liebt, der bereite sich 
im Glauben dazu, dass er eine Stimme werde, die mitsingen könne, wenn seine erlösete 
Schar vor seinem Thron ihr neues Lied zusammen schallen lassen und dem Lämmlein 
bekennen wird: „Du hast uns erkauft mit deinem Blut aus allerlei Geschlecht und Sprache 
und Volk und Nation, und hast uns unserm Gott zu einem Königreich und zu Priestern 
gemacht!“ (Offb. 5,9.10). – Wer wollte hier nicht gerne auch mit dabei sein? Die Kraft 
seines Blutes und die Gemeinschaft seines Todes kann uns dahin bringen. Sie vollende ihre 
selige Wirkung an allen, die ihren Versöhner lieben.

Amen



- 202 -

22. Predigt

Jesus Seite wird mit einem Speer geöffnet.

Johannes 19,31 – 37

Die Juden aber,  dieweil  es der Rüsttag war,  dass nicht die Leichname am Kreuze  
blieben den Sabbat über (denn desselbigen Sabbats Tag war groß), baten sie Pilatum,  
dass ihre Beine gebrochen und sie abgenommen würden. Da kamen die Kriegsknechte,  
und brachen dem ersten die Beine, und dem andern, der mit ihm gekreuzigt war. Als sie  
aber zu Jesu kamen, da sie sahen, dass er schon gestorben war, brachen sie ihm die Beine  
nicht, sondern der Kriegsknechte einer öffnete seine Seite mit einem Speer, und alsbald  
ging Blut und Wasser heraus. Und der das gesehen hat, der hat es bezeuget, und sein  
Zeugnis ist wahr; und derselbige weiß, dass er die Wahrheit saget, auf dass auch ihr  
glaubet. Denn solches ist geschehen, dass die Schrift erfüllet würde: Ihr sollt ihm kein  
Bein zerbrechen Und abermals spricht eine andere Schrift: Sie werden sehen, in welchen  
sie gestochen haben.

Eingang.

ohannes legt gleich ein besonders nachdrückliches Zeugnis zu dieser Erzählung von 
der  geöffneten  Seite  Jesu,  und  schreibt:  „Der  es  gesehen  hat,  der  hat  es 
bezeuget.“  Es  ist  aber  ja  seine  ganze  Beschreibung  der  Lebens-  und 
Leidensgeschichte des Heilandes in  seinem Evangelium ein  solches glaubhaftes 

Zeugnis, welches er auf das treulichste abgelegt hat. Er beruft sich auch öfters darauf, und 
schließt seine ganze Schrift mit einer solchen Versicherung: „Dies ist der Jünger, der von 
diesen  Dingen  zeuget,  und  hat  dies  geschrieben;  und  wir  wissen,  dass  sein  Zeugnis 
wahrhaftig  ist“  (Joh.  21,24).  Mochte  es  denn  nicht  damit  auf  alles,  was  geschrieben 
stehet, genug sein? Dass er nun sogleich an diesen Umstand, der Jesu nach seinem Tode 
noch am Kreuze widerfahren ist, ein eigenes besonderes Zeugnis hängt, das mag wohl 
sehr nachdenklich sein und die hoch beträchtliche Wichtigkeit dieser Sache anzeigen. Es 
liegt demnach dem lieben Apostel sehr viel daran, dass diese Begebenheit recht bedacht 
und  mit  der  ungezweifeltsten  Gewissheit  angenommen  werde;  so  könne  und  werde 
dieselbe vieles zur Befestigung des Glaubens an Jesum beitragen. Nun wir wollen jetzt der 
treugesinnten Absicht dieses Jüngers nachgehen. Er soll  sein freimütiges Zeugnis nicht 
vergeblich angebracht haben. Er fordert  darüber auch von uns Glauben, wenn er uns 
seines Herzens Versicherung so angelegentlich an unser Herz legt. Der Geist Jesu lege sein 
kräftiges Zeugnis auch hinzu in unsern Herzen, und gebe uns diesen wunderbaren und 
geheimnisvollen  Vorgang  so  zu  erkennen,  dass  wir  im  Glauben  an  Jesum wahrhaftig 
gestärkt und erbauet werden! In dieser Absicht will ich eurer Betrachtung vorgehen, und 
zu genauerer Erkenntnis der darunter vorgelegten Wahrheiten zeigen:

Drei göttliche Hauptabsichten der am Kreuz eröffneten Seite Jesu,

J



- 203 -

und zwar, wie dieselbe geschehen sei

1 . z u r  Ve r g e w i s s e r u n g  s e i n e s  To d e s ,

2 . I n  B e s t ä t i g u n g  d e r  v o l l e n d e t e n  Ve r s ö h n u n g  und

3 . z u  e i n e m  e w i g e n  E h r e n z e i c h e n  d e s  E r l ö s e r s  s e l b s t .

Abhandlung.

Dass unserm teuersten Heilande noch an seinem bereits erblassten Leibe die Seite 
von einem Kriegsknecht mit dem Speer durchgestoßen worden, ist mit so sonderbaren 
Umständen vorgegangen, dass wir leicht erachten können, es habe in dem Rat Gottes 
seine hochwichtigen Absichten gehabt.  Und damit  wird uns ein großes Geheimnis  der 
göttlichen Weisheit  bekannt gemacht,  das zu unserm Glauben gehört.  Wir  dürfen,  wir 
sollen demselben in demütiger Begierde nachdenken, und dies zum Segen unserer Herzen 
gebrauchen. Es wird freilich mehr in diesem Geheimnis enthalten sein, als wir mit unsern 
Gedanken erreichen können. In göttlichen Dingen hat ein einziger Umstand sehr viel zu 
sagen, und kann sich in der wundersamen Haushaltung Gottes auf vielerlei Verhältnisse 
der ganzen Wahrheit  beziehen. Da haben wir  immer zu lernen, und werden doch die 
Wunder  Gottes  in  seinem Geheimnis  nie  ergründen,  sondern immer neue Gelegenheit 
haben,  uns  zu  demütigen,  und  anzubeten,  –  aber  auch  zugleich  uns  der  erkannten 
Wahrheit zu erfreuen. Wir wollen daher in unserer vorhabenden Betrachtung allernächst 
bei demjenigen bleiben, worauf uns Johannes mit seinem apostolischen Zeugnis weiset. Er 
führt  uns  vornehmlich  auf d r e i  g ö t t l i c h e  H a u p t a b s i c h t e n  d e r  a m  K r e u z 
e r ö f f n e t e n  S e i t e  Jesu, und bekehret uns, dass dieselbe geschehen sei -

1. zur Vergewisserung des Todes Jesu.

Es sollte das bei dieser Todesstrafe gewöhnliche Beinzerbrechen vorgenommen und 
dadurch der Tod der Leidenden befördert werden. Jesus aber war schon gestorben. Und 
da die Kriegsknechte dieses gewahr wurden, hielten sie das Beinzerschlagen an ihm für 
überflüssig  und  standen  davon  ab.  Doch  wollte  einer,  vielleicht  aus  Leichtsinn  und 
Mutwillen, oder wohl auch aus sorgfältiger Beobachtung dessen, was ihnen befohlen war, 
sehen, ob der Jesus denn schon so bald am Kreuz gestorben und wirklich tot sei? oder ob 
er etwa nur in eine Ohnmacht gesunken und doch noch ein Leben in ihm sei, das sich 
rege, wenn er gestochen werde? Er nahm deswegen seine Lanze und durchstieß damit 
Jesu Seite. Johannes, der Liebesjünger, stand wirklich unter dem Kreuz, und sahe mit 
eigenen  Augen,  wie  dieses  geschah.  Wie  ihm nun  darüber  sein  Herz  damals  bewegt 
wurde, das lässt er noch an sich merken, da er diese Geschichte beschreibt. Er findet  
große  und  wichtige  Wahrheiten  des  Evangeliums  darin,  und  lässt  sich  um  so  mehr 
angelegen sein, die Sache mit seinem unwidersprechlichen Zeugnis zu erhärten. Sein Herz 
ist ihm auch darüber offen, uns zu sagen: Ich bin ein Augenzeuge; ich bin dabei gewesen; 
ich habe es nach allen Umständen mit angesehen. So ist es ergangen! Man muss mir es 
glauben. So wenig ich meinen Augen absprechen kann, das gesehen zu haben, was sie 
gesehen  haben,  so  wenig  bleibt  ein  Zweifel  übrig.  M e r k e t  n u r,  w a r u m  e s 
g e s c h e h e n  i s t !

Es durfte ja dieser Umstand nicht zurückbleiben; so wenig auch der Kriegsknecht 
wusste, was für eine wichtige Tat er damit verrichte. Denn sehet, nun haben wir das 



- 204 -

rechte Osterlamm! Nun wissen wir, warum Gott beim Passahlamm befohlen hat: „Und sollt 
kein Bein an ihm zerbrechen“ (2. Mose 12,46). Nun wissen wir, auf wen dieses gezielt hat.  
An dem Jesu ist es wider der Menschen Denken am Kreuz erfüllet worden. Nun wissen wir, 
wer der Gerechte ist, von dem David in dem Psalm sagt: „Der Herr bewahret ihm alle 
seine Gebeine, dass deren nicht eins zerbrochen wird“ (Ps. 34,21). O, ein w a h r h a f t i g e r 
Gott, der seiner Worte und Aussprüche nie vergisst! O, ein w e i s e r  Gott, der über aller 
Menschen Denken handelt, und die gemeinsten Begegnisse so sonderbar zu ordnen und 
zu lenken weiß, dass sein vorbedachter Rat zum Erstaunen aller Kreatur erfüllt werde! O, 
ein g ü t i g e r  Gott, der, wenn er Glauben fordert, uns den Glauben gleichsam in die Hand 
gibt, und dem Zweifel nicht den geringsten Schein übrig lässt! O, ein t r e u e r  Gott gegen 
den, der ihm vertrauet! Jesus hat Gott, seinem Vater, vertrauet und ist darüber gestorben! 
Dieser wacht nun über die Gebeine des verblichenen Leichnams und zeigt auch damit, 
dass Jesus sein geliebter Sohn und das bestimmte Erlösungslamm sei, an dem kein Bein 
zerbrochen werden solle. Hier hat es nun keinen Anstand mehr, Jesum am Kreuze für den 
verheißenen und durch alle diese Merkmale von vielen Zeiten her bezeichneten Messias 
und Heiland der Welt anzunehmen. Hier zeuget Gott von ihm; der Finger Gottes, der bei 
dem verwehrten Beinzerbrechen so merklich ist, deutet uns darauf: Sehet diesen an, der 
ist es, den ich erwählet habe! Und der Glaube ergreift ihn mit versicherter Zuversicht, und 
bekennet: „Wir haben auch ein Osterlamm, das ist Christus, für uns geopfert“ (1. Kor. 5,7). 
–  Johannes  denkt  noch  weiter  und  bekräftigt  damit  die  Wahrheit  seines  schon 
geschehenen Todes. Die Kriegsknechte sahen es ja selbst, dass er schon gestorben war; 
sonst hätten sie ihre anbefohlene Verrichtung auch an ihm wie an den andern vollbracht. 
Sie sind daher unparteiische Zeugen dieser Wahrheit. Ja, weil sie es nicht einmal bei dem 
Ansehen  bewenden  lassen  wollten,  und  es  ihnen  selbst  bei  dieser  sonst  langsamen 
Todesart sehr schleunig vorkam, dass er schon gestorben sei, so wollen sie selbst der 
Sache recht versichert sein. Einer nimmt seinen Speer und durchsticht ihn bis auf das 
Herz. Das gab eine große handbreite Wunde, darüber ein lebendiger Mensch des Todes 
gewesen  wäre,  wenn  er  sie  auf  gleiche  Art  empfangen  hätte.  Hier  kann  auch  der 
hartnäckigste Unglaube nichts mehr aufbringen, dass Jesus nicht wahrhaftig gestorben 
sei!

Warum  ist  aber  dem  Apostel  so  über  alle  Maßen  viel  daran  gelegen,  die 
unwidersprechliche Gewissheit dieses Todes darzutun und zu erhärten? Antwort: Weil es 
der Mittelpunkt unsers Glaubens und unserer Hoffnung ist; weil, wenn man einen Zweifel 
darein setzen könnte, zugleich die ganze Absicht der Erscheinung des Sohnes Gottes im 
Fleisch, ja seine Erscheinung selbst zweifelhaft, unfruchtbar und zunichte gemacht würde. 
Daher halten die Zeugen Jesu so genau und scharf darüber und setzen es überall zum 
Hauptgrund des ganzen Evangeliums, in welchem sich alles, was vorher geschehen, und 
alles, was hernach weiter erfolgt, zu unserm Heil zusammenschließt. Wer sich an diesem 
Eckstein verstößt, der zerschellet sich. Wer diese Wahrheit recht erkennt und zu Herzen 
fasst, der wird daran in seinem Glauben erbauet. Deswegen bezeugt auch Paulus davon 
sehr ernstlich und beruft sich bei seinen Korinthern darauf, mit was Grund er ihnen das 
Evangelium verkündiget habe, in welchem sie nun auch stehen. Er sagt: „Ich habe es 
nämlich euch unter den ersten Lehren übergeben, was ich auch empfangen hatte, dass 
Christus  gestorben sei  für  unsere  Sünden nach den göttlichen Schriften,  und dass  er 
begraben sei, und dass er auferwecket sei am dritten Tage nach denselbigen Schriften“ (1. 
Kor. 15,3.4). – Es dringt aber hier den Johannes noch eine besondere Angelegenheit, sein 
Zeugnis von dem Tode Jesu zu schärfen. Denn es waren damals schon Leute entstanden, 
welche zwar die Erscheinung des Sohnes Gottes in der Welt sehr wichtig und erheblich 
nehmen wollten, aber sich nicht darein finden konnten, dass der Eingeborne des Vaters 



- 205 -

sich wahrhaftig in die Schwachheit des Fleisches herein begeben haben und am Kreuze 
wirklich gestorben sein sollte.  Sie  hielten es lieber  für  einen äußerlichen A n s c h e i n , 
worin sich die göttliche Kraft (wie etwa vormals bei den Erzvätern) auf eine Zeit lang 
sichtbar gemacht habe, um sich mit den Menschen vernehmlicher einzulassen, als dass sie 
eine wahrhaftige Offenbarung des ewigen Lebens im Fleisch erkannt und den Sohn Gottes 
als einen wahrhaftigen Menschen unsers Gleichen angenommen hätten. Das war ihnen zu 
gering für seine Hoheit, und ein wirklicher Tod schien ihnen zu unanständig für die Kraft 
seines  Lebens.  So  machte  sich  gleich  die  hochmütige  Vernunft  mit  einem  falsch 
ersonnenen Vorwand der Ehrerbietigkeit gegen den heiligen Sohn Gottes an die Wahrheit 
der Geschichte und, stieß sich an dem göttlichen Grund unserer Erlösung. Es ist gut, dass 
uns solcherlei verkehrte und seelengefährliche Gedanken nicht mehr bekannt sind, und ich 
habe sie nur darum berührt, damit uns die Absicht Johannis bei seinem Zeugnis desto 
eindrücklicher werde. Er widerlegt mit dieser Begebenheit der durchstochenen Seite Jesu 
alle  solche  falschen  Vermutungen  auf’s  Vollständigste.  Hier  hing  ein  begreiflicher 
Menschenleib, den der Speer des Kriegsknechts durchstochen hat; ein toter Leib, der keine 
Empfindung noch Regung mehr von sich zeigte; ein wahrer Menschenleib, der noch sein 
letztes Blut und Wasser aus dem Herzen fließen ließ. Es ist keine bloße Ohnmacht, viel 
weniger nur ein äußerer Schein des Todes gewesen; nichts,  das auch die gemeinsten 
Gedanken  der  Kriegsknechte  diesfalls  hätte  befremden  oder  ihnen  gar  die  Sache 
verdächtig machen mögen. Jesus war schon gestorben, wie ein Mensch stirbt, dem das 
Leben ausgeht, und sein Leichnam war als eines Menschen, der im Tode erblasst und nach 
allgemeiner  Erfahrung  als  ein  verstorbener  Leib  erkannt  wird.  –  Und  daran  kam,  es 
hauptsächlich an! Dass das ewige Wort Fleisch geworden ist, hatte dieses Absehen, dass 
es durch den Tod des Fleisches die Erlösung ausrichten wollte. Wen das Sterben desselben 
befremdet, der vereitelt die ganze Absicht seiner Erscheinung im Fleisch, dem ist es auch 
nicht anständig, dass Jesus Christus in dem Fleisch gekommen sei, der streitet wider sein 
eigenes Heil, der widerspricht dem ganzen Liebesvorsatz Gottes. Darum sagt Johannes 
aus eben diesem Grunde (1.  Joh.  4,3):  „Ein  jeglicher  Geist  oder  Lehrer,  der  da nicht 
bekennet, dass Jesus Christus ist im Fleisch gekommen, und folglich in diesem Fleisch den 
Tod am Kreuz gelitten, hat, der ist nicht von Gott, der hat kein lauteres Evangelium. Und 
daran erkennen wir den Geist der Wahrheit, dass ein Lehrer dieses Zeugnis führe: Gott 
habe seinen Sohn in die Welt gesandt zur Versöhnung für unsere Sünden“ (Vers 10). Es 
sind  doch  die  elenden  Menschen:  so  sehr  wider  sich  selbst  in  ihrer  aufgeblasenen, 
wahnwitzigen Vernunft. Sie möchten noch gern zweifeln, ob sie einen Heiland und Erlöser 
in  einer  wahren Menschheit  von Gott  bekommen haben? ob er  wahrhaftig  des  Todes 
gestorben sei?O, wie froh sollten sie sein, nur ein Wörtlein davon zu hören! Wie gerne, wie 
begierig  sollten  sie  die  gerade,  die  aufrichtige,  die  nach  allen  Umständen  bewiesene 
Nachricht davon annehmen! Dass der wahre Sohn; Gottes sich ihres Elende im Fleisch, 
ihres Todes so nahe angenommen, und ein Opfer für sie geworden; dass er in seinem 
Fleisch als in ihrem Fleisch die Sünde und den Tod abgetan und einen Übergang aus dem 
Tode in das Leben ihnen allen zu gut zuwege gebracht hat: dass er unsere Begegnisse 
ausgehalten  und  darunter  eine  ewige  Erlösung  erfunden  und  ans  Licht  gebracht  hat: 
davon will Johannes nichts abgeben. Darum liegt ihm so viel an der Gewissheit des Todes 
Jesu. Sonst wären wir noch in unsern Sünden; sonst läge die Schuld und Verdammung 
zum Tode noch auf uns; sonst stünde die Gerechtigkeit Gottes noch wider uns; sonst 
hätten wir keinen Grund der Vergebung und Aufhebung der Sünden und keine Hoffnung 
des  Lebens.  So  soll  es  uns  demnach  eine  ungezweifelte,  aller  Annehmung  würdige, 
herzerfreuliche Wahrheit sein, dass Christus für uns gestorben! Keine Vernunft soll uns 
etwas darein reden, und der eitle, verdüsterte Eigensinn der verkehrten Menschen soll uns 



- 206 -

nicht stören. Der Glaube preist seinen Erlöser und bestehet unbeweglich darauf: „Nichts 
mehr  denn:  Lieber  Herre  mein,  dein  Tod  soll  mir  das  Leben  sein!  Du  hast  für  mich 
bezahlet.“  –  Aber  obschon  aller  Zweifelschein  durch  die  versicherte  Gewissheit  des 
Zeugnisses zur Torheit und Unvernunft gemacht worden ist, so kommt doch der rechte 
Glaube, womit wir den gekreuzigten Jesus annehmen, n i c h t  n u r  auf die Einsicht von 
der unstreitigen Glaubwürdigkeit der Umstände an. Darum lässt es Johannes auch nicht 
bei  dieser  Vorstellung  bewenden,  sondern  legt  auch  noch  seinen  Glauben  mit  einem 
f r e u d i g e n  Ze u g n i s  s e i n e s  H e r z e n s  dazu, wenn er schreibt: „Derselbige weiß, 
dass er wahrhaftige Dinge sagt, auf dass auch ihr glaubet.“ Er fordert die Herzen durch 
seine Verkündigung auf, auf dass auch sie mit ihm Gemeinschaft haben (1. Joh. 1,3), und 
teilt  ihnen  nicht  nur  das  unverwerfliche  Zeugnis  seiner  Augen,  sondern  auch  das 
apostolische Zeugnis seines Geistes mit. Er war dieser großen Sache auch in dem Geist 
seines Glaubens so gewiss wie in seiner äußerlichen Erfahrung, und will  damit so viel 
sagen: „O, was hat mir diese Erkenntnis bisher ausgetragen! Wie hat es mir und meinen 
Mitzeugen bisher einen so freudigen und sieghaften Mut erweckt und unterhalten, diesen 
Heiland der Welt, den der Vater gesandt und versiegelt hat, den Menschen trotz allen 
Ärgernisses anzutragen. Wir haben es gesehen, und zeugen (1. Joh. 4,14). Und unser 
Zeugnis ist auch uns selbst Wahrheit im Herzen. Wir wissen, was uns damit anvertraut ist, 
und der Geist Jesu hat es uns mit göttlichem Licht und Kraft bestätigt, und derselbe wird 
es auch eurem Glauben bestätigen, dass ihr über unserm Zeugnis der Sache nicht weniger 
in dem Herzen gewiss seiet als wir selbst, und eure Seelen auf diesen Glauben wagen 
könnet.“ Freilich muss der Geist das Zeugnis des Worts im Herzen bei dem Lehrer und 
Hörer versiegeln. Sonst kommt es etwa wohl so weit, dass man nichts mit einigem Schein 
gegen die Wahrheit einwenden kann, und die Rede nach ihren Gründen gelten lassen 
muss; aber es ist noch kein lebendiger, wahrer Glaube des Herzens, der Jesum erkennt 
und ihn mit aufgeheitertem, willigem, freudigem Geist ehrt. Demnach bleibt die völlige 
Vergewisserung des Todes Jesu, die den Glauben unterhält, doch dem Herzen ausgesetzt, 
dem diese Wahrheit zu Geist und Leben wird.

Wir wollen nun ferner erwägen, wie die Eröffnung der Seite Jesu geschehen sei

2. zur Bestätigung der vollendeten Versöhnung.

Johannes erzählt und zeuget weiter: „Und alsbald ging Blut und Wasser heraus.“ Und 
das ist das Wichtigste und Besonderste, welches ein besonderes Zeugnis verdient. Es ist 
damit ein ganzes Evangelium verkündigt,  wenn man von dem Blut und Wasser zeugt, 
womit Jesus das neue Testament, das er durch seinen Tod gültig und fest gemacht hat 
(Hebr.  9,17),  versiegelte.  Jesus  hat  unsere  Versöhnung  durch  seinen  blutigen  Tod 
vollendet. Indem er sein Blut aus seinen Nägelmalen am Kreuz so mildiglich fortfließen 
ließ, und darüber sich wirklich in den Tod gab, so war es nach seinem eigenen Ausspruch 
vollbracht. Gleichwie er aber alle seine Leiden mit Blut geweihet und versiegelt hat, so 
sollte auch noch sein wirklich g e s c h e h e n e r  To d  mit Blut versiegelt werden. Und dazu 
muss die Durchstechung seiner Seite förderlich sein. Er gibt sein Blut bis auf den letzten 
Tropfen her, damit unsere Erlösung recht überschwänglich sei. Der Stich dringet ihm in der 
linken Seite bis in sein Herz, dass er auch sein innerstes Herzgeblüt ausgießt, und die 
ersten Lebensfeuchtigkeiten vollends herausfließen.

Johannes sieht hier, was ihn sogleich in Erstaunen setzt. Alsbald ging heraus Blut, und 
nach dem Blut Wasser. Beides war mit Unterschied anzusehen und zu erkennen. Es war 



- 207 -

wahres  und  reines  Blut;  es  war  wahres  und  reines  Wasser.  So  ward  Jesus  das 
geschlachtete  Lamm.  Gottes,  dem  all  sein  Blut  aus  seinem  Leibe  floss,  und  nichts 
zurückblieb, wie es bei den Opfern auch geschehen musste. So ward an ihm erfüllet, was 
von ihm im Psalm stehet: „Ich bin ausgeschüttet wie Wasser. Mein Herz ist in meinem 
Leibe wie zerschmolzen Wachs“ (Ps. 22,15). So vollkommen gibt sich Jesus für uns hin! Es 
soll kein Tröpflein Wassers oder Bluts in seinem Opferleibe bleiben, das er nicht gern für 
uns daran wenden wollte. Aber das konnte v o r  seinem Tode nicht hergegeben werden, 
damit es nicht scheine, als hätte ihm die Gewalt der Feinde sein Leben genommen und er 
es nicht freiwillig gelassen. Doch soll auch dieses noch dazu kommen, damit, was im Tode 
geschehen, seine gänzliche, seine äußerste Bestätigung bekomme, und der Glaube oder 
Unglaube von ihm kein Tröpflein Bluts mehr fordern könne, das er nicht mit seiner über 
das Geschlecht der Sünder dadurch ausgegossenen Liebe hergegeben hätte. Wäre dem 
Glauben sein Blut, welches von dem Garten Gethsemane an in allen seinen Leiden so 
reichlich  geflossen  ist,  noch  nicht  genug,  sich  darin  zu  baden,  von  allen  Sünden  zu 
waschen, und seine Kleider helle zu machen, so schenkt ihm Jesus noch einen Blutstrom 
aus seinem Herzen.  Kann doch ein  einiges solches Gnadentröpflein,  wenn es auf  das 
Gewissen fließt, so viel ausrichten und das Herz stillen. Aber dem wahren und begierigen 
Glauben ist doch nichts zu viel, was Jesus an ihn wendet. Er fasst gern alles zusammen 
und spricht: „Und all sein Blut erquicke mir Herz, Sinn und Mut!“ Er nahet sich zu dem 
freien, offenen Born, der wider die Sünde und Unreinigkeit gestiftet ist (Sach. 13,1), und 
sieht das Herz seines Erlösers mit innigster Anbetung darum an, dass es sich ihm in solch 
unbegreiflicher Liebe öffnet. Nun kann man ihm ja recht in das Herz sehen, und wie er es 
gegen uns meint, daran erkennen, was er noch aus seinem menschlichen Herzen für uns 
hingibt. Dahin hat den vollendeten Erlöser seine Liebe noch getrieben! – Wasser und Blut 
sind sonst überhaupt die Anfänge des Lebens im Fleisch. Es sind die Stammfeuchtigkeiten 
des Leibes, welcher darin sein Leben hat, die sich vom Herzen als dem Sitz des Lebens in  
dem ganzen Körper ausbreiten.  Und diese nach dem Tode vorgangene Ergießung des 
innersten Wassers und Blutes ist ein neuer Beweis, dass Jesus Christus wahrhaftig im 
Fleisch gekommen und da war, weil er im Wasser und Blut gekommen und dasselbe zum 
Augenschein einer wahren und nun verblichenen Menschheit im Fleisch aus seinem Herzen 
hervor gegeben gar hiervon nimmt Johannes seinen Ausdruck her, wenn er die ganze 
Erscheinung Jesu zu unserm Heil mit den eigentlichsten Wahrzeichen bestimmen will, und 
sagt:  „Dieser  ist’s,  der  da  gekommen  ist  mit  Wasser  und  Blut.“  Der  Anblick  dieser 
Begebenheit am Kreuz hat ihm auf einmal so viel angezeigt, aufgeschlossen und bestätigt, 
dass er den Heiland der Sünder damit charakterisiert, (1. Joh. 5,6). Und obschon sein 
Ausspruch noch vieles in sich schließt, und auf die ganze Haushaltung des neuen Bundes 
geht, so ist ihm doch dies der erste und innerste Wahrheitsgrund zu allem übrigen, dass er 
im Wasser und Blut des Fleisches gekommen sei und es selbst zum Zeugnis seiner für uns 
Menschen  im  Fleisch  ausgerichteten  Erlösung  aus  seinem  menschlichen  Herzen 
augenscheinlich gezeigt habe. So war es am Kreuz die höchste und realste Bestätigung, 
dass ein Tod in der Menschheit geschehen sei, der das Ende an dem unter dem göttlichen 
Gericht  liegenden  Leben  des  verderbten  Fleisches  macht  und  dagegen  ein  Neues 
hervorbringt, welches durch den Geist des Fleisches Christi in uns angerichtet, und durch 
sein Wasser und Blut genährt und erhalten werden solle. – Darum findet Johannes noch 
mehr göttliche Gründe in dieser einzigen Sache, und bestätigt dadurch den ganzen neuen 
Bund. Jesus ist ja durch seine Aufopferung der Mittler eines neuen und ewigen Testaments 
geworden, der, nachdem der Tod geschehen ist zur Erlösung der Übertretungen, die unter 
dem ersten  Testament  noch  nicht  abgetan  waren (Hebr.  9,15),  sein  Wasser  und Blut 
aufweiset und damit seinem Volk die Versöhnung sowohl bestätigt, als auch durch die 



- 208 -

Besprengung  desselben  wirklich  gewährt  und  zur  Anrichtung  eines  neuen  geistlichen 
Lebens mitteilt. Hat es Moses im Vorbilde getan und zum Volk gesagt: „Sehet, das ist das 
Blut  desjenigen Bundes,  den der Herr  mit  euch macht,“  (2.  Mose 24,8):  warum nicht 
vielmehr Jesus,  der  Stifter  und Vollender des wahrhaftigen Testaments? Dieses redete 
gleichsam Jesus zu seinen Erlöseten nach vollbrachter Arbeit mit der Ausgießung seines 
letzten Blutes und Wassers; und das redet er noch in dem auf Erden davon fortdauernden 
Zeugnis seines Evangeliums, woran die Siegel seines Wassers und Blutes gehänget sind. 

Darum nimmt  Johannes  von  dieser  Begebenheit  ferner  seine  Vorstellung  von  der 
Einrichtung und Veranstaltung der ganzen Glaubenshaushaltung in der Kirche her,  und 
sagt: „Drei sind, die da zeugen auf Erden: der Geist, das Wasser und das Blut, und diese 
drei machen Eins aus, und gehen auch auf Eins, unsern vollendeten Erlöser zu bezeugen, 
und unsern Anteil an ihm dem Glauben zu bestätigen“ (1. Joh. 5,8). Gleichwie nun die 
beiden  Sakramente  der  Taufe  und  des  heiligen  Abendmahls  die  von  ihm verordneten 
Siegel des neuen Bundes sind, die dem gläubigen Herzen die vollkommene Versöhnung 
zur  Teilhaftigwerdung  des  ewigen  Lebens  bekräftigen  und  bewahren,  also  sieht  und 
erkennt Johannes ihren tiefen Grund in der ersten Bestätigung unserer durch den Tod Jesu 
vollendeten Versöhnung, die er selbst aus seinem Herzen her mit seinem ausgeschütteten 
Wasser und Blut gegeben hat. – Und damit macht sich der Glaube billig recht viel zu tun. 
Wenn er nun im Geiste anschauet, was Johannes gesehen hat, so hat er alle Gründe, die 
ihm den ewigen Vorsatz Gottes in Christo zu unserm Heil vorhalten, gleichsam auf Eins 
und  in  einem  Blick  beisammen.  Da  findet  er  den  gehäuften  Reichtum  der 
überschwänglichen Gnade, welche Gott überflüssig an uns erzeigt hat in aller Weisheit und 
Verständnis, (Eph. 1,8). Da findet er seine Nahrung und schmackhafte Weide, wodurch er 
unterhalten und gestärkt wird. Denn es werden ihm damit lauter Lebenskräfte dargereicht, 
wodurch der neue Mensch wächst und an Jesu Christo in allen Stücken zunimmt, (Eph. 
4,15). – Und dies sieht und findet Johannes auch noch in diesem Geheimnis. Deswegen 
führt er sein ganzes apostolisches Zeugnis zuletzt auf den Genuss des ewigen Lebens, und 
sagt: „In diesem seinem Sohn, wie er im Wasser und Blut gekommen ist, hat uns Gott 
ewiges Leben gegeben. Wer den Sohn hat, der hat das Leben.“ Und wie kann ihn der 
Glaube näher und genießbarer haben als in dem Wasser und Blut,  welches er uns zu 
Mitteln des neuen und ewigen Lebens bereitet hat und in seinen heiligen Einsetzungen 
darreicht? So wird das gläubige Herz noch immer über der einmal ausgerichteten und ewig 
kräftigen Erlösung durch das Wasser und Blut vergewissert und in dem Geist, der bei dem 
Wasser und Blut ist und wirkt, des ewigen Lebens versichert, ja wirklich so teilhaftig dass 
man in ihm lebet und bleibt, bis der Glaube zum Schauen kommt, und wir den mit Augen 
sehen,  dessen Augenzeuge Johannes  war,  und an  den wir  auf  sein  Zeugnis  geglaubt 
haben. Da werden wir ihn an seiner offenen Seite erkennen. Denn er trägt dieselbe

3. zu einem ewigen Ehrenzeichen an seinem verklärten Leibe.

Johannes  denkt  dabei  auch  an  die  Weissagung  des  Propheten  Sacharja,  welche 
hiermit  erfüllt  worden: „Sie werden auf  den sehen,  in  welchen sie  gestochen haben,“ 
(Sach. 12,10). Wie einem tapfern Kriegshelden seine Wunden und Narben, die er in der 
Schlacht bekommen, nicht unanständig, sondern eine Ehre sind, so hat Jesus auch in 
seiner Auferstehung seine Nägelmale und große Seitenöffnung behalten. Sie blieben offen, 
dass Thomas seine Finger und seine Hand darein legen konnte. Und er trägt sie noch an 
seinem  verklärten  Leibe  im  Thron.  Darum  sieht  Johannes  das  lebendige  Lämmlein, 
welches mitten im Thron stand und kam und das Buch nahm, noch als geschlachtet, das 



- 209 -

ist mit den Malzeichen seiner Schlachtung (Offb. 5,6). Und er wird sie noch zeigen, wenn 
er kommt in seiner Herrlichkeit.  „Denn es werden ihn sehen, alle Augen, und die ihn 
zerstochen haben“ (Offb. 1,7). Und werden ihn daran erkennen, dass der Herr, der da in 
der Majestät seines Vaters kommt als der Richter aller Welt, eben derselbige Jesus sei, 
dem sie dies getan haben, und, werden alsdann noch darüber jammern und wehklagen 
(wenn es nicht eher geschehen ist), dass sie ihn nicht; vormals und nicht eher erkannt 
und seine Gnade gesucht haben. So ist der Menschensohn, der in der Höhe Gott der Herr 
ist, ausgezeichnet unter allen Heiligen und Herrlichen, die mit ihm kommen werden! So 
wird man ihn an dem Ehrenmal seiner vormals am Kreuz durchstochenen Seite heraus 
kennen und ihm noch Preis  und Herrlichkeit  über  seine  ausgestandene Schmach und 
Schmerzen geben! Der Vater, der ihn auferweckt und ihm die Herrlichkeit gegeben hat, will 
ihn erkannt und angebetet haben von aller Kreatur. Darum soll man nicht nur wissen, dass 
er ein Herr und König ist, den er eingesetzt hat auf seinem heiligen Berge: sondern man 
soll wissen und Bekennen, dass er der Jesus ist, der am Kreuz gestorben. Daher behält er 
das Ehrenzeichen seines Todes an seinem verklärten Leibe. Da soll keine Kreatur übrig 
bleiben, die ihn nicht dafür erkenne, was er geworden ist, durch das Leiden des Todes 
gekrönet mit Preis und Ehre (Hebr. 2,9). Da werden alle seine Feinde, die nicht w o l l t e n , 
dass er über sie Herr sei, mit Zittern und Beben und mit äußerster Scham zum Schemel 
seiner Füße bekennen m ü s s e n ,  dass Jesus der Herr sei.

Es darf demnach dieser Gedanke bei der Betrachtung seiner Kreuzesschmach nicht 
zurückgelassen werden. Bei seinem Kreuze soll man hinaus schauen auf jenen Tag, da die 
verklärte Seite des Siegesfürsten mit majestätischem Glanz in aller Augen strahlen und 
seine Feinde niederschlagen, sein Volk aber mit lieblicher Wonne erfreuen wird. O, wer 
alsdann seine Augen wird heiter, getrost und freudig zu ihm aufheben können, wie wird 
dem zu Mute sein? Wie wird einem Herzen, das ihm in lauterer Liebe angehangen, alsdann 
sein, wenn man ihm wird entgegen gerückt werden in der Luft (1. Thess. 4,17), und ihn 
so eigentlich heraus kennen, als ihn Johannes gekannt hat! „Da wird er der Braut ihr 
auserkorener Freund sein unter vielen Tausenden!“ (Hohel. 5,10). – Wer in der wahren 
Gemeinschaft seines Todes und seiner Auferstehung durch den Glauben steht; wer mit 
seinem Blut besprengt und mit dem Geist seines Lebens versiegelt ist: derselbe ist wohl 
befugt, sich über diesen herrlichen Anblick schon jetzt voraus zu freuen, und sich zur 
Ausharrung im Glauben und in der Geduld dadurch aufzumuntern. Denn seine Hoffnung 
wird nicht zu Schanden werden.

Habt demnach nur Jesum recht lieb, ihr Herzen, die ihr lieben könnet; ob ihr ihn 
schon nicht  gesehen habt,  so  ist  er  euch  doch als  euer  vollendeter  Erlöser,  als  euer 
lebendiger  Heiland,  als  eure  liebenswürdige  Liebe  unwidersprechlich  und  auf’s  aller 
Gewisseste  bezeuget,  mit  seinem  Wasser  und  Blut  bewährt  und  mit  seinem  offenen 
Herzen  charakterisiert.  Habt  ihn  mit  ganzem,  mit  reinem  Herzen  lieb  in  seiner 
Dornenkrone,  in  seiner  Kreuzesschmach,  in  seiner  blutrünstigen  Gestalt,  in  seinem 
Todesbilde, in seinen heiligen Wunden, bis ihr ihn sehet in der majestätischen Klarheit 
seines  Angesichts  und  seiner  hell  leuchtenden  Wunden!  Haltet  euch  nun  an  den 
Unsichtbaren und an alles, was euch von ihm testamentlich bezeuget ist, als ob ihr ihn 
wirklich sähet! Das ist des rechten Glaubens Art und beständiges Geschäft (Hebr. 11,27). 
So wollen wir  unverwandt hinschauen auf  Jesum, den Anfänger und Vollender unsers 
Glaubens, welcher für die Freude, die er vor sich hatte, das Kreuz erduldete, und sich zur 
Rechten des Throns Gottes gesetzt hat (Hebr. 12,2). Kommt nun der frohe Tag, dass wir 
ihn zu Gesicht bekommen werden, so wird er unsern Herzen durch seine Liebe schon 
bekannt  sein,  und  unser  Herz  wird  sich  über  ihn  freuen  mit  unaussprechlicher  und 



- 210 -

verklärter Freude (1. Petri 1,8). – Dahin hat es sein treues Herz mit uns gemeint, da er es 
uns am Kreuz geöffnet hat. Dahin will er es in Kraft seiner vollkommenen Erlösung bringen 
mit allen, die sich auf seinen Blutkauf ihm von Herzen ergeben und an ihm bleiben, dem 
treuen Heiland! Wer ihn erkennt und liebt, der überlasse sich ihm einfältiglich bis auf jenen 
Tag, und stelle es seinem Herzen ganz anheim, wie er es an ihm vollenden werde. Mein 
Jesu! wie es dein für mich ausgeblutetes treues Herz mit mir und meinem Heil gemeint hat 
und noch meint, so tue, so vollende es an mir, dass ich dich mit Freuden sehen möge! So 
geschehe es an allen, die von der Erden erkaufet sind mit seinem Blut! So verherrliche er 
seinen Tod an allen, die zum ewigen Leben in seinem Reich berufen sind! Ehre sei seinen 
Wunden, seinem Erlösernamen ewiglich!

Amen



- 211 -

23. Predigt

Jesu Leichnam wird von Joseph in sein neues Grab gelegt.

Matthäus 27,57 – 66; Markus 15,42 – 47; Lukas 23,50 – 56; Joh. 19,38 – 42

Danach am Abend kam Joseph von Arimathia, der Stadt der Juden, ein reicher Mann,  
ein ehrbarer Ratsherr, ein guter, frommer Mann, der hatte nicht gewilliget in ihren Rat und  
Handel,  welcher  auf  das  Reich  Gottes  wartete;  denn  er  war  ein  Jünger  Jesu,  doch  
heimlich, aus Furcht vor den Juden: der wagte es und ging hinein zu Pilatus, und bat,  
dass er möchte abnehmen den Leichnam Jesu. Pilatus aber verwunderte sich, dass er  
schon tot war; und rief den Hauptmann und fragte ihn, ob er längst gestorben wäre? Und  
als er’s erkundet hatte von dem Hauptmann, gab er Joseph den Leichnam, und befahl,  
man sollte ihn ihm geben. Derowegen kam er und nahm den Leichnam Jesu herab. Und  
Joseph kaufte eine Leinwand. Es kam aber auch Nikodemus, der vormals bei der Nacht zu  
Jesu gekommen war, und brachte Myrrhen und Aloen untereinander bei hundert Pfunden.  
Da nahmen sie den Leichnam Jesu, und wickelten ihn in eine reine Leinwand, und banden  
ihn in leinene Tücher mit Spezereien, wie die Juden pflegen zu begraben. Es war aber an  
der Stätte, da er gekreuziget ward, sein Garten, und im Garten ein neu Grab, das war  
Josephs, welches er hatte lassen in einen Fels hauen, in welches niemand je geleget ward.  
Daselbst hin legten sie Jesum um des Rüsttags willen der Juden, dieweil das Grab nahe  
war, und wälzeten einen großen Stein vor die Tür des Grabes, und gingen davon. Es war  
aber  allda  Maria  Magdalena  und  Maria  Joses,  die  setzten  sich  gegen  das  Grab,  und  
beschaueten das Grab, wohin und wie sein Leib geleget ward. Sie kehreten aber um, und  
bereiteten Spezerei und Salben, und den Sabbat über waren sie stille nach dem Gesetz.  
Des  andern  Tages,  der  da  folget  nach  dem Rüsttage,  kamen  die  Hohenpriester  und  
Pharisäer  sämtlich  zu  Pilatus  und  sprachen:  Herr!  wir  haben  gedacht,  dass  dieser  
Verführer  sprach,  da  er  noch  lebete:  Ich  will  nach  dreien  Tagen auferstehen.  Darum  
befiehl, dass man das Grab verwahre bis an den dritten Tag, auf dass nicht seine Jünger  
kommen und stehlen ihn, und sagen zum Volk, er ist auferstanden von den Toten; und  
werde der letzte Betrug ärger denn der erste. Pilatus sprach zu ihnen: Da habt ihr die  
Hüter; gehet hin, und verwahret’s, wie ihr wisset. Sie gingen hin und verwahreten das  
Grab mit Hütern, und versiegelten den Stein.

Eingang.

s ist das Begräbnis Jesu auch ein Hauptgrund unsers Glaubens. Die Schrift hat 
auch dieselbe umständlich zuvor verkündigt und bezeugt, dass, wenn er werde aus 
dem Lande der Lebendigen um der Missetat seines Volks willen weggerissen sein, 
er  Gottlose bei  seinem Grab haben werde, aber ein reicher Mann werde seine 

Leiche bestatten (Jes. 53,9). Daher gehörte diese Begebenheit nach der Vorsehung Gottes 
auch noch zu demjenigen Lauf, den der Mittler im Fleisch vollenden sollte und würde. Und 
Paulus rechnet dieselbe gleichfalls  unter die ersten Grundlehren, die er den Gläubigen 
übergeben habe: dass Christus begraben und auferstanden sei am dritten Tage nach der 

E



- 212 -

Schrift (1. Kor. 15,4). Man darf demnach diesen Zwischenstand zwischen seinem Tode und 
seiner Auferstehung in der Glaubenslehre nicht übergehen. Man darf denselben nicht nur 
als einen Anhang und natürliche Folge der vorher geschehenen Umstände ansehen, als 
wenn  weiter  nichts  besonders  darauf  ankäme.  Es  hat  seine  hochwichtigen  und  uns 
Sterblichen  sehr  vorteilhaften  und  tröstlichen  Ursachen,  dass  unser  Erlöser  sich  auch 
dieses  Zustandes,  darein  uns  allesamt  das  menschliche  Schicksal  bringt,  nicht  hat 
entschlagen wollen. Auch dafür sei ihm Preis und Ehre gegeben!

Bei  uns  ist  ja  das  Begraben etwas  Gemeines.  Und das  trifft  nicht  allein  auf  den 
Verstorbenen, sondern es sind gemeiniglich viele Lebendige dabei und damit beschäftiget. 
Überdies  scheint  es  nicht  nur  die  schauderhafteste  Begegnis,  die  einem  Lebendigen 
Menschen widerfahren kann, sondern auch die unangenehmste und kläglichste Bemühung 
der Andern zu sein, wenn es zum Begräbnis kommt. Es ist daher billig, dass man auch 
christlich davon denken lerne. Und dazu weiset uns das Evangelium von dem Begräbnis 
unsers Heilandes an. Es wird deswegen dem Glauben vorgehalten, weil  derselbe auch 
daraus seine Stärkung schöpfen kann und soll. Wer das Ende seines Laufs fleißig bedenkt 
und  vor  Augen  hat,  dem wird  es  schon  angelegen  sein,  sich  auch  dieses  Stück  der 
Erkenntnis Jesu im Glauben so zu nutze zu machen, dass er, statt eines schreckhaften 
Bildes  und einer  unangenehmen Vorstellung des Grabes einen lieblichen Eindruck und 
getroste Erwartung desselben unserem Herzen habe. So wird es ein Kennzeichen sein, 
dass  man in  Christo  eine lebendige Hoffnung auf  das zukünftige Reich habe und der 
Gemeinschaft mit ihm versichert sei. Dahin soll unsere dermalige Betrachtung gerichtet 
sein. Ich will demnach bei der Hauptsache bleiben und eurer Liebe

von dem Begräbnis unsers Heilandes Jesu

zeigen:

1 . d e n  G l a u b e n s g r u n d ,  und

2 . d e n  N u t z e n ,  d e n  d e r  G l a u b e  d a r a u s  z i e h e t .

Abhandlung.

Es ist das Begräbnis Christi  mit vielen und beträchtlichen Umständen geschrieben, 
welche insgesamt zur versicherten Gewissheit dienen, teils, dass er wahrhaftig gestorben, 
teils,  dass  er  wahrhaftig  auferstanden  sei.  Nachdem  Jesus  seinen  Geist  aus-  und 
übergeben  hatte,  so  war  auch  seine  tiefste  Erniedrigung,  die  ihm bis  zum Tode  des 
Kreuzes bestimmt war, zu Ende. Daher zeigte sich sein Vorzug auf mancherlei Weise gleich 
nach seinem Tode. Er war wohl um unsrer Sünde willen unter die Übeltäter gerechnet; 
aber nachdem er unsre Sünden durch seinen blutigen Tod versühnt und abgetan hatte, so 
ehret  ihn  sein  Vater  durch  seine  besondere  Vorsorge  und  lässt  ihm  auch  Ehre  von 
Menschen widerfahren. Die Kriegsknechte dürfen seine Gebeine nicht mehr antasten, noch 
seinen Leib mit den andern an einen gemeinen Ort bringen. Ein ansehnlicher Mann vom 
hohen Rat nimmt sich selbst der Bestattung seines Leichnams an, bittet sich denselben 
vom Richter aus. Dieser schenkt ihn ihm. Darauf nimmt er ihn vom Kreuz und macht seine 
Bestattung  so  stattlich,  als  er’s  machen  konnte,  legt  ihn  auch  in  sein  eigenes  neues 
Grabmal. Das sind lauter ehrwürdige Umstände, die ein Herz, das seinen gekreuzigten 



- 213 -

Heiland lieb hat, zärtlich rühren und erbaulich belehren können. Ich will aber davon jetzt 
nicht weiter reden, sondern nur

1. auf den Grund des Glaubens sehen,

der in dem Begräbnis Jesu Christi liegt. Wir dürfen in dieser Absicht wohl nachdenken: 
warum hat sich denn der vollendete Versöhner auch in das Grab legen lassen? Jesus wäre 
ja  wohl  berechtigt  gewesen,  nachdem  er  durch  seinen  Tod  die  Macht  des  Todes 
überwunden  hatte,  so  leicht  sein  Leben  wieder  zu  nehmen.  Gleichwie  sich  seine 
G e r e c h t i g k e i t ,  die  er  im  Fleisch  bis  in  sein  Sterben  bewiesen  hatte,  a l s o b a l d 
geäußert hat, dass auch der Hauptmann noch beim Kreuz mit bestürztem Herzen ihm 
darüber Zeugnis und Ehre gab, und gleichwie sich die Kraft seines unauflöslichen Lebens 
in seinem sieghaften Geist a l s o b a l d  im Unsichtbaren so mächtig erzeigt hat, so wäre er 
ja  befugt  gewesen,  durch dieselbe auch seinen erblassten Leib sogleich in  das Leben 
herzustellen. Aber er wollte uns i n  a l l e n  S t ü c k e n  ä h n l i c h  w e r d e n ,  um uns in 
allen  Stücken  h e l f e n  zu  können  (Hebr.  2,17).  Wir  erkennen  hieraus d i e  G n a d e 
u n s e r s  H e r r n  J e s u  C h r i s t i ,  dass er sich um unsertwillen auch in das G r a b  hat 
legen lassen und sich darin aufhalten wollen. Denn ob es schon seinen Erlösungsrechten 
und seinem Hingang zum Vater nicht gemäß war, sich lange darin zu verweilen, so hat er 
doch  diesen  Zustand n i c h t  ü b e r g e h e n  wollen.  Ihm  kam  es  gar  nicht  zu,  die 
Verwesung zu sehen; denn er war der Heilige Gottes (Ps. 16,10), „und Sünde war nicht in 
ihm“ (1. Joh. 3,5).  U n s e r e  Sünde aber, die auf ihn gelegt war, war schon am Kreuze 
abgetan. Doch sollte sein Opferleib auch noch zur Grabesstätte kommen. Denn das ist 
u n s e r  Weg, den alles Fleisch gehet. Da David am Ende seines Lebens war, so sagte er 
zu seinem Sohn: „Ich gehe hin den Weg aller Welt, oder den alle auf Erden gehen“ (1. 
Kön. 2,2). „Und er ist gestorben und begraben, und sein Grab ist unter uns bis auf diesen 
Tag,“ sagt Petrus nach langen Jahren davon (Apg. 2,39). Diesen  u n s e r n  Weg wollte 
unser Erlöser auch betreten und sich auch darin f ü r  u n s  h e i l i g e n .  –  Um der Sünde 
willen,  wodurch  wir  die  rechte  Kraft  unsers  Lebens  verloren  haben  und  in  die 
Verweslichkeit gefallen sind, muss der Staub wieder zur Erde kommen, wie er gewesen ist  
(Pred. 12,7). Aber das wäre nun ein jämmerliches Ziel unsrer Schicksale nach dem Urteil 
des Gesetzes, wenn nicht eine neue Gnade in Christo uns unwürdigen Sündern geschenkt 
worden wäre. Dass nun die Grube nicht unser Richtplatz sein, und dass man nicht klagen 
darf: „Wird dir auch der Staub danken und deine Treue verkündigen?“ das haben wir allein 
unserm Erlöser zu danken. Darum hat er auch hierin mit uns und unsern Begegnissen 
Gemeinschaft haben und nichts zurück lassen wollen. Denn sein ganzes Erlösungswerk 
war darauf eingerichtet,  dass er u n s  m i t  s i c h  durch  a l l e  menschliche Umstände 
d u r c h -  und aus  denselben  h e r a u s  führen wollte  nach dem Geheimnis  des  Willens 
Gottes über uns zur Seligkeit. Deswegen wurde sein heiliger Leichnam auch noch zum 
Grabe beschickt. Er schickt sich auch noch für die Grabesgruft, darein gelegt zu werden; 
denn es war doch noch der Leib seiner Erniedrigung, den er zum Opfer hingegeben hatte; 
es war doch der Leib der Schwachheit in der Ähnlichkeit des sündlichen Fleisches, welche 
er aus unserm Mittel angenommen hatte. Und gleichwie der alte Mensch mit gekreuzigt 
worden ist, so wurde der Leib der Sünde an seinem begrabenen Leibe gar aufgehoben 
und weggeschafft  (Röm. 6,6).  Denn aus seinem Grabe kam keine Schwachheit,  keine 
Gestalt des sündlichen Fleisches mehr zum Vorschein; sondern diese blieb zurück, ja sie 
war verschlungen in das Leben, in die verklärte Gestalt seines herrlich gewordenen Leibes. 



- 214 -

Sehet also, an dem ordentlichen E n d e  unsers Ganges auf Erden hat Jesus die große 
Ä n d e r u n g  machen und an dem verschlossenen Grabe die Tür in das unverwesliche 
Leben öffnen wollen. Auf solche Weise wurde erfüllt, was von ihm im sechzehnten Psalm 
stehet: „Du hast mir kund getan die Lebenswege“ (Vers 11). Jesus hat den Totenweg, der 
uns zur Verwesung brachte, durch sein Begräbnis zu einem Weg in das Leben gemacht. 
Wäre er nicht begraben worden, sondern hätte seinen Leib noch den ersten Abend nach 
seinem Verscheiden in unsterbliche Gestalt verwandelt, so könnten sich die, welche in der 
Erde schlafen liegen, seiner Gemeinschaft in diesem ihrem Zustande nicht getrösten, so 
wären sie in dem Grabe von ihm allein gelassen, und man könnte nicht denken, dass sie 
darin m i t  i h m  wären. Um ihretwillen hat e r  s e l b s t  auch einen s t i l l e n  S a b b a t  in 
dem  Grabe  gehalten  und  dadurch  d i e s e n  ganzen  Aufenthalt  zu  einer  sanften 
Sabbatsruhe denen gemacht, d i e  i n  d e m  H e r r n  und in  der  Gemeinschaft  eines 
To d e s  s t e r b e n .  Es ist ja merkwürdig, dass er nur diesen vollen Tag des S a b b a t s  in 
Josephs Gruft zugebracht und am frühen Morgen als die Sonne der Gerechtigkeit aus dem 
Dunkeln hervorgebrochen und erstanden ist. Wer dem Herrn stirbt, der kann und darf um 
dieser Ursache willen die Zeit, darin er unter die Toten gezählet wird, für nichts anders als  
für einen vollen Ruhetag halten, bis der Morgen der Ewigkeit anbricht und die Herrlichkeit 
des Herrn ihm in die Augen leuchtet. Noch mehr: wäre Jesus nicht begraben worden, so 
hätte er nicht bewiesen, dass er ü b e r  d i e  To t e n ,  so in den Gräbern liegen, H e r r  sei. 
Gleichwie er alsobald nach seinem Tode in dem Unsichtbaren gezeigt, dass er der Herr der 
erlöseten Seelen sei, und noch selbigen Tages den Schächer in das Paradies eingeführt 
hat: also wollte er auch dadurch, dass er sich als einen Toten unter die Erde legen ließ und 
aus  derselben  durch  die  Auferstehung  hervorkam,  zeigen,  dass  er  der  Herr,  der 
Lebensfürst  der  To t e n  sei.  So  hat  er  sein  Re c h t  über  alle  Toten  dargetan,  und 
w i r k l i c h e n  Besitz zu seiner vollmächtigen Herrschaft über das ganze Reich des Todes 
genommen, und damit die Schlüssel des Todes und der Hölle in seine Hand bekommen. 
Deswegen beruft er sich selber darauf, wenn er zu Johannes, der über dem Anblick seiner 
Majestät wie tot zu seinen Füßen fiel, spricht: „Fürchte dich nicht; Ich bin der Erste (der 
Anfänger des Lebens) und der Letzte (der auf dem Staube mit Sieg stehen wird, Hiob 
19,25 Grundtext), und der Lebendige (aus ich selbst, und durch sich selbst). Ich war tot 
(ein Toter geworden); und siehe (jetzt die Beschaffenheit meines Lebens), ich bin lebendig 
(der Lebendige, der Herr des Lebens) in die ewigen Ewigkeiten, und habe die Schlüssel 
des Todes und der Hölle (dazu, dass alles, was im Tod und der Hölle ist, unter meiner 
souveränen Macht steht und ich damit schalten und walten kann) (Offb. 1,17.18). Wir 
sollen in a l l e n  unsern Z u s t ä n d e n , welche nach der über uns eingeführten göttlichen 
Ordnung unsere Menschheit betreffen, einen Herrn, einen Christ, ein H a u p t  haben, unter 
welchem wir stehen. Dazu hat uns der barmherzige Vater seinen Sohn selbst gegeben. 
Darum musste der Zustand nach dem Tode auch von ihm gleichsam eingenommen und 
unter seine Hand gebracht werden. Paulus leitet ausdrücklich das Recht seiner Vollmacht 
über diese Toten aus diesem Grunde her, wenn er Röm. 14,9 sagt: „Dazu ist Christus (der 
Gesalbte Gottes) gestorben und, auch aus dem Grabe lebendig worden, auf dass er beides 
über Tote und Lebendige herrsche.“ Er will sagen: Nun haben ja die Toten an ihm auch 
ihren rechtmäßigen Herrn. Der des Todes Gewalt hatte, ist nicht mehr ihr Beherrscher. 
Christus  hat  ihm seinen Harnisch  ausgezogen und ihn  gefangen genommen.  Der  Tod 
selbst ist durch ihn abgetan. Nun lässt sich’s auch gut sterben und ohne Grämen ein Toter 
werden und sein, da man weiß, was man auch als ein Toter für einen Herrn hat, und auf  
ihn zum Leben hoffen kann. Nun darf man nicht mehr mit jammerndem Zweifel fragen: 
Wer wird mich erlösen von dem Leibe dieses Todes oder von dem Tode dieses Leibes, 
wenn  es  auch  wirklich  an  dem  ist,  dass  dieser  tote  Sündenleib  in  seine  gehörige 



- 215 -

Verwesung geht? Wir w i s s e n , dass wir auch einen Erlöser aus dem G ra b e  haben, der 
b e f u g t  und  m ä c h t i g  genug ist, uns durch die Kraft seiner Auferstehung aus unsern 
Schlafkammern hervor zu rufen und in ein neues Leben herzustellen.

Noch Eins: wenn Jesus nicht begraben, und alsdann erst auferwecket worden wäre, 
so wäre die überschwängliche Größe der Macht Gottes, die in ihm gewirkt hat, nicht so 
augenscheinlich geworden. Es hätte das Ansehen haben können, als wenn an uns die 
Wirkung seiner kräftigen Stärke viel weiter ginge, sofern sie uns aus den Gräbern holte 
und  ins  himmlische  Wesen  versetzte,  als  sie  sich  an  Christo,  unserm  Haupte,  selbst 
bewiesen hätte.  Das wäre den Heilswegen Gottes zuwider.  Denn an Christo sollen wir 
erkennen, was an uns geschehen kann und soll,  und unsern Glauben darauf gründen. 
Deswegen wünscht Paulus erleuchtete Augen des Herzens dazu, dass doch der Glaube 
diese Vergleichung von ihm auf uns zu seiner Stärkung machen möge. Der Glaube soll 
dadurch erhabene Gedanken bekommen, welche und welcher Art da sei die Größe eben 
derselben göttlichen Kraft, die sich an den Gläubigen beweisen werde, wie dieselbe in 
Christo gewirkt habe, da Gott ihn von den Toten auferwecket hat und gesetzt zu seiner 
Rechten im Himmel (Eph. 1,20).  Dies alles soll  uns nun dazu gereichen, dass wir  die 
heiligen Absichten der Weisheit und Gütigkeit Gottes über uns in Christo Jesu erkennen 
und mit demütigstem Dank verehren mögen. Es ist auf allen Seiten alles in Richtigkeit 
gesetzt. Unser ganzer Weg zum Eingang in das himmlische Reich ist durch den würdigen 
Vorgänger für uns eingeweihet, bereitet und geheiligt worden. Auf diesem Wege, den er 
selbst in seine Herrlichkeit gegangen, kann er nun und will unser Herzog und Führer sein. 
Wir können also den gemeinen Weg, den alles Fleisch gehen muss, zu einem frohen und 
seligen Lebensweg haben, wenn wir denselben mit Christus gehen und ihn zum Herrn und 
Haupt  haben,  dass  er  uns  seinen  Weg  zum Reich  der  Herrlichkeit  führe.  Um dieser 
Ursache willen lässt der Heiland seine Gläubigen, die wirklich in der Gemeinschaft seines 
Todes und seiner Auferstehung stehen, auch noch diesen allgemeinen Todesweg gehen, 
und zeigt ihnen auf demselben den wirklichen Durchgang in das Leben.

Man darf deswegen an seiner vollkommenen Erlösung keinen Anstand haben, noch 
denken: wenn dem also wäre, so sollte ja für uns weder Tod noch Grab mehr übrig sein! 
Damit würde der ganzen Gnadenhaushaltung Gottes, die so herrlich ausfallen wird, und 
der Kraft der einmal geschehenen Erlösung Jesu widersprechen und ihr Preis geraubt. Ich 
weiß  aber,  dass  nicht  nur  Spötter  aus  widerstrebender  Argheit,  sondern  auch 
unverständige Gemüter, denen die Gnadenwege des Heils noch unbekannt sind, manchmal 
denken  und  sagen:  Warum  müssen  wir  dann  noch  sterben?  warum  steht  uns  das 
schreckhafte, finstere Grab noch bevor, wenn Christus den Tod abgetan und das Leben 
erworben hat? Den Spöttern hat man nicht Ursache darauf zu antworten; denn sie haben 
weder Teil noch Ansprache an diesem Wort des Trostes, so lange ihr Herz nicht aufrichtig 
ist vor Gott (Apg. 8,21). Aber den schwachen Gemütern soll man billig antworten: Jesus 
hat als der andere Adam, als der Herr, der sich für uns dargegeben, die Sünde und was 
damit verbunden war, wahrhaftig und vollkommen abgetan durch sich selbst. An ihm hat 
es sich gezeigt, da er auferstanden ist von den Toten, dass die Sünde, welche auf ihn mit  
ihrer  Schuld und Strafe  gelegt  ward,  völlig  getilgt,  der  Tod in  Sieg verschlungen,  der 
Ausgang aus dem Grabe eröffnet, die Schwachheit in Kraft verwandelt, und das sterbliche 
Bild in Klarheit dargestellt sei. Und das ist u n s r e  Erlösung. Denn er ist der Durchbrecher 
für uns geworden (Micha 2,13). Wir dürfen, wir sollen uns bei seinem Evangelium der von 
ihm ausgeführten Sache annehmen, als wenn sie schon an uns selbst geschehen wäre. 
Denn sie ist u n s , in Absicht auf uns und in unser aller Namen geschehen. Dies große Heil 
ist u n s  erworben. Der Sohn Gottes hätte ja um seinetwillen nicht bedurft, durch den Tod 



- 216 -

und das Grab in das herrliche Leben überzugehen. Darum sollen wir seine Gemeinschaft 
mit uns nach den Zuständen, worin er uns auf Erden angetroffen hat, recht erkennen, und 
seine Vollendung als unsere Errettung ansehen und annehmen; uns geht es an, und wir 
sollen mit Freuden bekennen: „Es hat überwunden der Löwe aus dem Stamm Juda, das 
geschlachtete Lämmlein!“ (Offb. 5,5). Gott sei Dank, der uns den Sieg über Sünde, Tod 
und Verwesung geschenket hat durch unsern Herrn Jesum Christum!“ (1. Kor. 15,57). Es 
waren  u n s r e  Feinde, die an ihn, unsern Goel, gesetzt haben. Und er hat dieselben an 
sich selbst zu Schanden gemacht und abgetan. Sein Sieg ist unser Sieg. Nun hat der Vater  
zur Ehre seines Sohnes und zum ewigen Preis seiner auf einmal geschehenen Erlösung 
eine Haushaltung des Glaubens an seinem Namen aufgerichtet, dass er durch die Rechte 
seiner Macht an allen, die sich ihm ergeben, auch ausführe, was an ihm, unserm Haupt, 
geschehen ist; und zwar in derjenigen Ordnung, wie es an ihm vollendet worden. Darum 
heißt er auch der Erstling, der Erstgeborne von den Toten, der den Vorgang und eine 
Menge nach sich hat, (Kol. 1,18). Er will es auf eben demselben Wege an den Seinen zu 
Stande  bringen  und  ausführen,  worin  er  ihnen  vorangegangen  ist.  Ihr  Sterben,  ihr 
Ausgang aus diesem Jammertal soll ihnen auch eine Vollendung werden. Wenn demnach 
Gläubige in dem Herrn sterben, so sterben sie wirklich der Sünde vollends gar ab, die noch 
in ihrem Fleisch wohnte. Von ihrem Heilande heißt es auch: „Er sei der Sünde gestorben 
auf einmal“ (Röm. 6,10). Man muss ja der Sünde gestorben, von ihr (dass ich so sage) 
ganz weggestorben sein, wenn man in den Himmel, in Gottes Reich aufgenommen werden 
und eingehen will. Das sündliche Fleisch und Blut kann das Reich Gottes nicht ererben, 
und die Verwesung ererbet nicht die Unverweslichkeit (1. Kor. 15,50). Und darein zeigt 
sich vornehmlich,  was unsere Gemeinschaft  mit  dem Tode Jesu wirke.  Denn wenn es 
möglich wäre, dass ein Mensch tausendmal stürbe, so würde doch sein Hinsterben niemals 
so  viel  austragen,  dass  er  der  Sünde  abgestorben  wäre,  wofern  er  nicht  in  der 
Gemeinschaft des Todes Christi stirbt. Vielmehr würde er nur in seinen Sünden zur Strafe 
des Gerichts und andern Todes gefangen sein. Daher wird der Glaube gleich auf den Tod 
unsers Erlösers gewiesen. Von dem an, dass man Christum im Glauben ergriffen und mit 
ihm vereinigt worden ist, darf und kann man sich dafür halten, dass man mit ihm der 
Sünde  gestorben  sei;  und  wenn  es  nun  zum  wirklichen  Verscheiden,  zum  endlichen 
Abdrücken kommt, so geschieht nur in wirklicher äußerlicher Tat, was schon vorher viel 
hundertmal in unserm Glaubenssinn geschehen ist: man stirbt vollends gar von der Sünde 
und allem ihrem Wesen weg und wird in Christi Weg vollendet. So sollen seine Gläubigen 
auch bei ihrem wirklichen Sterben und in ihrem Tode erfahren, dass ihr Erlöser und Herr 
die Macht des Todes schon abgetan und zunichte gemacht habe, und ihre Seelen nicht in 
das  Gericht  kommen  lasse.  Sie  sollen  in  dem  Grabe  wirklich  erfahren,  dass  er  die 
Auferstehung der Todten sei (Joh. 11,25). Wer nun an ihn glaubt, der kann schon über alle 
ihm noch bevorstehenden Schritte seines Weges getrost hinaus- und auf das herrliche Ziel 
seiner  Hoffnung  mit  Freuden  hinsehen.  Gegen  alles,  was  dem  natürlichen  Menschen 
fürchterlich und unangenehm vorkommt, gibt einem Christen der Glaube den Ausschlag: 
„Ich weiß, dass mein Erlöser lebt!“ (Hiob 19,25). Und so wird die Gemeinschaft des Todes 
und  der  Auferstehung  Jesu,  die  er  in  dem Glauben  aufgenommen hat,  an  ihm selig 
ausgeführt und herrlich vollendet! Hier zeigt sich demnach schon, was der Glaube für 



- 217 -

2. einen großen und mannigfaltigen Nutzen auch aus dem Begräbnis Jesu  

zieht.

 D i e s e r  N u t z e n  f ä n g t  g l e i c h  b e i  u n s r e r  Ta u f e  a n .  In derselben 
werden wir  durch  den Glauben Christo  und damit  auch  seinem Begräbnis  einverleibt. 
Unser Christentum fängt mit dem Sterben und Begrabenwerden an. In Christum getauft 
werden heißt in seinen Tod getauft und hinein gesenkt werden. So erklärt sich Paulus 
darüber  (Röm.  6,3),  und heißt  die  Taufe  eine Ä h n l i c h k e i t  d e s  To d e s  C h r i s t i 
(Röm 6,5). Daran hanget auch gleich das Begrabenwerden. Darum schließt der Apostel 
auch daraus: „So sind wir nun mit ihm begraben durch die angenommene Taufe in seinen 
Tod“ (Röm. 6,4), und macht dadurch unsre Verbindung mit diesem ganzen Stande unsers 
Heilandes und unsre Verpflichtung zu gleichem Tode noch viel dringender und völliger.

Das  Begrabenwerden  macht  die  völlige  Scheidung  von  der  Gemeinschaft  und 
Gesellschaft der lebendigen Menschen. Jesus will diejenigen, welche sich ihm ergeben und 
ihn für ihren Herrn annehmen, so wenig in einigem Zusammenhang und gemeinsamen 
Wesen mit der Sünde, mit der verderblichen Lust der Welt und ihrer Eitelkeit lassen, als 
ein  Begrabener  noch  etwas  mit  den  Lebendigen  gemein  hat.  Sie  sollen  davon  so 
geschieden sein, als er von dem Lande der Lebendigen in seinem Grabe geschieden war. 
Darum will er sie gern gleich mit in sein Grab hinein nehmen, und macht sie desselben 
schon  in  der  Taufe  teilhaftig.  Ach,  wenn  unsre  Christen,  wie  sie  insgemein  sind, 
erkenneten,  was  ihres  Taufe  ausweist,  wie  würden  sie  sich  schämen,  dass  sie  ihrer 
Verpflichtung  so  schnurstracks  entgegen  handeln!  Unsere  Taufe  hat  uns  schon  die 
Anweisung gegeben, wo der Sündenleib samt dem ganzen Zusammenhang, den er mit der 
Welteitelkeit,  mit  dem Tode und Verderben hat,  hingehöre und wohin wir  ihn bringen 
sollen. Wir legen ihn in den Tod und in das Grab Jesu hinein, dass er darin abgetan sei, 
wie es der Erlöser wirklich dadurch vollendet hat. Durch das gläubige Bekenntnis zu Jesu, 
der für uns gekreuzigt, gestorben und begraben worden, treten wir bei der Taufe wirklich 
ein in die heilige, innige und wesentliche Gemeinschaft mit Jesu und der ganzen Kraft 
seines Todes und seiner Auferstehung, bis sie auch an uns vollendet sei. Darum sind wir in 
diesem Glauben befugt,  uns  dafür  zu  halten,  dass  wir  der  Sünde tot  seien,  und uns 
danach zu achten, als wenn wir schon wirklich begraben und dadurch von dieser Welt und 
all ihrem Wesen geschieden worden wären. Das bringt die Taufe auf Christum mit sich. 

Und wer Jesum wahrhaftig erkannt hat und im Glauben an ihn steht, der nimmt sich 
diese Gemeinschaft des Grabes Jesu täglich zu seinem Vorteil und Trost. Er weiß, wo er 
mit dem Leibe der Sünde und des Todes h i n  d a r f  u n d  h i n  s o l l .  Er kann denselben 
nicht wirklich von sich legen, sondern muss ihn auf der Welt noch an sich tragen; aber er 
kann und soll  ihn täglich in das Grab Jesu, seines Erlösers, durch den Glauben hinein 
legen. Es ist nicht ohne, dass wahre Gläubige von diesem sündigen Leibe nicht anders 
denken, als Paulus davon sagt: „Darinnen seufzen wir, und sind beschweret,“ (2. Kor. 5,4). 
Unter  aller  Beschwerde,  die  den Geist  drückt  und demütigt,  ist  ihnen dies  zu  großer 
Erleichterung, das sie ihre Bürde doch immer wieder von sich legen. Wie dann? Sie freuen 
sich schon im Glauben darauf und sind in demselbigen gewiss, dass, wenn sie denselben 
endlich werden gar in das Grab legen dürfen, er auch alsdann in der Gemeinschaft des 
Grabes Christi wirklich und völlig werde abgetan werden. Und in diesem Sinn scheiden sie 
sich durch den Geist des Glaubens völlig von allem dem, was nicht in das wahre Leben 
taugt. Da heißt es: „Sünde, Welt, Fleisch, Tod und Verwesung! was von dir noch an mir 
klebt, wird nicht immer an mir bleiben; Jesus wird es schon vertreiben, wenn er mich zu 
sich erhebt.“



- 218 -

Lieber Jesu! was ich noch in meinem sündlichen Fleisch fühle, worin mich der Leib der 
Sünde und des Todes noch beschwert, was sich noch vom Geiste der Welt bei mir regt, 
das ist ja schon an deinem Kreuze abgetan, in deinem Tode getötet und in deinem Grabe 
gar abgeschafft worden. Dahin verweise ich alles, was nicht in dein Leben gehört, denn du 
hast mich einmal in die Gemeinschaft deines Todes und Grabes aufgenommen, mit  d i r 
gestorben und begraben zu sein. Darüber will ich halten, bis ich die völlige Erlösung des 
Leibes von dir erlange. Zur Ehre deines Todes und deines Begräbnisses wirst du es so an 
mir  ausrichten,  dass  auch  die  volle  Kraft  deiner  Auferstehung  an  mir  offenbaret  und 
verherrlicht werde. Dazu gebe ich mich dir hin. Tue mit mir nach allen Rechten deiner 
Erlösung. O, wie gerne will ich diesen toten Leib zu Grabe tragen lassen! Wie freue ich 
mich, dass dies elende Leben, das doch lauter Tod ist, gar wird ausgehen, und ich aus 
deinem Tode und Grabe her ein neues, himmlisches Leben durch deiner Auferstehung 
allmächtige Kraft erlangen werde! Darum kompromittiere (willige) ich von Herzen darauf, 
dass ich deines Todes sterbe und das Ende aller meiner Schwachheit in der Gemeinschaft 
deines Grabes finde. Ich sehne mich nach dem fröhlichen Ausgange aller Sterblichkeit, und 
glaube, dass ich auch mit dir leben werde (Röm. 6,8).

So  denkt,  so  redet  ein  gläubiges  Herz  mit  seinem Heilande  darüber.  Und  dieser 
GLaube macht ihm das irdische Leben leicht und die Beschwerlichkeiten desselben (davon 
es  freilich  anders  hält  als  irdisch-gesinnte  Weltherzen),  wohl  erträglich.  Ja,  diese 
Glaubensübung ist die eigentliche und tägliche Ablegung des alten und Anziehung des 
neuen Menschen,  wozu Paulus  (Eph.  4,22)  ermahnt.  Wie  kann der  alte  Mensch  jetzt 
besser  und  völliger  abgelegt  werden,  als  wenn  man  ihn  mit  solchen  wahrhaftigen 
Glaubensgedanken in Jesu Grab hinein legt? Da eilt man mit ihm gleich dem Ende, der 
völligen  Abtuung  zu,  und  kann  sich  dagegen  im  Geist  seines  Gemüts  desto  heiterer 
aufrichten  und  in  der  Wahrheit  Jesu  Christi  so  erneuern,  dass  man  die  Kraft  seiner 
Auferstehung fasse, in und mit Christo im Geist lebe, und dadurch am neuen Menschen 
gestärkt  werde.  Das  ist  ein  nötiges  und  beständiges  und  heilsames  Geschäft  der 
Gläubigen,  wodurch  sie  das  Begräbnis  Christi  ehren  und  ihre  Treue  nach  ihrer 
Taufverpflichtung gegen Jesum beweisen.  Und wer  sich  darin  treulich  übt,  sollte  dem 
hernach vor dem wirklichen Sterben und vor dem Grabe grauen? Das ist auch

 der zweite Nutzen, den der Glaube aus dem Begräbnis Christi zieht. E s  b r i n g t 
u n s  v o n  u n s e r m  L i e g e n  i n  d e r  k a l t e n  E r d e  g a n z  a n d e r e  G e d a n k e n 
b e i ,  a l s  a l l e  ü b r i g e n  M e n s c h e n  d a v o n  h a b e n  m ü s s e n .  Dieses 
Angedenken ist  der Natur unangenehm, ja schauerlich.  Denn im Grabe findet sie ihre 
völlige Zerstörung. Kein Wunder, dass die Menschen sich davor entsetzen, die nur aus und 
nach der Natur leben und es allen ihren Vorstellungen nicht abgewinnen können, dass sie 
damit wohl zufrieden wären. Das ist ein Vorrecht des Glaubens an Jesum. Ehe Jesus im 
Grabe gelegen ist, hielt man die Abkürzung des Lebens und die Sammlung zu den Toten 
für ein betrübtes Schicksal. Da hieß es: „Der Tod rühmet dich, Herr! nicht, und die in die 
Grube fahren, warten nicht auf deine Wahrheit,“ wie Hiskias sagte, (Jes. 38,18). Aber nun 
ist  es  etwas  Sanftes  und  Vergnügliches,  zu  Grabe  zu  gehen,  für  diejenigen,  die 
Gemeinschaft mit Jesu haben. Es ist zwar an dem, dass dabei über ihr Fleisch auch ein 
Gericht ergehe, welches überhaupt die Menschen trifft, und woran diese den Vorzug der 
Gläubigen nicht gewahr werden können. Aber dies Gericht, das für den alten Menschen 
gehört, darf sie weder befremden noch erschrecken. Denn sie haben ihn kraft ihrer Taufe 
schon lang und oft in dieses Gericht übergeben, und wissen, dass sie von dem Augenblick 
an in ihrem freigemachten Geiste Gott leben (1. Petr. 4,6), und ihr in Verwesung gehender 
Leib doch auf Hoffnung in die Erde gesaet wird, dass wenn die Schwachheit um und an 



- 219 -

wird  von  ihm sein  abgetan,  er  in  Kraft,  in  Klarheit,  in  unverweslicher  Gestalt  hervor 
komme,  darum,  weil  Gottes  Geist  schon  hier  in  ihnen  gewohnet  hat  (Röm.  8,11). 
Deswegen sehen die Gläubigen auch ihre Verbergung in die Erde nicht anders an als den 
letzten Schritt des Ganges, den sie ihrem Herrn aus dem Jammertale in seine Freude und 
Herrlichkeit nach- und nun entgegen gehen. Und in den Schriften des neuen Testaments 
ist  ihr  stiller  Aufenthalt  allemal  sehr  lieblich  und  ehrwürdig  vorgestellt,  wenn  sie  die 
Entschlafenen im Herrn heißen, die nun ruhen von ihren Mühseligkeiten (1. Thess. 4,14; 
Offb. 14,13). Und auch diese Ruhe ist schon ein Vorspiel ihrer zu erwartenden Herrlichkeit, 
wenn Jesus ihren nichtigen Leib seinem herrlichen Leibe gleichförmig machen wird (Phil. 
3,21). Daher ist es ihnen auch ein stiller Sabbatstag, bis des Herrn Tag anbricht, und ihre 
Augen wieder aufgetan werden, den zu sehen, dem sie gelebt haben und gestorben sind. 
Das bringt ihre lebendige Hoffnung mit sich, dazu sie wiedergeboren worden sind durch 
die Auferstehung ihres Herrn Jesu Christi (1. Petr. 1,3).

Es bleibt demnach dabei, dass es wahren Christen allezeit wohl geht im Tode, nach 
dem Tode im Grabe und in der zukünftigen Welt. Sie sind dazu berufen und erwählet, dass 
Jesus seine Gemeinschaft an ihnen verherrliche und an ihnen zum Preise seiner ewigen 
Erlösung offenbare, was sein Kreuz, Blut, Tod, Grab und Auferstehung denen austrägt, die 
an ihn glauben. Das ist uns allen auch zugedacht. Lasse doch niemand zu seinem eigenen 
und ewigen Schaden dahinten, was er haben kann! Haltet an mit redlichem Herzem mit 
ernstlichem Gebet, mit getrostem Glauben, dass euch das Evangelium von Jesu, euerm 
Heiland, in der Gemeinschaft seines Kreuzes, Todes und neuen Lebens zur vollen Kraft, 
Geist und Leben werde. So werdet ihr davon einen Segen nach dem andern zum Heil 
eurer Seelen erlangen, bis die volle und reife Frucht aufgeht in seinem himmlischen Reich, 
darauf wir warten.

Nun, liebster Jesu! Dir sei jetzt und ewiglich Dank, Lob und Preis für alles, was du uns 
zu gut übernommen und ausgeführt hast bis in deine Herrlichkeit! Ehre sei deinem Kreuz 
und Tod, wodurch du uns erlöset und dir zum Eigentum erkauft hast! Walte nun über uns 
als unser Herr und Haupt in Gnade und Wahrheit nach dem ewigen Testament in deinem 
Blut! Wir überlassen uns dir, dass du deine Liebe und den Vorsatz des Vaters, der in dir 
über uns von Ewigkeit beschlossen ist, an uns vollendest zu deinem Preis. Nimm dich 
unsrer an vor dem Vater als unser Priester und Fürsprecher, so lange wir noch in der 
Schwachheit wallen, damit uns nichts unsern Frieden und den Ruhm unserer Hoffnung 
stören  und  kränken  möge.  Und  dazu  lass  deine  heiligen  Verdienste  und  unsere 
Gemeinschaft  mit  dir  an  uns  kräftig  sein,  damit  wir  uns  noch  immer  inniger  mit  dir 
vereinigen und, was wir noch im Fleische leben, nur dir leben und im Gehorsam deines 
Willens wandeln mögen. Um deiner Leiden und Schmerzen und deines Blutes und Todes 
willen heilige uns dir und mache uns dir zu einem ganzen Opfer mit Leib und Seele. Eigne 
uns dir so ganz zu, wie du das Recht an uns hast und wir dir gerne zugestehen, weil du 
unser vollendeter Erlöser worden bist. Wir schauen dir nun entgegen und harren dein, bis  
es dir gefällt, uns vollends frei zu machen von allem, was uns noch beschwert, und uns 
auszuhelfen zu deinem himmlischen Reich. Indessen stärke unsern Glauben und Geduld 
mit allen deinen Auserwählten, und lass deinen Geist zum Siegel unserer Kindschaft gegen 
den Vater  und zur  ewigen Gemeinschaft  mit  dir  auf  uns ruhen bis  auf  unsers  Leibes 
Erlösung. Wir freuen uns dein, Herzens-Jesu! und trauen es dir zu, dass du nach deiner 
Treue noch mehr an uns tun wirst, als wir bitten und verstehen. Verherrliche eben deinen 
und deines Vaters Namen an uns armen Unwürdigen nach dem Wohlgefallen deiner Liebe 
in Ewigkeit!

Amen


