Evangelischer

(blaubens — (brund

in der

heilsamen Erkenntnis
der

meiden 3Jesu thristi

Aus den vornehmsten Hmstanden der heiligen

]ﬂassions-@eschichte in 23 lﬂredigten

von

M. Friedrich Christoph Steinhofer

weiland Special-Superintendent in Weinsberg

Stuttgart
Verlag der evangelischen Blicherstiftung 1867, 3. Auflage

© Neu bearbeitet und herausgegeben von Thomas Karker, Bremen
12/2025



10.

11.

12,

13

14.

15.

16.

17

1o

Jesus, das von Gott zuvor versehene und unschuldige Lamm
(Matthdus 26,1 — 13; Markus 14,1 — 9; LUKaS 22,1) .........cccceuveeeniiiniiennnnnn.

Jesus wascht seinen Jiingern die FiiBBe (Johannes 13,1 —20) ............

Jesus stiftet bei dem Essen des Osterlammes sein Abendmah/
(Matthaus 26,17 — 29; Markus 14,12 — 25; Lukas 22,7 — 23) ....cccceeevuneeenn.

Jesus am Olberge
(Matthaus 26,30; Markus 14,26, Lukas 22,39, Johannes 18,1) .................

Jesus wird von Judas verraten
(Johannes 13,21 — 30; Matthaus 26,14 — 16; U.3.) ....c..ccceeuereuieiiiieiniiinnnns

Jesus bringt bei seiner Gefangennehmung seine Jiinger in Sicherheit
(Johannes 18,4 — 9; Matthdus 26,50 — 54, 1.3.) .......c.cveeuiiiiiiiiniiiniiinnnnns

Jesus gebunden, hingefiihrt und bei dem ersten Verhor geschlagen
(Johannes 18,12 — 14, 19 — 24, U.3.) .ccceuueiiirniiiiriiiiiie i

Jesus bekennt vor dem Hohepriester, dass er der Sohn Gottes sei
(Matthdus 26,59 — 68, Markus 14,55 — 65, LUKGS 22,63) .......cccccuvieviiinnnnnn

Jesus wird von Petrus verleugnet
(Matth. 26,69 — 75; Mark. 14,66 — 72; Luk. 22,56 — 62, Joh. 18,25 — 27)

Jesus wir vor des Pilatus Gericht angeklagt
(Matthaus 27,1.2; Markus 15,1, Lukas 23,1; Johannes 18,28; u.a.) ..........

Jesus bekennt vor Pilatus, dass er ein Konig sei
(Johannes 18,33 — 38, LUKAS 23,5 — 12) c..ccouueieriiiiiiiiiiiiii i,

Jesus wird gegeiBelt und mit Dornen gekront
(Lukas 23,23; Johannes 19,1; Matthaus 27,27 — 30; Markus 15,16 — 19, u.a.)

Jesus wird von Pilatus zum Tode verurteilet
(Matthdus 27,24.25; Lukas 23,24.25; Johannes 19,12 — 16) .....................

Jesus sein Kreuz muss Simon von Cyrene ihm nachtragen
(Matthaus 27,31.32; Markus 15,20.21; Lukas 23,26, Johannes 19,16.17)

Jesus gekreuzigt
(Matthaus 27, 33 — 35; Markus 15,22 — 24, Lukas 23,33, Johannes 19,17.18)

Jesus spricht: Vater, vergib ihnen!
(Markus 15,25; LUKAS 23,39) «...oeuiiiiiiie ittt ettt

Die Uberschrift des Kreuzes und die Teilung der Kleider Jesu
(Matthdus 27,37; Markus 15,26, Lukas 23,38, Johannes 19,19 — 22) ........

12

23

33

43

54

62

69

79

91

103

113

123

133

142

151

158



18.

19,

20.

21.

22.

23.

Jesus wird am Kreuz verspottet, und verspricht dem Schéacher
das Paradies
(Matthdus 27,39 — 44 Markus 15,29 — 32; Lukas 23,39 —43) ..cccccveunn..

Jesus ruft am Kreuz: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen?
(Matthdus 27,45.46; Markus 15,33.34; Lukas 23,44.45) .....ccc.cceveuvienncnnnnn.

Jesus befiehlt seinen Geist in des Vaters Hande
(Matthdus 27,50, Markus 15,37; Lukas 23,46, Johannes 19,30) ...............

Jesus lasst, indem der Vorhang im Tempel zerrei3t, sein Leben
(Matthdus 27,50,51,; Markus 15,37,38; Lukas 23,46, Johannes 19,30) ......

Jesu Seite wird mit einem Speer geoéffnet
(JORGNNES 19,31 — 37) ettt e e

Jesu Leichnam wird von Joseph in sein neues Grab gelegt
(Matth. 27,57 — 66; Mark. 15,42 — 47; Luk. 23,50 — 56, Joh. 19,38 — 42)

Seite

166

177

183

190

202

211



Morrede.

zu der ersten Auflage der Predigten Uber die Passion.

~T s ware mir niemals in den Sinn gekommen, gegenwartige Predigten in Druck zu
" geben, wenn nicht verschiedene Freunde und Liebhaber der géttlichen Wahrheit

gewinscht und begehrt héatten, dass in gleicher Art auch Passions-Predigten
herausgegeben werden mdchten, wie sie Uber die Sonn- und Feiertdglichen Evangelien
Unter dem Titel: ,Evangelischer Glaubens-Grund in der heilsamen
Erkenntnis Jesu Christi," im vorigen Jahr zu lesen bekommen haben. Die
Ursachen, die mich von diesem Vorhaben abgehalten hatten, sind leicht zu erachten. Es ist
in unserer Evangelischen Kirche bereits ein Uberfluss vorhanden von mancherlei
geistreichen und erbaulichen Betrachtungen der Leidensgeschichte unsers Heilandes,
sowohl in Predigten, als auch in anderweitiger Art des Vortrags aus den altern und neuern
Zeiten. Und wer sein Herz in dieser Erkenntnis weiden, starken und férdern will, dem wird
es diesfalls nicht an allerlei Handreichung fehlen kénnen. Niemals ist mir auch der
Gedanke beigegangen, mich mit irgend einem Andern, dem der Herr ein Zeugnis seines
Evangeliums anvertrauet hat, zu vergleichen oder zu messen. Doch wollte ich einem
solchen Verlangen nicht schlechterdings entgegenstehen. Ein gutes Wort kann auch noch
immer eine gute Statt finden. Es geschieht daher auch diese Ausgabe in derjenigen
Einfaltigkeit des Herzens, womit man sowohl der lauteren und heilsamen Wahrheit von
Jesu Christo zu dienen, als auch seinem Nebenmenschen zu derselben Erkenntnis
einigermaBen forderlich zu sein sich allewege angelegen sein lassen darf und soll. Man
Uberlasst demnach diese wenigen Zeugnisse beides der Gnade des Herrn, die auch ein
schwaches Wort zum Segen gebrauchen kann, und der ernsten Anwendung treugesinnter
Herzen, welche die blutigen Todesleiden ihres Erlésers gerne in Demut verehren und
derselben Frucht im Glauben genieBen wollen.

Dies Einzige mdchte hierbei zu melden nicht (U(berflissig sein Da die
Passionsgeschichte einen unerschdpflichen Schatz von géttlichen Wahrheiten in sich halt,
so kann man auch seine Erbauung auf mancherlei Weise darin suchen und daraus
herleiten. Vornehmlich kann es auf eine Weise geschehen, welche entweder mit den
unentbehrlichen Hauptgrinden des Glaubens ndher verbunden ist, oder in weiteren
nitzlichen Anmerkungen sich ausbreiten mag. Die Beschaffenheit meiner Zuhdrer, welchen
diese Betrachtungen in den Jahrgangen 1751 und 1753 vorgetragen worden, hat es
ohnehin erfordert, allerndchst bei demjenigen zu bleiben, was zur Grindung und
Befestigung des Herzens im Glauben an Jesum und sein vollglltiges Verdienst gehort. Es
ist mir daher unter der wirklichen Ausfertigung dieser Schrift erst vergnliglich geworden,
dass dieselbe als Zugabe oder als zweiter Teil des besagten, aus den ordentlichen
Evangelien vorgelegten Glaubensgrundes werde angesehen und gebraucht werden
kdnnen.

Es besteht die eigentlichste Wirkung des lebendigen Glaubens in der innigen und
unmittelbaren Zueignung dessen, was der Sohn Gottes, Jesus Christus, flr uns Sinder
getan und bis zum Tode des Kreuzes gelitten hat. Und darauf ist bei aller Gelegenheit
vornehmlich gesehen, und begierigen Seelen mit nétiger Anweisung so voran gegangen



-5-

worden, wie ich gewlinscht habe, dass ihr Herz unter wahrender Erklarung der Wahrheit
dartber denken mdchte, und mein Herz wirklich darliber gedacht hat.

Ich wiinsche demnach auch jetzt, dass eben dieser Glaubenssinn bei dem redlichen
Leser durch den Geist der Gnade erweckt und die Gemeinschaft der heiligen Verdienste
Christi dem Herzen desselben recht aufgeklart, in lebendiger Kraft bewiesen und zu einer
freudigen Hoffnung bestatigt werden mdge. Diesen erwiinschten und seligen Zweck zu
erlangen, wird ein guter Vorteil sein, wenn ihm jede Predigt unter wirklichem Aufschauen
auf Jesum, und so endlich das ganze Buch ein einiger Glaubensgedanke wird, den er
unausloschlich in seinem Herzen trage, und den ihm der heilige Geist Gottes versiegle bis
auf den Tag der Erlésung. Denn da die Wahrheit nicht anders als stlickweise, auch nur in
Ansehung ihrer Hauptgriinde, vorgetragen werden kann, so kommt es dabei auf diese
Ubung der erleuchteten und anhaltenden Glaubensbegierde an, dass man die besonderen
Stlicke der Erkenntnis in dem ganzen Erlésungswerk unsers Heilandes in Eins zusammen
fasse, und als einen unbeweglichen Grund einer voélligen Zuversicht auf seine einmal
geschehene und ewig kraftige Vollendung im Herzen habe. Alsdann wird man gewiss mehr
davon in der Klarheit seines Gemits erkennen, als man im Worte fassen und ausdriicken
kann, und mehr im Geist mit goéttlichem Frieden empfinden und schmecken, als in die
Gemitsgedanken gebildet wird, und noch mehreres in Christi Jesu haben und besitzen, als
unser Geist in diesem Leben je empfindet. Der Ausschlag von diesem allen ist: in IThm
zu sein und in IThm zu bleiben! Zu Ihm selbst und seinem offenen liebevollen
Herzen sei auch hiermit der heilsbegierige Leser hingewiesen, und seiner mit Blut
versiegelten Treue herzlich empfohlen!*

Geschrieben, Zavelstein, den 6. Marz 1754

1 Einen ausfiihrlichen Lebenslauf Steinhofers findet man in dessen: 128 kurzen Evang. Predigten.
(Stuttgart, Evang. Blicherstiftung).



1. Jiredigt

Jesus, das von (Bott zuvor versehene und unschuldige M amm.

Matthaus 26,1 — 13; Markus 14,1 — 9; Lukas 22,1

Es war aber nahe das Fest der stifen Brote, das da Ostern heiet. Und Jesus sprach
zu seinen Jingern. Ihr wisset, dass nach zween Tagen Ostern wird, und des Menschen
Sohn wird lberantwortet werden, dass er gekreuziget werde. Da versammelten sich die
Hohenpriester und Schriftgelehrten und die Altesten im Volk in dem Palast des
Hohenpriesters, der da hieBB Kaijphas, und hielten Rat, wie sie Jesum mit List griffen und
toteten. Sie sprachen aber: Ja nicht auf das Fest, auf dass nicht ein Aufruhr werde im
Volk. Da nun Jesus war zu Bethanien im Hause Simons, des Aussatzigen, trat zu ihm ein
Weib, das hatte ein Glas mit kostlichem und ungefadlschtem Nardenwasser, und sie
zerbrach das Glas, und goss es auf sein Haupt, da er zu Tische sal3. Da das seine Jinger
sahen, wurden sie unwillig, und sprachen.: Wozu dienet dieser Unrat? Dieses Wasser hétte
maogen teuer verkauft (um mehr denn dreihundert Groschen) und den Armen gegeben
werden, und murreten Uber sie. Da das Jesus merkte, sprach er zu ihnen: Lasset sie
zufrieden, was bekimmert ihr das Weib? Sie hat ein gutes Werk an mir getan. Ihr habt
allezeit Arme bei euch, und wenn ihr wollt, kbnnet ihr ihnen Gutes tun; mich aber habt ihr
nicht allezeit. Sie hat getan, was sie konnte; denn dass sie dies Wasser hat auf meinen
Leib gegossen, damit ist sie zuvor gekommen, meinen Leichnam zu salben zu meinem
Begréabnis. Wabhrlich, ich sage euch: Wo dies Evangelium gepredigt wird in der ganzen
Welt, da wird man auch das sagen zu ihrem Gedachtnis, was sie jetzt getan hat.

Vorbereitung:

iehe, das ist Gottes Lamm, welches der Welt Sinde tragt! So

hat schon Johannes der Taufer von Jesu geredet und gezeuget (Joh. 1,29).

Damals war der Herr erst im Anfang seines Lehramts begriffen. Es stand noch (ber
dritthalb Jahre an bis zu seinem Todesleiden. Und doch heiBt ihn Johannes schon ein
Lamm, ein Lamm Gottes. So viel sollte man demnach gleich von Jesu wissen und
halten. Das war der erste Name, den ihm sein Vorlaufer gab, da derselbe ihn vor sich
sahe und mit Fingern auf ihn wies. Dabei sollte man merken und verstehen lernen, was
dies fir ein Mann sei, und warum er jetzt unter den Leuten wandele? Mit diesem
Gedanken sollten die Jinger, die Johannes zu ihm wies, gleich alle die Worte und Lehren
verbinden, so sie nun von ihm horen wirden: Das sagt uns das Lamm Gottes! so lehrt uns
Der, so der Welt Siinde tragt und wegnehmen wird!

Und dieser Name kam Jesu schon zu der Zeit mit vollem Recht zu. Er hatte sich jetzt
schon bei seinem Auftritt unter den Menschen dazu ergeben und dargestellt, das Lamm
Gottes zu sein. Denn bei seiner Taufe hatte er die Siinden der Welt schon auf eine
feierliche Weise auf sich genommen. Sonst kamen lauter Sinder zu Johannes,
lieBen sich taufen, und bekannten ihre Siinden (Matth. 3,6). Jesus kommt auch zu



-7 -

Johannes, dass er sich von ihm taufen lieBe (Vers 13). Er stellt sich auch unter solchen
Leuten ein. Und da er kein Stinder war, und Johannes auch wohl wusste, wen er vor sich
hatte, so will Er doch auch diese Gerechtigkeit der Wege Gottes erflillen, und sich
dadurch zu seiner besondern, kiinftig wegen der Sinden von ihm allein zu
ubernehmenden Taufe (Luk. 12,50) gleich bald einweihen lassen. Dadurch machte er sich
selbst anheischig, und stellte sich feierlich zum Birgen dar, die Sache der Siinder, in deren
Gemeinschaft er eingetreten war, auf sich zu nehmen, und nach allen Rechten der
gobttlichen Gerechtigkeit auszufiihren. Darum gibt ihm hier Johannes den eigentlichen Titel,
der ihm kraft seiner Taufe geblihrte, und zeuget von dem Amt, welches er bereits mit
offentlichem Bekenntnis libernommen hatte.

Und dass Johannes selber diesen Ausdruck, welchen er ohne Zweifel durch die
besondere Anweisung des Geistes bekommen hatte, tief zu Herzen genommen, in seinen
Gedanken bestandig damit umgegangen, und dadurch Jesum selbst naher kennen gelernt
habe, das zeigt sich aus dem Folgenden. Denn es heift noch einmal (Joh.1,36.): ,Des
andern Tages, als er Jesum sahe wandeln, sprach er: Siehe, das Lamm Gottes!™ Der
Anblick Jesu hat Johannes auf das Zartlichste gertihrt und sein Herz entziindet. Er siehet
ihm in das Gesicht, und sieht die Lammesgestalt: ,Sehet ihn nun darum an! Er sieht ja
recht dazu aus, dass er kann das Lamm Gottes sein! Er taugt dazu, das Schlachtschaf zu
sein, welches Jesajas beschrieben hat. Nun sehen, nun wissen wir, wen der Prophet
gemeint hat. Seine Unschuld, sein sanftes, mildes Wesen leuchtet ihm ja aus den Augen."
Was muss wohl Johannes bei diesem Anblick in seinem Herzen empfunden haben! Seine
Rede rihrte auch seine Jinger. Dies Zeugnis zog sie zu Jesu hin.

Nun, wir machen jetzt den Anfang, Jesum in seiner ganzen Leidensgeschichte zu
betrachten. In derselben ist es erflllt worden, warum ihn Johannes lange zuvor das Lamm
Gottes geheiBen hat. Da kdnnen wir ihn recht als ein Lamm gewahr werden und ihn in
seiner Leidensgestalt anschauen. Wird er uns nun durch das Wort der Predigt so vor
Anfange malet, als wenn er in unserer Mitte gekreuziget worden ware; haben wir ihn
dadurch nun so nahe vor den Augen unsers Gemlts und vor unsern Herzen, als ihn je
Johannes und seine Jinger gehabt haben: o! so wolle doch sein Anblick auch unsere
Herzen so zartlich, so empfindlich und durchdringend riihren, als es bei jenen geschehen
ist! Das wird uns erst fahig machen, den Segen seines Kreuzes zu erlangen, und aller
Friichte seines blutigen Todes teilhaftig zu werden durch den Glauben an ihn. Nun sein
Geist verklare ihn in seiner ganzen Leidensgestalt an unsern Seelen zu unserm Heil und zu
seiner Ehre! Amen.

Eingang.

Petrus heiBt Jesum auch ein Lamm, wenn er 1. Epist. 1,19 sagt: wir sind erl6set
mit dem teuren Blut Jesu Christi, ,als eines unschuldigen und unbefleckten Lammes, der
zwar zuvor versehen ist, ehe der Welt Grund gelegt ward." Der Apostel will mit diesen
Worten den Heiland so vorstellen, wie man ihn in seinem ganzen Leiden ansehen solle, bis
er unsere Erlésung mit VergieBung seines teuren Blutes zu Stande gebracht hat. Er sagt
erstlich: er sei zuvor versehen, ehe der Welt Grund gelegt ward. Bedeutet doch,
was das zu sagen hat! ehe noch die Welt geschaffen war, hat man in dem Rat Gottes
schon an dies Lamm gedacht. Da war es in dem Vorsatz der heiligen Dreieinigkeit schon
zu der Schlachtbank bestimmt. Es war zuvor erkannt. Das Osterlamm wurde zehn Tage
vorher ausgesucht, ausgelesen, und so zuvor erkannt; aber dieses Gotteslamm



-8 -

schon, ehe die Welt ward. Da war es schon ausgemacht bei Gott, dass er fir uns leiden
und sterben sollte.

Hernach heiBt ihn Petrus auch das unschuldige und unbefleckte Lamm. So
sollte und musste unser Erléser sein: heilig, unschuldig, unbefleckt, von den Siindern und
all ihrem grauelhaften Wegen rein und abgesondert, doch aber zugleich das Lamm, das
der Welt Sitinde trug. Nun diese zwei Sticke wollen wir auch aus dem Anfang der
Passions-Geschichte diesmal betrachten. Ich will eurer Liebe vorstellen:

Jesum, das Lamm Gottes.

Und zwar

1. Wie er zuvor versehen war, und

2. Wie er ein unschuldiges und unbeflecktes Lamm war.
Betet zu ihm: ,,0 Lamm Gottes, unschuldig" etc.

Abhandlung.
1. Jesus ist das zuvor versehene Gotteslamm!

Das kénnen wir auch aus dem vorhabenden Passions-Stiick deutlich abnehmen. Er
weiB alles zuvor, was ihm begegnen wird. Er wei auch die eigentliche Zeit, wann es
geschehen wird. Darum redet er mit seinen Jingern davon als von einer ihm ganz
bekannten, richtigen Sache. Er sagt: ihr wisset, nach zween Tagen wird Ostern sein.
Da mussten die Juden die Passah-Lammer schlachten. Darliber bedeutet er die Jiinger:
diesmal, auf diese Ostern werde ich selbst ein Osterlamm sein, das geschlachtet werden
wird. ,Des Menschen Sohn wird lberantwortet wenden, dass er gekreuziget werde." Es
trug sich also nicht unvermutet zu. Und mit diesen Reden wollte Jesus auch bei
seinen Juingern vorbeugen, dass, wenn es wirklich geschehe, sie nicht sagen sollten: ,Ei,
das haben wir nicht gedacht, da wir bei ihm im Garten Gethsemane waren! Ungefahr
kamen die Kriegsknechte, und nahmen ihn weg. Das hatten wir ja nicht vermutet!™ Solche
Gedanken will Jesus bei ihnen verhiten. Darum sagt er es ihnen alles zuvor, und erinnert
sie immer wieder.

In gleicher Absicht nimmt er auch Gelegenheit bei der Salbung, die ihm von dem
Weibe widerfahren, und deutet dieselbe gleich auf sein Begrabnis. Da die Jinger Uber den
kostbaren Aufwand unzufrieden waren, so sagt er zu ihnen: ihr denkt eben nicht an mein
Begrabnis, sonst wirdet ihr das Weib wohl zufrieden lassen. In dieser Woche wird man
mich noch begraben. Und da hat sie schon voraus meinen Leichnam balsamieren wollen,
weil man ihn alsdann nicht erst wird salben diirfen. Wir sehen hieraus, wie angelegen es
dem Heiland war, seinen Jingern die Gedanken und den Sinn beizubringen, dass er zum
Leiden zuvor versehen sei, dass nichts von ungefahr dabei geschehe, dass alles schon so
bestimmt sei auf Zeit und Stunde samt allen Umstéanden bis in das Grab.

Und das ist nun die erste Wahrheit, die wir bei der Betrachtung des Leidens
Christi zu Grunde legen mussen. Wenn man die Erzdhlung der Geschichte nur nach der



-9-

dauBerlichen Begebenheit betrachtet, so moéchte man denken, es habe sich nur so
menschlich zugetragen, es sei eben den vornehmen Herren in Jerusalem ihr Anschlag
endlich gelungen, dass sie des Mannes, auf den sie schon lange gelauert, habhaft
geworden; wie es schon oft in der Welt geschehen ist, dass man einem unschuldigen
Menschen aufsatzig geworden, und ihn bis zum Tode verfolget hat. Aber nein! das ware
gar zu gering gedacht, und eine Anzeige, dass wir noch gar nichts von der Wichtigkeit der
Leiden Jesu erkennen. Wir missen unter allen diesen Umstdanden auf den Rat, auf den
ewigen Ratschluss Gottes sehen. Gott, der himmlische Vater, hat es so zuvor
erkannt, und seinem lieben Sohn, den er in die Welt gesandt, alle diese Leiden und den
ganzen bittern Todesgang so bestimmt. Es war des Vaters Wille: ,Geh’ hin, mein
Kind, und nimm dich an der Siinder, die ich ausgetan zur Straf’ und Zornesrute."
Deswegen sagt auch Petrus, da er wirklich den Juden ihre Feindschaft wider Jesum und
schreckliches Verbrechen vorriickt, nichts desto weniger: ,nachdem er aus bedachtem Rat
und Vorsehung Gottes ergeben war" (Apg. 2,23). Sonst hadtten sie ihn nicht gefangen
nehmen kénnen.

Und das ist auch die Ursache, warum er nicht nur tberhaupt ein Lamm, sondern das
Lamm Gottes heit; weil Gott seines eigenen Sohnes nicht verschonet, sondern ihn
aus ewigem Erbarmen zum Schlachtlamm flir uns hingegeben. Er war auch das einige
wahre Opferlamm, welches Gott vor allen vorherigen Brand- und Sindopfern wohl
gefiel und von ihm selbst zur Versiihnung bereitet war (Hebr. 10,7.8). Und so hat es
auch Jesus aus und nach dem Willen seines Vaters Ubernommen, und alle Umstande
seines Leidens dem Vater zum siiBen Geruch geopfert.

O wie wichtig soll uns demnach diese Betrachtung sein! Sehet, wie viel dem
himmlischen Vater an dem Leiden seines Sohnes gelegen ist! Sehet, wie viel Jesu
daran gelegen istl Es musste alles bis auf den kleinsten Umstand vorher beraten,
ausgemacht, festgestellt und im Buch beschrieben sein. Und wir wollten es nicht achten?
oder leichtsinnig dartiber hinfahren? oder es, wie manche Unglaubige tun, als sein eigenes
Schicksal ansehen? Das sei ferne von uns. Wir sollen uns nun zu dem leidenden Jesu
hinstellen, und von Stiick zu Stliick bedenken: ,Was will doch Gott damit, dass er seinen
Sohn fangen, binden, verklagen, verurteilen, kreuzigen lasst. Es ist ja alles von ihm zuvor
versehen!™ Da werden wir Weisheit finden. Anders lernt man auch die Weisheit nicht,
davon es 1. Kor. 1,24 heiBt, dass das Kreuz Christi Gottes Weisheit sei. So bekommt man
erst die rechte Einsicht, und das Herz stimmt in Demut dem Rat Gottes bei, und suchet in
allen diesen Leidensumstanden sein Heil nach dem Vorsatz Gottes. Es denket bei jedem
Umstand: nun dies muss mir auch etwas zu meinem Heil austragen; denn so hat mir Gott
mein Heil zuvor ersehen. O, da wird einem die Betrachtung des Leidens Christi eine rechte
Vorratskammer Gottes, worein er die Schatze unsers Heils gelegt hat, eine rechte
Goldgrube, wo man den Reichtum der Gnade Gottes heraus bringt.

Nimm demnach, o liebe Seele! nur diese einige Wahrheit zu Herzen: das Lamm Gottes
war so versehen, und so war auch mein Heil in ihm versehen; nun will ich es gerne auch
so von ihm empfangen! Und wer seinen gekreuzigten Jesum so anschauen und erkennen
lernt, der nimmt auch sein Heil von demselben so an, wie es ihm Gott in Christo versehen,
bereitet und geschenket hat, und sagt: ich will nicht anders selig sein, als wie mir Gott
mein Heil bestimmet hat, ehe der Welt Grund geleget ward. Da wird man in seinem
Glauben ganz ruhig und unbekiimmert. Man senkt sich in den ewigen Liebeswillen Gottes
hinein, Gberlasst sich seinem heiligen Vorsatz, und weiB mit getrostem Herzen: es wird so
geschehen, Uber all mein Denken und Tun, wie es Gott in Christo versehen hat! Nun
wollen wir noch



- 10 -
2. Jesum betrachten als ein unschuldiges und unbeflecktes Lamm,

und zwar nur so ferne unsere Textworte uns veranlassen, auch daran zu gedenken.
Das unverfalschte Nardenwasser gehérte billig flir den reinen und unbefleckten Leib des
Lammes, so wenig sich auch die Jinger darein finden konnten. Jesus war es wert, dass
das Weib ihn damit gesalbet, und das kdstliche Wasser an ihn gewendet hat. Sie hat damit
ein gut Werk an ihm getan. Sie hat ihn diesmal nicht héher ehren, noch
bezeugen kénnen, wie kostlich, wie teuer und wert ihrem Herzen der liebe Jesus sei. Sie
hat getan, was und so viel sie konnte. So war es recht! Wenn wir nun auch das reine und
untadelhafte Gotteslammlein in seinem Leiden anschauen: wird es uns auch so kostlich,
lieb und wert sein? Billig soll uns seine Einfalt, sein lauterer und an allen Willen seines
Vaters ergebener Sinn Uber alles wohlgefallen und unsere Herzen zur zartlichsten Liebe
gegen ihn reizen! Billig sollen wir alles gerne an ihn wenden; wenn wir nur dadurch unsre
Hochachtung gegen ihn, unsre Ehrerbietung gegen sein Kreuz, unsre Liebe gegen sein
reines und unschuldiges Lammesherz bezeugen, und seiner Ehre etwas zu Gefallen tun
kdnnen! Er lasst es sich ja gefallen, wenn es noch so wenig ware. Er deutet es auf das
beste, wenn es nur gut gemeint ist, und aus treuem Herzen gehet. Er vergniiget sich an
unsrer Armut und Schwachheit, wenn wir nur tun, was wir kénnen, und dadurch zeigen,
dass wir ihn lieb haben. HeiBt es bei uns, wie wir singen: Nun ich kann nicht viel geben in
diesem armen Leben: so ist doch Eins, das wir ihm geben, und womit wir ihn ehren
kdnnen: unser Herz voll demitiger Liebe. Das nimmt er gerne an; das ist ihm genug,
zum Zeugnis, was er in unsern Augen gelte, und wie teuer wir ihn achten. Gib ihm nur
dein Herz zum Geschenk und Opfer hin, mein lieber Christ! das kannst du doch tun, wenn
du willst, und er wird mit Gunst und Gefalligkeit denken: Er (Sie) hat getan, was er (sie)
konnte.

Noch sehen wir auch seine Unschuld an dem Bezeugen seiner Feinde, dieihn
gerne aus dem Mittel raumen wollten. Sie sind in ihrem Gewissen Uberzeugt, dass keine
Schuld auf ihm hafte; darum wogen sie es nur mit arger List angreifen, ihn in ihre
ungerechten Hande zu bringen. Sie trauen bei all ihrem Ansehen doch ihrem Anschlag
nicht, weil auch das Volk durch all sein Reden und Bezeugen eines andern von ihm
Uberzeuget ist, und sie sich eines Auflaufs von demselben bei ihrem widerrechtlichen
Unternehmen zu befahren haben. So kundbar ist seine Unschuld! so ausnehmend ist ihre
Bosheit! Aber ihr Rat muss ohne ihr Wissen doch dem Ratschluss Gottes dienen, weil dies
unschuldige Lamm zur Schlachtung versehen war.

Das mag fiir diesmal zur Einleitung in unsere Passions-Betrachtungen genug sein. Es
soll uns nun der Menschensohn, der sich zu dem Kreuz hat Gberantworten lassen, just in
solcher Art recht und ansténdig sein, wie er von Gott erkannt, ersehen, und uns gegeben
ist. Wir wollen unsern Sinn unter seine Wahrheit beugen, und alle andern Gedanken
aufgeben, die nicht mit dem Uber ihn bestimmten Rat und Vorsehung Gottes
Ubereinstimmen. Unser Herz soll in Demut und lernbegierigem Sinn zu allem Ja und Amen
sagen, was der Vorsatz Gottes liber seinen Sohn uns zugut beschlossen hat. Wie man in
dem alten Testament die Hand auf das Lamm legte, das zum Opfer ersehen und
dargestellt war: so wollen wir unsre Hand auf dies Opferlamm legen, das ist: wir wollen
mit volliger Beistimmung unserer Herzen im Glauben ihm bekennen: das ist unser
Passah, unser Versihnungslamm; wir wollen allen Umstdnden seiner Leiden so
nachsehen, dass wir zu unserm Heil erkennen lernen, was uns Gott darin ersehen und
bereitet hat. Er selbst soll uns in diesem Anblick das liebenswiirdigste und kostbarste
Lammlein Gottes sein, dessen sich unser Herz freue, daran sich unsre Seele labe! Und



-11 -

wenn sein Heil an uns vollendet ist, so soll dies unsre Seligkeit sein, dass wir ihm in der
Gemeinschaft aller seiner Erloseten mit unaufhorlichem Freudendank bekennen: ,Das
Lammlein, das geschlachtet ist, ist wiirdig zu nehmen Kraft und Reichtum und Weisheit
und Starke und Ehre und Preis und Lob!™ Ihm geblihret es; denn es hat uns erkauft mit
seinem Blut! — Es geschehe also!

Amen



-12 -

2. iredigt

dlesus wischt seinen :'ﬂiingern die HiiBe.

Johannes 13,1 - 20

Vor dem Fest aber der Ostern, da Jesus erkannte, dass seine Zeit gekommen war,
dass er aus dieser Welt ginge zum Vater; wie er die Seinen geliebt hatte, die in der Welt
waren, so liebte er sie bis ans Ende. Und nach dem Abendessen, da schon der Teufel
hatte dem Juda Simonis Ischarioth ins Herz gegeben, dass er ihn verriete, wusste Jesus,
dass ihm der Vater hatte alles in seine Hande gegeben, und dass er von Gott kommen
war, und zu Gott ging,; stand er vom Abendmahl auf, legte seine Kleider ab, und nahm
einen Schurz, und umagldirtete sich. Danach goss er Wasser in ein Becken, hob an den
Jiungern die FiBe zu waschen, und trocknete sie mit dem Schurz, damit er umgtirtet war.
Da kam er zu Simon Petrus, und derselbe sprach zu ihm. Herr! solltest du mir meine FilBe
waschen? Jesus antwortete und sprach zu ihm. Was ich tue, das weiBt du jetzt nicht, du
wirsts aber hernach erfahren. Da sprach Petrus zu ihm.: Nimmermehr sollst du mir die
FliBe waschen! Jesus antwortete ihm.: Werde ich dich nicht waschen, so hast du kein Teil
mit mir. Spricht zu ihm Simon Petrus: Herr! nicht die FiBe allein, sondern auch die Hande
und das Haupt. Spricht Jesus zu ihm.: Wer gewaschen ist, der darf nicht, denn die Flie
waschen, sondern er ist ganz rein. Und ihr seid rein, aber nicht alle. Denn er wusste
seinen Verrdter wohl; darum sprach er: Ihr seid nicht alle rein. Da er nun ihre FiBe
gewaschen hatte, nahm er seine Kleide;, und setzte sich wieder nieder und sprach
abermals zu ihnen: Wisset ih;, was ich euch getan habe? Ihr heifet mich Meister und Herr,
und saget recht daran, denn ich bin’s auch. So nun ich, euer Herr und Meister, euch die
FiiBe gewaschen habe, so sollt auch ihr euch unter einander die FilBe waschen. Ein
Beispiel habe ich euch gegeben, dass ihr tut, wie ich euch getan habe. Wahrlich, wahrlich,
ich sage euch: Der Knecht ist nicht gréBer denn sein Hery, noch der Apostel groBer denn
der ihn gesandt hat. So ihr solches wisset, selig seid ihy, so ihr’s tut. Nicht sage ich von
euch allen; ich weis, welche ich erwahlet habe; sondern dass die Schrift erfiillet werde:
Der mein Brot isset, der tritt mich mit FuBen. Jetzt sage ichs euch, ehe denn es
geschiehet, auf dass, wenn es geschehen ist, ihr glaubet, dass ich es bin. Wahrlich,
wahrlich, ich sage euch: Wer aufnimmt, so ich jemand senden werde, der nimmt mich
aur; wer aber mich aufnimmt, der nimmt den auf, der mich gesandt hat.

Eingang:

asche mich wohl von meiner Missetat, und reinige mich von
meiner Sinde. So betet David zu Gott, Ps.51,4. Ein Siinder hat ja wohl nétig,
so zu beten. Denn die Siinde verunreiniget den ganzen Menschen, und macht ihn
zu einem Ekel und Abscheu vor Gott und allen, die Gottes Ehre lieben. Der Heiland selber
bezeugt es, wenn er spricht: Was zum Munde eingehet, das verunreiniget den Menschen
nicht; aber was aus dem Herzen kommt, und zum Munde heraus gehet, das verunreiniget



-13 -

den Menschen," (Matth.15,18). Wer unrein ist, der muss gewaschen werden, sonst bleibet
seine Schande auf ihm. Aber soll denn Gott selber diese Arbeit verrichten? — David wendet
sich hieriber zu Gott, da ihm seine slindliche Unreinigkeit unleidlich und unertraglich ward.
Er flehet Gott darum an: wasche du mich wohl, und lasse nicht ab, bis
ich rein bin. Er will gerne ganz rein und schneeweiB werden (Vers
9). Ja wohl! Wer kann von Siinden waschen? wer kann Herz und Seele reinigen? wer kann
Sinden vergessen und wegnehmen als allein Gott? Und er ist es doch allein, an dem wir
uns mit unsern Stinden verschulden; wie David auch bekennet: an dir allein hab’ichs
geslindiget, und Uibel vor dir getan.

Wie darf man sich nun unterstehen, Gott selbst, den unsere Verunreinigung beleidiget
hat, dazu aufzufordern, dass er selbst Hand an uns legen und uns wieder waschen solle?
David findet dazu den Grund in dem unendlichen Reichtum der Erbarmung Gottes.
Deswegen sagt er: Tilge meine Sinden nach deiner groBen oder vielen
Barmherzigkeit. Gott will sich diesfalls gegen uns unreine Slinder erzeigen wie eine
Mutter, welche, wenn das Kind in Kot gefallen oder sonst auf das ekelhafteste beschmutzt
ist, doch am ersten zulduft und zugreift, dass es wieder gesaubert werde. ,Der Herr will
selbst den Unflat der Tochter Zion waschen™ (Jes. 4,4). Das haben wir demnach dem
mutterlichen Erbarmen unsers Gottes zu danken, welcher seiner von ihm abgefallenen
Kinder so wenig vergessen will, als ein Weib ihres Kindleins vergessen, oder ihr Herz
gegen dasselbe verharten kann. Er gedenket daran, dass wir einmal zu seinem reinen und
herrlichen Ebenbild erschaffen waren. Darum bricht ihm sein Herz gegen uns, dass er uns
nicht in unserer Unreinigkeit liegen und verderben lassen will. Er hat uns selbst eine
Reinigung, eine Abwaschung von allen Siinden bereitet und angegeben durch seinen
Sohn.

Jesus hat einmal die Reinigung unserer Stiinden gemacht durch sich selbst mit seinem
Blut (Hebr. 1,3). Wir mussen mit Blut des Sohnes Gottes gewaschen werden,
sonst werden wir nicht rein vor Gott. Dieses hat allein die Kraft, dass es uns rein
machet von aller Sinde, (1. Joh. 1,7). Nun wissen wir nach dem Evangelium
unsers Herrn Jesu Christi noch viel deutlicher und vollstandiger als David, warum und wie
wir zu Gott beten dirfen: wasche mich wohl von meiner Missetat, und reinige mich von
meiner Sinde.

Ich will Gelegenheit nehmen, aus unserm Passionsstiick von dieser wichtigen und uns
so nétigen Sache zu handeln. Der Heiland hat dieses einmal bernommene Geschaft der
Reinigung von Siinden auch bei der besonderen Handlung der FuBwaschung an
seinen Jingern nach ihrer damaligen Notdurft bewiesen, und dieselben eben dadurch in
den Anteil und in den Segen aller seiner Leiden bringen wollen. In dieser Absicht wollen
wir hierbei betrachten:

Die Abwaschung und Reinigung von Siinden durchs Jesum

Christum.

Wir haben dabei zu unterscheiden
1. Die Abwaschung des ganzen Menschen, und
2. Die Abwaschung der FiBe.



-14 -
Abhandlung.

Johannes macht eine liebliche Vorrede zu der Erzahlung der bedenklichen Handlung,
welche Jesus mit seinen Jingern Mittwochs nach dem Abendessen vorgenommen hat. Er
sagt: ,Wie er hatte geliebet die Seinen, die in der Welt waren, so liebte er sie bis ans
Ende." — Das Angedenken seines bevorstehenden Leidens hinderte ihn nicht, an sie zu
gedenken und um alle ihre Notdurft besorgt zu sein. Er erkannte und ging in seinem
Herzen damit um, dass seine Stunde nun gekommen sei, aus dieser
Welt zum Vater zu gehen. Aber nichts desto weniger ist sein Herz in zartlicher
Liebe gedrungen, noch alles an seinen Jingern zu tun, was zu ihrem Besten gereichen
mochte. Er ging in seiner Liebe und arbeitete in seiner sorgféltigen Treue an ihnen fort
bis auf die letzte Stunde. So lange er wusste, dass noch etwas zu reden und zu
handeln Ubrig sei, so brach er nicht ab, bis er sie so weit fertig gemacht, und mit ihnen so
weit zu Stande gekommen war, als seine dermalige Arbeit an ihren Herzen gehen sollte
und konnte. So treu ist unser Jesus gegen die Seinen! O, eine liebenswiirdige Liebe! Wie
gut kann man sich auf ihn verlassen, dass, wo er einmal sein Werk angefangen hat, so
wird er es auch vollflihren, und alle seine Treue daran beweisen!

Nun war bei seinen Jiingern kurz zuvor etwas vorgegangen, dergleichen in
ihrer bisherigen Bekanntschaft und Umgang mit ihm niemals geschehen war. Sie hatten
allezeit die gréBte Hochachtung gegen ihn bewiesen; ihre Liebe gegen ihn war herzlich,
lauter und unverfalscht. Im zartlichen Anhdangen an ihm hatten sie alles andere verlassen,
aufgegeben, und nichts Teureres und Kostbareres gehabt noch gewusst als ihn. Auf einmal
treten sie seiner Ehre zu nahe, werden unwillig, dass man etliche Taler an ihn wende;
halten es flir einen Unrat, und tun damit ihrer Liebe gegen ihn den schmahlichsten
Eintrag. Judas hat dies Argernis an sie gebracht, und durch die Versuchung des Satans
solche widrige und lieblose Gedanken gegen ihren Herrn und Meister in ihnen erweckt.
Jesus lasst es wohl nicht geschehen, dass sich ein argerlicher Sinn in ihrem Gemiit fest
setze; sondern zeigt ihnen sogleich, wie sie die an ihm geschehene Salbung mit liebreicher
Gefalligkeit hatten ansehen und ganz anders darliber denken sollen. Allein ihre einfaltige
Liebe war doch einmal durch dies genommene Argernis befleckt, ihr Gemiit in
unartige Bewegung gebracht und ihr Sinn verunreiniget worden. Das hatte ihnen noch
groBere Gefahr bringen, dem Satan naheren Zugang zu ihrem Herzen 6ffnen, und die
bisher in sie gepflanzte Wahrheit verderben kdnnen. Ja, nun war etwas zwischen Jesu und
ihrem Herzen aufgebracht worden, welches sie an seiner Gemeinschaft gehindert und
untliichtig gemacht hatte, den Segen seiner Leiden, der ihnen bestimmt war, zu
empfangen. Darlber ist das liebevolle Herz Jesu bekiimmert. Er entzieht ihnen ber ihrem
unartigen Bezeugen nicht das geringste von seiner Liebe. Es hatte das Ansehen, als wenn
sie gegen ihn viel kaltsinniger geworden waren. Ihr Murren, ihr Unwille zeigte eine
strafliche Gleichgliltigkeit an. Aber Jesus gibt nichts ab; er liebt in gleichem bis an
das Ende, und ist darauf bedacht, wie dieser Fleck, der ihrer Liebe angeschmitzt
worden, auf das baldeste wieder weggebracht, ihr Herz und Sinn geldutert und in die
vorige Einfalt hergestellt werden méchte.

Und in dieser Absicht nimmt er die besondere Handlung der FuBwaschung mit
ihnen vor. Wir haben demnach nicht nétig, erst nachzuforschen, was dieselbe zu bedeuten
habe. Der Heiland erklart sich selbst darliber auf das Nachdriicklichste, besonders gegen
Petrus. Wir wollen dem Sinn und dem Geschaft des Heilands bei dieser Gelegenheit
weiter nachdenken. Jesus ist noch immer eben derselbige, als er je gewesen. Und wie sein
Herz flir seine Jlinger besorgt war, so ist es auch gegen alle, die durch ihr Wort an ihn



-15 -

glaubig werden. Was er an ihren Seelen getan hat, das ist noch sein Amt und Geschaft an
allen, die ihm der Vater gegeben hat. Er zeigt in diesem Beispiel der FuBwaschung mit
einer auBerlichen, besonders dazu vorgenommenen Handlung, wie er mit allen Seelen
umgehen wolle, dass er sie reinige, und keinen Flecken an ihnen lasse, der seine Liebe
krdnken kdnnte. Und diese Wahrheit wird um so viel klarer werden, wenn wir nun
genauer hierbei betrachten:

1. Die Abwaschung des ganzen Menschen,

oder: wie der ganze Mensch von Jesu gewaschen und gereiniget werde? Von dieser
Sache redet der Heiland zu Petrus, da derselbe auf seine vorherige Weigerung nun FiBe
und Hande und Haupt zumal will gewaschen haben, und spricht: Wer gewaschen
ist, der darf nicht, der hat nicht nétig, denn die FiBe zu waschen. Die
Redensart des Grundtextes zeigt diesen Unterschied noch deutlicher: Wer abgebadet
worden ist, dem ist es genug, seine FiiBe abzuwaschen. Hiermit bezeugt der Heiland
Petrus, dass jenes schon an ihm geschehen, und jetzt mehreres nicht nétig sei, als die
FliBe von der neu angenommenen Unreinigkeit zu saubern. Wir merken wohl, dass diese
Rede nicht auf die duBerliche Reinigung, weder der FiBe noch des ganzen Leibes,
gehet, sondern auf den innern Menschen und auf die Beschaffenheit der
Seele zielet. Denn obschon der Heiland dabei eine duBerliche Handlung vorgenommen,
um mit diesem Sinnbild den Jingern einen desto tiefern Eindruck zu machen, so konnten
doch dieselben leicht abnehmen, dass eine erst nach dem Abendessen angestellte
FuBwaschung etwas anders zu bedeuten habe als die sonst bei den Morgenldndern
gewohnliche Reinigung der FiiBe vor dem Essen. Wohlan! Jesus lehret: es misse vor
allen Dingen der ganze Mensch abgebadet und durchaus gewaschen werden. Der
Sinder muss ein gewaschener Mensch werden. Denn er ist von seinen
Sinden durchaus unrein geworden. Nichts ist an ihm, das nicht mit verderblicher
Unreinigkeit begeckt ware. Nichts ist an ihm, darauf die Augen Gottes ohne Missfallen
sehen kdnnten. Herz, Sinn und Gewissen ist mit Grauel angefillt, und was die Glieder des
Leibes durch Antrieb der slindlichen Neigung gewirket haben, das war alles zum Dienst
der Unreinigkeit (R6m. 6,19), das gab nichts anders als ,Befleckung des Fleisches und des
Geistes." Es ist nicht zu viel gesagt, wofern man es nur an sich erkennen wollte; wenn wir
singen: ,Ach Gott! es hat mich ganz verderbt der Aussatz meiner Siinden. Wer kann
aussprechen solchen Grauel, der Leib und Seel’ beflecket? Wer macht uns von dem Unheil
heil, das uns hat angestecket?" — So sieht der Mensch aus vor Gott! Soll er nun zu Gott
und in seine Gemeinschaft kommen, so muss er abgewaschen sein von allem, was ihn vor
dem Angesichte Gottes verwerflich und zu einem Scheusal macht. Seine Slinde muss von
ihm genommen und getilget werden. Der ganze Mensch muss vor Gott anders
aussehen, als ihn die Siinde gestaltet hat.

Und wie kann nun das geschehen? — Antwort: Dazu hat Gott selbst alle Anstalt
gemacht. Wer dieselbe nicht versaumt, sondern in géttlicher Ordnung an sich zum Zweck
kommen lasst, der wird als ein Gewaschener sich vor Gott darstellen kénnen. Was die
Jinger betrifft, so hatten sie sich schon bei dem Vorldufer Johannes in den Weg Gottes
begeben und sich von ihm taufen, das ist, waschen lassen zur Vergebung der Siinden. Sie
brachten ihre vorigen Sindenbefleckungen nicht mehr in den Umgang und in die
Gesellschaft mit Jesu. Ihr Sinn war gedndert und auf die GnadenverheiBungen des Reichs
so ergeben, dass das Alte sie nicht mehr anfechten durfte, nachdem sie Jesus
aufgenommen und als die Seinen der Liebe seines Vaters empfohlen hatte. Sie genossen



-16 -

seinen Frieden, so lange sie bei ihm waren; und der Vater hatte sie lieb, weil sie
seinen Sohn lieb hatten. Uber diesen Genuss der Gnade war auch ihr Herz lauter und
vollig an Jesu, und seine Gemeinschaft war ihres Herzens einiger Halt, Freude und Ziel.
Darliber halt und erklart sie Jesus auch fiir gewaschen und rein. Von all ihrem vorigen
Wesen ward ihnen bei ihm nichts mehr vorgerlickt. Dies war der begliickte
Gnadenstand, darein die Jinger durch die Annehmung des Sohnes Gottes
getreten sind. Und ob sie schon den vollen Aufschluss davon noch nicht hatten, so galten
doch alle Rechte des neuen Bundes schon uber ihre Herzen, nachdem die Liebe Gottes
in der Erscheinung seines Sohnes schon geoffenbaret war. Nun aber, hachdem der neue
Bund durch den blutigen Tod Jesu Christi bestatiget und durch seine Auferstehung eréffnet
worden, so ist uns der Weg Gottes und die neutestamentliche Weise einer vélligen
Reinigung von unsern Sinden noch viel klarer und vollstandiger angegeben, als es
damals die Jinger erkennen oder empfinden konnten. Seitdem das Blut Jesu Christi
vergossen ist, so ist uns ein freier, offener Born bereitet wider die Siinde und Unreinigkeit
(Sach. 13,1). Das einige Opfer seines Leibes hat es so vollendet, dass wir kein Gewissen
mehr haben von den Siinden, wenn wir einmal davon durch die Teilhaftigwerdung seiner
vollkommenen Versiihnung gereiniget worden sind (Hebr. 10,2). Es soll kein Gedachtnis
der Siinden vor Gott librig bleiben oder aufbehalten werden, so uns hernachmals wieder
vorgerticket wirde. Es soll alles gar abgetan und aufgehoben sein, was uns vor Gottes
Angesicht beschamen konnte. Kein Flecken oder Makel soll an dem ganzen Menschen
haften, der ihn vor Gott verwerflich und zu seiner Liebesgemeinschaft untauglich machte.
Und das will Jesus an den Slindern ausrichten, deswegen ist er uns zum Versiuhner
gegeben! ,Er tilget die Slinden mit seinem Blut, dass keine zu finden, die Schaden tut!
Dies ist das erste Hauptgeschaft des Heilands, welches den Siinder nach seinem
ganzen verdammlichen Zustand und nach der Beschaffenheit seines ganzen Herzens vor
Gott angeht. Jesus tilget auf einmal alle Siinde, die uns unter das géttliche Gericht
gebracht und in das unselige Verderben gestirzt hatte. Er will den ganzen Menschen
anders darstellen vor Gott. — Mich dinkt, es ist viel daran gelegen, dieses
Reinigungsgeschaft unsers Versiihners recht zu erkennen!

Manchmal denken die Menschen, wenn ihnen ihre Slinden im Gewissen aufwachen,
und eine oder die andere grobe Ubertretung sie besonders driickt und zu einer schweren
Last auf ihrem Herzen wird: ,,Ach! wenn nur dies Einzige weg ware, wenn mich nur diese
Sinde nicht mehr anfechten mdchte!™ — und halten dariiber alle andere Verschuldung flir
gering. Aber Jesus greift die Reinigung des Gewissens nicht auf solche Weise an, dass er
nur eines oder das andere, etwa nur das Grobste und Hasslichste wegnehme, und das
Ubrige lieBe. Er nimmt dieses und alles Ubrige zumal weg. Das Gewissen wird ganz rein,
dass nicht der geringste Tadel Ubrig bleibt, der es an dem Genuss des Friedens Gottes
storte, und die Freudigkeit der erlangten Vergebung verdunkelte. Das ist die Kraft des
allerwiirdigsten Blutes Jesu Christi, des Sohnes Gottes, dass es rein macht von aller, aller
Sinde: von allen wirklichen Sinden ohne Unterschied und von der ganzen
Erbsinde zugleich. Denn diese wird auf den Glauben an das Blut Jesu auch zugleich
vergeben. So gehet demnach diese Abwaschung auf einmal iber den ganzen Siinder und
Uber alles, was an ihm zur Beschamung vor den Augen Gottes geworden war. Der Mensch
wird ganz rein, und kann untadelig und unstraflich vor Gott stehen. Das ist es, was uns
der Katechismus lehret, dass wir ,vor Gott von wegen Jesu Christi flir fromm, gerecht und
heilig gehalten werden." O, das ist eine hochwichtige und ernsthafte Sache! Der Mensch
tragt das Zeugnis davon in seinem Gewissen durch den eiligen Geist, wenn er
einmal die Versiihnung empfangen hat (Rém. 5,11). Er kann mit getrostem Herzen sich
daflr halten, weil ihn nun Gott in der ihm geschenkten Blutgerechtigkeit seines Sohnes fur



-17 -

rein achtet. O, wie ist eine solche neugewaschene Seele so schén und angenehm vor Gott!
wie ist ihre Gestalt so lieblich! Wie frohlich ist das Herz, das besprenget und rein ist vom
bdsen Gewissen (Hebr. 10,22)! Wie untadelig sieht der Mensch aus, der zugleich an dem
Leibe gewaschen ist mit dem reinen Wasser, so aus Jesu Seite zu unserer Reinigung
geflossen! Wie schon sind solche Gnadenkinder aus ihren Sinden (wie Johannis
Redensart ist, Offb. 1,5) heraus gewaschen mit des Lammes Blut! So sahen
auch die Apostel die Seelen, die an Jesum glaubig geworden, mit vieler Freude an. Paulus
eignet es den Korinthern (und was waren das vorher flir unreine Menschen!) mit groBer
Gewissheit zu, und sagt (1. Kor. 6,11): ,Ihr seid abgewaschen worden, ihr seid geheiliget,
ihr seid gerechtfertiget worden durch den Namen, durch die vollkommene Kraft des Herrn
Jesu und durch den Geist unsers Gottes," der euch die Gnade zu siiBem Trost
und kraftiger Empfindung in euer Herz gebracht, und euch durch sein Zeugnis goéttlich
gewiss gemacht hat, dass der Bund in dem Blut Gber euch statt habe. Und das muss an
allen Siindern vorgehen, wenn sie zu der Gemeinschaft Gottes kommen sollen. Dazu ist
uns Jesus von dem Vater geschenkt. Das ist sein Amt, zu versiihnen, zu reinigen, und
uns zu Gott zu bringen! das ist der Preis seines einmal vergossenen und ewig kraftigen
Blutes, dass es den Siinder ganz rein und wirdig macht, dem ,lebendigen Gott priesterlich
zu dienen in seinem Tempel® (Hebr. 9,14). Nun wer so abgewaschen ist, (spricht der
Heiland), der darf nicht, denn die FiBe waschen. Aber das soll ihm doch
angelegen sein, dass auch seine FliBe gereiniget werden, wo sich irgend etwas Unreines
daran gehanget hat. Und das ist das 2. Stiick, welches noch hierbei zu betrachten
vorkommt,

2. von der Abwaschung der Fii3e.

Nach dem Sinn der Rede Jesu ist hievon Folgendes zu merken:

©® Wer einmal die Reinigung seiner Siinden erlanget hat, der hat nicht nétig, noch
einmal ganz gewaschen zu werden. Denn die erste Reinigung, die einmal erlangte
Vergebung aller seiner Sinden, soll nicht wieder unkraftig gemacht werden, als wenn sie
nie geschehen wadre. Darum dringt Petrus so ernstlich darauf: man solle seiner
wahrnehmen, dass man nicht in Vergessenheit gerate von der Reinigung
der vorigen Sinden (2. Petr. 1,9). Die Gnade der Rechtfertigung in Jesu Blut, das
groBe Geschenk der Vergebung unserer Siinden, ist ein bleibendes, fortdauerndes
Gut. Es soll nicht wieder von uns genommen werden, so wir nur an der einmal erlangten
Gnade bleiben. Darum kann ein gerechtfertigter Stinder sich derselben Gnade, darein
er zu stehen gekommen ist (R6m. 5,2), alle Tage aufs Neue erfreuen. Er hat nun, was
er empfangen hat, seitdem er Jesu Christi teilhaftig geworden. Darauf kann er sich zu
bestandigem Trost seines Gewissens berufen. Darin kann und soll er nun seinen
Glauben an einem fort liben und tdglich erneuern. Dariiber flieBt ihm immer neue Kraft
in das Herz, wenn er sich nach den Rechten des ewigen Bundes achtet und halt, und Uber
seinen Gnadenstand nicht anders denkt, als Paulus sagt, (Eph. 1,7): In ihm, dem
Geliebten des Vaters, das ist, in der Gemeinschaft, in welcher wir nun Teil an ihm
haben, in ihm haben wir (und weil wir sie haben, so genieBen wir auch) die
Erlédsung durch sein Blut, die Vergebung der Sinden. Darum gilts,
seiner Seele zur Erweckung seines Glaubens taglich zuzusprechen: vergiss nicht,
was der Herr dir Gutes getan hat (Ps. 103,2). So oft man diese groBe Wohltat seinem
Herzen wieder vorhdlt, und Uber seinen innern Zustand denkt: ich bin einmal
abgewaschen worden; ich habe ja Vergebung der Siinden: so geht eine neue Freude im



-18 -

Herzen auf, und man wird zu demitigem Dank gegen seinen Erbarmer auf’s Neue
erwecket. Und das ist die Art der rechten evangelischen Christen. Man ist nicht zu
einer Zeit gerechtfertigt, und zur andern wiederum nicht; sondern
wer Teil an Jesu bekommen, weil er ihn gewaschen hat, der ist allezeit und bestdndig in
der Gnade Gottes, und tragt das gewisse Zeugnis davon in seinem Herzen durch den
Frieden, womit der heilige Geist sein Herz und Gewissen erflillet. So lebt ein Kind Gottes
in dem bestandigen Genuss der Vergebung seiner Siinden! Es ist nichts schrecklicher, als
sein Herz von der Gnade so abzureiBen, dass man in seinen vorigen verdammlichen
Zustand wieder zurlick fallt, wie es bei Judas wirklich geschehen ist. Dazu kann den
Menschen eine groBe vorsatzliche Untreue bringen, dass er die empfangene
Vergebung verscherzt, derselben verlustig und wieder ganz unrein wird. Davor wolle der
Herr durch seine Macht und Gnade ein jegliches Herz bewahren, das einmal begnadiget
worden ist. Aber man soll doch auch dariuber nicht gleichglltig sein,
wenn die FliBe verunreinigt werden. Auch diese miissen

® gewaschen wund rein erhalten werden. Die FiBe deuten
bekanntermaBen nach der Mundart der Schrift, auf den Wandel in dieser Welt.
Wie sich durch das Gehen auf der StraBe der Staub und mancher Unrat an die FiiBe hangt,
und dieselben desto 6fter gereinigt werden missen: so setzt einem Christen in seinem
auBern Leben manchmal der Umgang mit dieser argen Welt heftig zu, und befleckt seinen
Wandel, dass er die Lauterkeit seines Sinnes in seinem Tun und Bezeugen nicht auf solche
Art beweist, als es seinem Christenstand und seiner Gemeinschaft mit Jesu gemaB ware.
Das ist die Besudelung der FliBe, obschon das Herz nicht unlauter gegen den Herrn
geworden, noch von seiner Liebe abgewichen ist. Davon haben wir diesmal das Exempel
an den Jingern. Durch die Umstdnde, die sich in Simons Hause ohne ihr Vermuten
ereignet haben, werden sie schnell in ihrem Gemlt aufgebracht. Judas, der noch in ihrer
Gesellschaft war, bringt sie auf Gedanken, die ihnen wohl in ihren eigenen Herzen nicht
aufgestiegen waren. Sie lassen sich ohne weitere Uberlegung bereden, und nehmen Teil
an seinem falschen und gegen ihren Herrn so lieblosen Urteil. Sie werden mit ihm unwillig,
und fangen an zu murren. Das war ein groBes Vergehen. Obschon ihr Herz rein und lauter
blieb, dass sie von der Hochachtung und Liebe gegen Jesum nichts abzugeben gedachten,
so ward doch durch diesen AnstoB ihr Sinn von der Einfalt verrlickt, und in der Tat
dem Herrn Eintrag getan. So weit war zwar diese Versuchung bei ihnen nicht gekommen,
dass ihnen der Teufel einen widrigen Gedanken dadurch in das Herz gegeben hatte, wie
Johannes hierbei schon von Judas erwahnt (Vers 2); aber dieser verfiihrte Mensch brachte
doch seinen Sinn schon so nahe an ihr Gemit, dass sie davon befleckt und zu einem
ungeziemlichen Bezeugen gegen Jesum verleitet wurden.

Und so geht es manchmal einer redlichen Seele unter der Welt und in dem
Umgang mit den bdsen Menschen. Man kann durch Unbedachtsamkeit in ein Argernis
geraten, und durch die dabei wirkende Versuchung des Satans auf Gedanken verleitet und
schnell zu einem Bezeugen gebracht werden, das nicht aus der Wahrheit ist. Das meint
Paulus auch, wenn er 2. Kor. 11,3 warnt, dass nicht unsere Sinne, die Gedanken unsers
Gemiits, abgebracht werden von der lautern Einfaltigkeit auf Christum. Darauf
lauert der Satan, und gebraucht zu seinem Vorteil die Gelegenheit des
menschlichen Lebens, worin seine Werkzeuge, das ist, die Menschen, in welchen
er sein Werk hat (Eph. 2,2), mit begriffen sind. Wie leicht kann es geschehen, dass man in
der Gesellschaft der Welt durch Umstdande, deren man sich nicht versehen hat, ein
Argernis nimmt, und zum Unwillen, zum Zorn, zum Neid, zur Eifersucht erregt, oder zu
eitler Lust gereizt wird? Wenn nun das Gemiit irgend etwas von solcherlei Versuchungen



-19 -

annimmt, so duBert es sich gleich in einem solchen Bezeugen, welches unserm
Bekenntnis zu Jesu und seinem Sinn nicht gemaB ist. Dadurch wird der Wandel befleckt
und die FuBe verunreinigt, mit welchen wir auf dem Wege der Wahrheit gewisse Tritte tun
und auf ebener Bahn einher gehen sollten.

Und das sind keine Kleinigkeiten, die nichts zu sagen hatten. Manchmal
nehmen es auch begnadigte Seelen in solchen Féllen zu leicht, und denken: ,Ich weiB,
dass mein Herz es redlich mit Jesu meint; das war ein vorlibergehender Fehler aus
Schwachheit, aus Unvorsichtigkeit, der mir mein Herz nicht verderbet, noch zugerechnet
werden wir." So entschuldigt man sich wenn man sein Vergehen nicht gern erkennen,
noch sich grindlich dariiber demditigen will. Und alsdann kann es erst zu mehrerem
Schaden gereichen. Besser ist es, wenn man sich

©® davon sogleich wieder wascht und reiniget. Vielleicht haben die Jiinger
ihren Fehler auch nicht so hoch genommen, weil sie durch die Bestrafung des Heilandes:
was bekimmert ihr das Weib? von ihren Gedanken abgestanden und sich
zufrieden gegeben haben. Allein dies Argernis war doch einmal auf ihr Gemiit gedrungen
und hatte ihren lautern Sinn verdunkelt. Es war etwas in ihnen entstanden, das sie
untliichtig machte, mit Jesu Teil zu haben. Daflur war nun Jesus besorgt und
spricht deswegen zu Petrus: Werde ich dich nicht waschen, so kannst du
nicht Anteil an mir haben. Der Heiland wollte sie gerne wieder ganz frei haben
von dem unvorsichtigen Anteil, den sie an Juda bdsem Sinn genommen hatten. Darum
wascht er sie, dass sie wieder ganz rein, und die angenommene Befleckung ihrer Seele
vollig abgetan sein mége. O, ein erbarmendes, treues Jesus-Herz! An ihm hatten sie sich
vergangen, und er ist zuerst darauf bedacht, dass ihnen ihre Vergehung nicht schaden
maoge. Er beweist desto grdBere Liebe, nachdem sie wider die Liebe geslindiget hatten. Er
mubhet sich, sie zu reinigen und wieder ganz in seine Gemeinschaft herzustellen. Satan soll
nichts an ihnen gewinnen. Damit der Feind durch diesen angeschmitzten Flecken nicht
Anlass bekomme, weiter in ihr Gem(t zu dringen, und endlich in ihr Herz zu greifen, so
erneuert er ihr Herz, Gemit und Sinn bei dieser besonders dazu angestellten Handlung,
vergibt ihnen ihre Slinde und raumt alles weg, was sich zwischen in und sie setzen wollte.
Dadurch setzt er sie wieder vollig in den Stand, seine folgenden Unterredungen mit
ganzem Herzen anzunehmen und die Frucht seines Todes zu empfangen, wenn er
nun fir sie als seine Freunde bald gar sein Leben lassen wiirde (Joh. 15,13). Deswegen
war dem Heilande diese Handlung so wichtig, dass er sich den andern Tag wieder darauf
beruft und spricht: ,Ihr seid jetzt rein um des Wortes willen, das ich zu euch Uber die
FuBwaschung geredet habe"™ (Joh. 15,3). Er erklart sie daselbst flir gute Reben, die in
ihm, dem rechten Weinstock, stehen, und scheidet sie vd&éllig von Judas, der
unfruchtbaren Rebe, welche verdorret, und von ihm abgeschnitten worden.

So geht Jesus mit den Seinen um, so lange sie in der Welt und darin so mancherlei
AnstdBen unterworfen sind! — aber auch so aufmerksam und so genau ist er auf
alles, was ihren Herzen Schaden bringen und sie von seiner Gemeinschaft verrlicken
konnte. Er will nichts an ihnen haften lassen, das sie vor ihm beschamen koénnte. Er nimmt
sich ihrer treulich an und wendet gern alle seine Gnade an sie, dass sie ihm behalten und
bewahret bleiben zur Freude seines Herzens.

Davon hat er hier ein Denkmal gegeben allen, die ihm angehdren, dass er an ihnen
tun will, was er an seinen Jiingern getan hat. Das kann uns zu groBer Zuversicht gegen
ihn bei unsern mannigfaltigen Fehlern gereichen. Siehe demnach, wenn du von einem
Fehl Ubereilt wirst, wenn dir ein AnstoB begegnet, und dein Gemit dariber



-20 -

verdunkelt wird; wenn der Friede Gottes nicht mehr dein Herz und Sinnen umschlieBt;
wenn ein unreiner Gedanke in dir wirkt und deine Seele befleckt, wenn die Siinde sich in
dir reget und dein Bezeugen verunreinigt; wenn du, mit einem Wort, die dem Herrn
zugesagte Treue nicht im Werk bewiesen: so halte es nicht gering. Du musst
davon wieder gewaschen werden. Wenn aber dein Gebrechen dich niederschlaget und vor
ihm beschamt; wenn dein Vergehen den freudigen Geist der Kindschaft in dir dampft: so
suche deine Reinigung bei Jesu und seinen Wunden. Alle deine Flecken, sie seien,
wie und woher sie wollen, missen mit dem Blute des Lammes abgewaschen werden. Das
ist der Reinigungsborn, dahin du kommen sollst und darfst. Lass keinen Tag irgend etwas
an dir haften, dass du nicht wieder ganz rein wirdest und mit einem heitern
Gewissen und freudigem Glauben den Zugang zu Gott in Christo Jesh haben kdnntest.
Dein Heiland will dir gerne dabei zu statten kommen. Er ist ein mitleidiger und
treuer Hoherpriester, der wohl weiB und auch hier an seinen Jingern erfahren hat,
wie es treuen Seelen in der Welt gehet, dass sie versucht werden. Traue seinem Herzen
eben dieselbe sorgfaltige Liebe und Treue fir deine Seele zu, die er hier an den Jingern
bewiesen hat. Er wird dich mit seinem Wasser und Blut besprengen und dich reinigen von
deiner Untugend. Weigere dich dessen nicht und ziehe dich nicht zurick. Gib dich ihm
vielmehr ganz dazu hin in sehnendem Verlangen und demiitiger Glaubenszuversicht. Er
will gern reine Seelen, reine Glieder seiner Braut haben, die nicht haben einen Flecken
oder des etwas, das sie vor ihm beschamen kdnnte, sondern die heilig und untadelig
seien (Eph. 5,27). Sein Wort, sein Blut, sein Geist soll dir zu aller dieser Notdurft
unablassig zu statten kommen, damit du seine Liebe ungekrankt genieBen kdnntest.
Ergreif es in dem Glauben, so wird der Priester deiner Seele sein Amt an dir tun, und
nichts Ubrig lassen, das ihm entgegen ware.

O! wenn wir diesfalls tUber unserm taglichen Betragen in den Umstanden des
menschlichen Lebens genauer waren und sorgfaltiger auf uns merkten: wie wirden wir
das Versihnung- und Reinigungsamt Jesu noch viel ernstlicher angehen, und alsdann die
Kraft seines Blutes noch viel inniger erfahren! — Bei redlichem Wandel im Lichte kénnen
wir um unserer Schwachheit willen doch seines Blutes niemals entbehren. In solchem
Zusammenhange gibt es uns Johannes an (1. Epistel 1,7), wenn er wider den Wandel
in der Finsternis zeuget. Es heiBt: ,So wir im Licht wandeln, so haben wir
Gemeinschaft mit Gott, und das Blut Jesu Christi, seines Sohnes," hat seine Wirkung an
uns, und ,reiniget uns von aller Siinde." Das ist die tagliche Reinigung der
FliBe bei einem mit Jesu verbundenen und ihm unverriickt anhangenden Herzen.

® Noch Eins ist bei der Handlung Jesu mit seinen Jiingern anzumerken. Weil sie
sich Uber dem Nardenwasser, womit er von Maria begossen worden, an ihm verstindigt
hatten, so gebraucht er hier auf eine auBerordentliche Weise das Wasser zu einem
Mittel, wodurch seine Kraft zu ihrer Seelenreinigung auf sie eindringen sollte. Weil es ihnen
zu viel sein wollte, dass er von dem Weibe so geehret wiirde, so gibt er ihnen zugleich den
aller eindriicklichsten Beweis seiner Demut, um ihren irdischen, eigenwilligen und
stolzen Sinn zu beschidmen. Weil sie es mit Argernis ansahen, dass das Weib statt des
Schurzes seine mit dem Rest des Balsams gesalbten FiiBe mit ihren Haaren trocknete
(welches Johannes Kap. 12,3 mit FleiB bemerkt), so blickt er sich nun zu ihren FiiBen, und
bringt dadurch ihr Herz und Sinn zu einer solchen Scham, Zerknirschung und
Zerschmelzung, dass sie sich aufs Neue mit seiner Liebe in zartlichster Herzensbeugung
verbinden und vereinigen konnten. Was muss das den armen Jingern flir ein Aufmerken
und fir ein Untersuchen ihrer selbst, was flir eine innige Beschamung erwecket haben, da
sie sich nun von ihrem Herrn an ihnen selbst das tun lassen missen, was sie vorher, da es



-21 -

ihm geschah, mit scheelen Augen angesehen haben? So machte sie Jesus auf die
allerkraftigste, durchdringenste Weise zu Siindern vor ihm. Alsdann waren sie bei einem
unter ihn tief gebeugten Sinne erst fahig, seine an ihnen wirkende Gnade anzunehmen
und von ihrer Befleckung gewaschen zu werden. Judas aber blieb in seinem harten Sinn
und behielt seine argen Gedanken, die ihm der Satan schon bis in sein Herz hinein
gebracht hatte. Darum hatte auch die ganze Handlung des Meisters an ihm keine Wirkung.
Er wurde nicht gereinigt, noch von seiner Finsternis frei gemacht. Aber die tbrigen wurden
ganz rein. Und Jesus bestatigt ihnen diesen erneuerten Zustand ihrer Seele durch sein
Wort: ihr seid rein. Dadurch waren sie nun wiederum von aller Vermischung mit
Juda Sinn vollkommen geschieden, und vor weiterem Eingriff des Satans in ihr Gemdit
verwahrt. Dadurch wurden sie wieder heiter und lichte, in ihrer Liebe zu Jesu gestarkt und
in seiner Gemeinschaft zum Genuss seines Friedens befestigt.

Das ist etwas Weniges von den Absichten der Weisheit Jesu, welche er bei
dieser Handlung zum Besten seiner Jiinger gehabt hat. Und wer kann alles ergriinden,
was seine Liebe dabei an ihnen noch bezielet hat? Doch gibt uns der Heiland selbst noch
eine Absicht zu erkennen, die den Jingern nétig und heilsam war. Jetzt waren sie weich
gemacht und so niedergezogen, dass sie seinen liebreichen Demutssinn zur Lehre und
Nachfolge annehmen, und sein Gebot mit einem in ihr Innerstes gedrungenen und
unausldschlichen Eindruck fassen konnten. Deswegen hangt er noch die Ermahnung an:
tut, wie ich euch getan habe. Lasset euch das, was ich an euch bewiesen habe,
zu einem immerwahrenden Angedenken und zu einer heiligen Regel sein. Aber der Sinn
Jesu gehet hierbei weiter als nur auf eine duBerliche Nachahmung der an ihnen
vorgenommenen Handlung. Er will ihnen dadurch so viel sagen und zu ihrem kinftigen
Dienst in seinem Reich angehen: Nehmet euch der Schwachheit in sorgfaltiger Liebe
und Demut an. Sehet darauf, wo der Feind irgend ein Herz antasten will. Helfet
einander zurecht mit liebreichem Sinn. Demitiget euch gern unter einander, und
vergebet einander ohne Hochherfahren. Komme einer dem andern zuvor mit
herzlicher Einfalt und lauterm Liebesdienst, so viel einer den andern im Guten fordern
und vor dem Bdsen, bewahren kann. Weigert euch nicht, mit treuer Bemlihung alles
anzuwenden, was den Seelen zum Heil gereichen mag. Lernet hieran, euch selber nicht
zu achten, damit ihr andern dienen mdget. Ich stelle euch nun in meinen Dienst, dass ihr
den Seelen zu dem Heil behilflich seiet, welches ich ihnen nach meinem vollbrachten
Hingang schenken und gewdhren will. ,Der Knecht ist nicht gréBer als sein Herr." Nach
meiner Weise sollt ihr handeln, wenn ich euch in die Welt senden werde. Ihr habt es an
euch selbst erfahren, und sollt andern auf gleiche Art begegnen. Nicht sage ich dieses von
und zu euch allen. Ich weiB, was noch fir ein Unterschied unter euch ist. Ich weiB3,
welche ich erwdhlet habe. Aber welche meine Kraft erfahren haben und nun rein
geworden sind, die sollen sich auch nach meinem Sinne halten. Ihr wisset nun dies
alles, und erkennet, wohin es von mir gemeint ist. Selige Knechte seid ihr, wenn ihr
dasselbe auch treulich in Acht nehmet und in der Tat beweiset. — So bringt Jesus
aus einem nachteiligen Umstand durch seine treue Seelenpflege viel Gutes heraus zur
Forderung seiner Jiinger!

Und wer einige Erfahrung hat von den Wesen des Herrn, der wird hierbei noch weiter
verstellen kdnnen, wie das Herz Jesu gegen die Seinen gesinnet sei. Johannes erkennt
und preist hierliber die unveranderliche Liebe, die der Herr an ihnen mit dieser
wichtigen Beschaftigung bis an das Ende erwiesen habe. Alle die Seinen sollen Gleiches
von ihm erfahren und von seiner Liebe zu rihmen haben. Sind wir einmal von unsern
Stinden gewaschen worden, dass wir ihm mit reinem Herzen, mit gutem Gewissen und mit



-22 -

ungefarbtem Glauben(1. Tim. 1,5) anhangen kénnten, so liegt es ihm selbst unaufhérlich
an, dass unsere Seelen keinen Schaden leiden, noch von dem Genuss seiner ewigen
Erlésung abgebracht werden. Er sorget flr uns. Er merkt auf alle Umsténde, wo uns etwas
zum Nachtheil widerfahren méchte; wenn auch wir es nicht so genau merken und gewahr
werden. Er lasst uns nicht aus seiner Aufsicht und Pflege. Er zieht auch sein Herz nicht von
uns ab, wenn wir etwas versehen und wider die Liebe handeln, so wir ihm zugesagt
haben. Es dringet ihn vielmehr seine Liebe, sich unserer nach aller Notdurft anzunehmen.
Sein Mitleiden reget sich, uns zu helfen, wenn wir versucht werden (Hebr.
2,18). Er tut gerne sein Amt an uns, das ihm der Vater libergeben hat, ,Priester zu sein,
der die Suinden seines Volks versiihne." Er ersiehet die Gelegenheiten und gebraucht
allerlei Mittel dazu, uns zu demitigen und unsern so leicht ausschweifenden Sinn vor
ihm nieder zu beugen. Wer auf die Arbeit Jesu an seiner Seele merkt, der wird inne
werden, wie dieser treue Pfleger und sein Geist nichts tbersehen noch zurtick lassen will,
wodurch unsere Seelen verunreinigt und zu seiner Gemeinschaft untiichtig werden
mochten. Nur dass wir ihm ein redliches Herz bewahren! nur dass wir an ihn
gebunden bleiben und mit unserm Herzen nicht vom Herrn weichen! Keine Versuchung,
kein Anfall aus dem Reich der Finsternis soll uns von ihm trennen, wenn wir seine Liebe
nicht aufgeben. Unser Herz und Sinn soll durch seine Gnade immer wieder erneuert, und
alles, was die heitere Freudigkeit unsers Gewissens kranken kdnnte, durch die reinigende
Kraft seines Blutes von uns genommen werden. So bleiben wir in ihm und werden
der Friichte seiner heiligen Verdienste immer volliger teilhaftig. Da gibt es wohl manche
Demitigung und Lduterung, aber nur wie sie uns heilsam ist durch die Arbeit seiner
Gnade, die sich mit unserm Innern beschaftigt. Man dankt es hernach seiner Liebe, und
bekennet ihm: ,es ist mir gut, dass du mich gedemiitiget hast® (Ps. 119,71), wenn man
darauf seine Kraft empfindet, dass der Glaube desto vélliger und die Liebe desto reiner in
unserer Seele hervorbricht, um sich aufs Neue mit ihm zu verbinden und ihm desto
lauterer im Geist und in der Wahrheit anzuhangen.

So will der treue Jesus mit den Seinen umgehen und sein Amt an ihnen tun, bis er sie
vollendet hat! Das soll uns reizen, ihm kindlich zu vertrauen und uns zu seinem ganzen
Sinn nach seinem Gebot williglich und in wahrer Demut zu bequemen. Selig ist, wer
sich ihm und der Wirkung seines Geistes dazu ohne Ausnahme Uberlasst und sein Werk
nicht hindert! Der soll von ihm erfahren (was Paulus in gleichem Sinn den Glaubigen
winscht 1. Thess. 5,23), dass ,sein Geist ganz und Seele und Leib unstraflich behalten
werde auf die Erscheinung unsers Herrn Jesu Christi."

Er tue es an uns Allen nach seiner Treue.
Amen



-23 -

3. ]ﬂredigt

Jesus stiftet bei dem %zssen des (Dsterlammes sein Abendmakhl.

Matthaus 26,17 — 29; Markus 14,12 — 25; Lukas 22,7 — 23

Aber am ersten Tage der silBen Brote, auf welche man musste opfern das Osterlamm,
traten seine Jinger zu ihm und sprachen.: Wo willst du, dass wir hingehen und bereiten,
dass du das Osterlamm essest? Und er sandte Petrus und Johannes, und sprach. Gehet
hin in die Stadt, und es wird euch ein Mensch begegnen, der tragt einen Krug mit Wasser;
folget ihm nach, und wo er eingehet, da sprechet zu dem Hauswirt: Der Meister ldsset dir
sagen: Wo ist das Gasthaus, darin ich das Osterlamm esse mit meinen Jingern? Und er
wird euch einen grofBen Saal zeigen, der gepfiastert und bereitet ist; daselbst richtet fiir
uns zu. Und die Jinger gingen aus, und kamen in die Stadt, und fanden’s, wie er ihnen
gesagt hatte, und bereiteten das Osterlamm. Und am Abend kam er und setzte sich zu
Tische mit den zwolf Aposteln, und sprach zu ihnen: Mich hat herzlich verlanget, dies
Osterlamm mit euch zu essen, ehe denn ich leide; denn ich sage euch, dass ich hinfort
nicht mehr davon essen werde, bis dass erfillet werde im Reich Gottes. Und er nahm den
Kelch, dankete und sprach: Nehmet denselben und teilet ihn unter euch, denn ich sage
euch: Ich werde nicht trinken von dem Gewadchs des Weinstocks, bis das Reich Gottes
komme, an dem Tage, da ich’s neu trinken werde mit euch in meines Vaters Reich. Und
indem sie alBen, nahm Jesus das Brot, dankete und brach’s, und gab’s den Jingern und
sprach: Nehmet, esset, das ist Mein Leib, der fir euch gegeben wird, das tut zu meinem
Geddachtnis. Desselbigen gleichen nahm er auch den Kelch nach dem Abendmahl, dankete,
gab ihnen den und sprach: Trinket alle daraus,; das ist der Kelch, das neue Testaments in
meinem Blut, das fir euch und fir viele vergossen wird zur Vergebung der Stinden:
solches tut, so oft ihr’s trinket, zu meinem Gedachtnis. (Und sie tranken alle daraus.) Doch
siehe, die Hand meines Verraters ist mit mir lber Tische; und zwar des Menschen Sohn
gehet dahin, wie es beschlossen und von ihm geschrieben ist, doch wehe dem Menschen,
durch welchen des Menschen Sohn verraten wird; es ware ihm besser dass derselbige
Mensch noch nie geboren ware.

‘ as gegenwartige Passions-Stick erzahlt vornehmlich, wie Jesus, nachdem er das
Osterlamm mit seinen Jingern gegessen hatte, das heilige Abendmahl zu seinem
immerwahrenden Gedachtnis eingesetzt habe. Ich will demnach reden:

Von der Stiftung des heiligen Abendmabhls,

und zwar, wie es Jesus verordnet habe
1. als ein Gedachtnismahl,

2. als ein Testaments- oder Vermachtnismahl, und
3. als ein gemeinschaftliches Liebesmahl.



- 24 -
Abhandlung.
1. Das heilige Abendmahl ist ein Gedachtnismahl unseres Herrn Jesu Christi.

Dass er diese Absicht bei der Stiftung desselben gehabt habe, zeigt der Heiland
selbst deutlich an, wenn er sagt und den Jingern befiehlt: ,das tut zu meinem
Gedachtnis." Jesus war nun im Begriff, aus der Welt zu seinem Vater zu gehen. Hier hielt
er wirklich mit dem Osterlamm die Abschiedsmahlzeit und letzete sich gleichsam mit
seinen bisherigen Tischgenossen. Denn er machte ein Ende an seinem bisherigen Umgang
mit ihnen und sagte: das ist das letzte Mal, dass ich mit euch esse und trinke; ich werde
hinfort nicht mehr essen, noch von dem Gewachs des Weinstocks trinken," bis das Neue
angeht in der Offenbarung des Reichs Gottes, da wir wieder beisammen sein und ich’s neu
trinken werde mit euch in meines Vaters Reich;" inzwischen haltet ihr diese Weise,
die ich euch jetzt verordne, zu meinem Gedachtnis.

Der Heiland wollte demnach gerne sein Angedenken und insbesondere das
Angedenken seines Kreuzestodes auf Erden und unter den Menschen erhalten. Er wollte,
so lange die Welt stehen wiirde, es nicht ins Vergessen kommen lassen, dass er einmal da
und in der Welt gewesen, dass er, der Sohn Gottes, in unserm Fleisch und Blut auf Erden
gewandelt, und was auf seine Zukunft zuvor verkiindigt war, wirklich erfiillet habe. Er
wollte ein Denkmal seiner an den Menschen erwiesenen Liebe stiften, und sie dadurch
bestandig an den blutigen Tod, den er fiir sie allesamt erlitten hatte, erinnern. Und diese
Absicht ist hochwichtig. Denn so wird das heilige Abendmahl zu einem unleugbaren
Zeugnis an die ganze Welt, zu einem unvergesslichen Merkmal und tdtigen Beweis, dass
der Heiland einmal erschienen sei, dem alle Vélker anhangen sollen.

Es ist sonst die Art der Menschen, dass sie die wichtigsten Begebenheiten und die
groBten Taten so bald vergessen kénnen. Was zu einer Zeit die halbe Welt in Erstaunen
gesetzt hat, das rihrt zu einer andern Zeit ihre Nachkommen nicht mehr, und das
Angedenken selbst wird durch die Lange der Zeit so ausgeldscht, als wenn dergleichen nie
gewesen oder geschehen wadre. Das mag sein von allen menschlichen Sachen! Alles
vergessen, nur dies nicht, dass ein Jesus in der Welt gewesen! Es ist an allem, was sich
je unter Menschen zugetragen, nicht so viel gelegen, als an dem Einigen. Denn dieses
geht die ganze Welt und das Menschengeschlecht insgesamt auf alle Zeiten an! Darum
wollte Jesus sein Dasein in der Welt den Nachkommen nicht mit seinem Hingang zugleich
aus ihrem Sinn verschwinden lassen. Er stiftet ein Mittel, woran sein fortdauerndes
Angedenken geheftet ist.

Es sind noch manche herrliche Taten Gottes und groBe Wunder in der Welt
geschehen, aber sie sind nicht auf die Nachwelt mit einem feierlichen Angedenken
fortgeflihrt worden. Eine einige Begebenheit wurde in der alten Zeit auf solche Weise
durch géttliche Verordnung aufbehalten. Da Gott ndmlich sein Volk aus Agypten fiihrte, so
wurde ihre Erlésung von der heidnischen Tyrannei der Agypter zum
immerwahrenden Angedenken durch die Einsetzung des Passah oder Osterlamms gestellt.
Davon heiB3t es 2. Mose 12,24: Wenn ihr ins Land kommt, so haltet diese Weise.
Und wenn eure Kinder werden zu euch sagen: Was habt ihr da flr einen Dienst? So sollt
ihr sagen: Es ist das Passah-Opfer des Herrn der vor den Kindern Israel
uberging in Agypten da er die Agypter plagte, und unsere Hauser errettete. Und so ist
jene Erldsung aus Agypten unvergessen, ja gepriesen und zur Ubung des Vertrauens auf
den Gott seines Volkes Israel angewandt worden bis auf die Zeit Jesu, des verheiBenen
Messias, welcher noch zuletzt das Osterlamm mit seinen Jiingern gegessen, und damit das



-25 -

feierliche Angedenken der vorbildlichen Erlésung beschlossen, aber das Gedachtnis
seiner blutigen Erldsung auf alle folgenden Zeiten gestiftet hat.

Dahin ist es nun vor allen Dingen gemeint mit der &6ffentlichen und
feierlichen Handlung des heiligen Abendmahls. Wenn uns alle Gbrigen Menschen, die
nichts von Jesu wissen, zusehen kénnten und uns fragen wollten: Was haltet ihr hier fir
eine Weise? so sollen wir ihnen sagen: ,Es ist das Erldsungsmahl des Heilandes der Welt;
er hat uns diese Weise zu halten befohlen zu seinem Gedachtnis. Daran sollt ihr wissen,
dass er auf Erden gewesen wie ein anderer Mensch im Fleisch und Blut, und uns diesen
Dienst angerichtet und hinterlassen hat." So wird das Abendmahl ein Bekenntnis von
Jesu vor aller Welt, eine offentliche Verkiindigung seines Opfertodes und seines fiir
die Viele, so das Menschengeschlecht ausmachen, vergossenen Blutes. Denn es
ist allen Geschlechtern daran gelegen; es ist einem jeden, er werde so spat in die Welt
geboren, als es immer sein mag, zu wissen notig, dass ein Heiland in der Welt gewesen.
Damit man nun diese Nachricht nicht von alten Zeiten herholen, und auf eine lange Reihe
der vergangenen Dinge zurlick denken misse, so hat Jesus durch diese sonderbare
Stiftung seine einmal geschehene Erlésung gleichsam auf alle Zeiten gegenwartig
machen und den Beweis davon vor Augen stellen wollen. Man sollte die Uberzeugung
gleich nahe haben, und ohne Anstand zugestehen miissen, dass dem also sei. Deswegen
ist eine besondere Handlung dazu ausgesetzt und auf alle Zeiten fortgepflanzt worden.
Daher sagt auch Paulus davon 1. Kor. 11,26: Bei diesem Brot und bei diesem Kelch
verkindigen wir den Tod des Herrn, und das soll nicht aufhéren, bis dass
er kommt und wieder sichtbarlich da ist. So soll die Wahrheit und das Zeugnis Jesu
unter seinem Volke sein! Es sollen immer Leute in der Welt sein, die den Tod Christi
verkindigen und feierlich allen Leuten ansagen, dass er am Kreuz fiir die Stinden
der Welt gestorben sei. Und das ist auch die Hauptursache, warum der Heiland dem
vermischten Haufen derer, die sich zu seinem Namen bekennen, sein Abendmahl bis auf
diese Stunde gelassen hat. Es geschieht doch dadurch eine offentliche Verkiindigung
seines Todes an die Welt und in der Welt. Daher kann man auch aus diesem Grunde das
heilige Abendmahl (wie einige unserer Lehrer diese Redensart gebraucht haben,) ein
sichtbares Evangelium heiBen.

Wer demnach sich bei der wirklichen Begehung dieser Handlung mit einfindet, der
legt eben dadurch sein Bekenntnis zu Jesus ab. Und der allgemeine Sinn der
Christen, die sich zu ihm bekennen, ist hiermit kein anderer, als: ,Weil wir glauben, dass
Jesus von Nazareth sei der Christ, der ins Fleisch gekommene Sohn Gottes, durch welchen
wir selig werden, so halten wir diese Weise, so essen wir dies Brot und trinken diesen
Kelch, wie er den Seinen zu tun verordnet hat." In diesem Sinn ist es ein eigentliches
Kennzeichen und Charakter eines Christen, das ist, eines Menschen, dem das Kreuz Jesu
kein Argernis mehr, sondern der denjenigen, so in der duBersten Schmach am Kreuz
gestorben, flr seinen Gott und Heiland halt und sich dessen nicht schamt vor aller Welt.
Dadurch redet ein Christ gleichsam alle Zuschauer an: ,Es wisse, wer es wissen kann, ich
bin des Jesu Untertan." Man mag es wohl bedenken, was man tut, wenn man Abendmahl
halt, und ob man mit diesem seinem Bekenntnis vor allen, die nach dieser Weise fragen
kdnnten, zu bestehen sich getraute! Denn es ist nicht weniger damit angegeben, als dass
alle Leute von mir wissen und mich danach achten sollen: ,Ich glaube, dass Jesus Christus
sei mein Herr; sonst wollte ich nicht sein Brot essen. Und wenn es Andere nicht glauben
kdnnen und ihn verleugnen, so bin ich doch deren einer, die es glauben. Wenn er mir nicht
helfen und mich selig machen kdnnte, so ware ich verloren: ich weiB und habe sonst einen
Erretter. Ich halte mich an den, den sein eigen Volk zuerst und bis jetzt verleugnet hat.



-26 -

Ich verlasse mich auf ihn allein. Soll mir aus aller Not geholfen werden, so muss mir der
Gekreuzigte helfen. Er ist einmal mein Grund, mein Fels, mein einiger Trost. Ich bekenne
mich zu ihm. Darum tue ich ihm dieses zu Ehren, zur Ehre seines Kreuzes und Todes, dass
ich sein Mahl halte." Wem bei dem Gebrauch des heiligen Abendmahls wirklich so zu Mute
und um das Herz ist, der wird sein Gedachtnis mit freudigem Glauben begehen
kdnnen.

Freilich soll diese Handlung nicht nur eine leere, duBerliche Sitte und angenommene
Zeremonie der Christen sein, wie man etwa noch in der Welt einen Gedenktag mit
besonderer Feierlichkeit zu halten pflegt. Dies Gedachtnis soll uns die Sache selbst so nahe
herstellen, als wenn wir selbst auch mit dabei gewesen waren, da Jesus sichtbarlich mit
seinen Jingern redete und handelte, und sie nicht nur Augenzeugen seiner Gegenwart,
sondern auch wirkliche Genossen seiner Liebe waren. Denn deswegen Ubergibt er es
ihnen bei dem Abschied, dass sie sich dadurch Uber den Abgang seines sichtbaren
Umgangs trosten, und dass, so lange und so oft sie in Zukunft sein gestiftetes
Gedachtnismahl halten wirden, es ihnen eben so viel sein solle, als da sie ihn leiblich und
sichtbarlich in ihrer Mitte hatten.

Dahin trieb ihn seine Liebe zu den Seinen. Weil er auch ihnen zu gut weg und zu dem
Vater ziehen musste, so konnte es wohl kein bestdandiger Umgang im Fleisch, kein
fortwahrender Genuss seiner sichtbaren Gegenwart bleiben, sondern musste ein
Angedenken werden. Aber es sollte ihnen doch dadurch nichts abgehen von dem
Umgang, worin sie seiner bisher genossen. Die Einsetzung seines Fleisches und Blutes,
worin sie ihn unter sich gehabt und mit Augen gesehen hatten, sollte ihnen allen Abgang
ersetzen. Er will ihnen damit sagen: ,Ihr habt mich doch unter euch! Euch bleibt mein
Fleisch und Blut. Ich gebe es euch zu einem genieBbaren Mahl. Ihr sollt dadurch in den
Stand gesetzt sein, mit mir noch innigern Umgang als bisher zu haben, und meiner in noch
genauerer Verbindung zu genieBen." So meint es seine Liebe noch mit Allen, die sein
Eigentum geworden sind! Darum, wenn es heiBt: Das tut zu meinem
Gedachtnis! so kann und soll es billig ein solch inniges, herzliches, lebhaftes
Angedenken sein, dass wir Jesus im Geist des Glaubens anschauen, als sahen wir ihn vor
unsern Augen am Kreuz hangen und all’ sein Blut aus seinen Wunden flieBen. Da wird es
ein liebevolles, freudiges Angedenken sein, dabei man die gnadenvolle Gegenwart des
Herrn in seinem Herzen kraftig flhlen und zu briinstiger Liebe und demiitiger Ergebenheit
an ihn entzlindet wird. Da kann sich der Glaube am aller eigentlichsten in solcher Art
Uben, als ihn Paulus Hebr, 11,27 beschreibt: ,Er halt sich an den, den er nicht siehet, als
sahe er ihn." So wesentlich, so kraftig, so erfreulich, so messbar will Jesus sein Gedachtnis
unter den Seinen unterhalten haben, bis dass er kommt und sie zu sich sammelt! Dank sei
seiner unaussprechlichen Liebe, die uns so wohl beraten hat, und die sich so innig nahe zu
uns halt! Wem sollte nicht sein Herz dariber entziindet werden, wofern er einmal weil
und erkannt hat, was Jesus ist, dass er in der Gemeinschaft der Kirche den Tod des
Herrn zu verkiindigen und diese gekreuzigte Liebe zu preisen fiir seine grdBte
Glickseligkeit auf Erden hielte?

Ach die Kaltsinnigkeit unserer heutigen Christen ist gar zu groB! Allein sie wissen
groBtenteils nicht, was sie an Jesu haben, und was er ihnen durch Blut und Sterben
geworden ist; was Wunder, dass ihnen sein Gedachtnis nicht so in ihrem Herzen erneuert,
und seine Liebe nicht so preiswiirdig ist, als es der Sinn seiner Stiftung angibt? Gewiss, es
ist die groBte Schmach, welche seinem Leiden angetan wird, wenn man sein Gedachtnis
mit kaltem Herzen, nur nach auBerlicher Kirchenweise begeht. Lasset euch dadurch
ermuntern, der treuen Absicht Jesu bei seinem Abendmahl mit mehrerem Ernst und



-27 -

Erhebung eurer Herzen nachzukommen und ihn um Licht und Kraft des Glaubens zu
bitten, damit es ihm in Wahrheit unter uns zur Ehre und zum Preise seines so kdstlichen
Todes gereichen moge!

Wir betrachten nun dasselbe ferner

2. als ein Testaments- oder Vermdachtnismahl.

Auch darlber gibt der Herr Jesus seinen Sinn deutlich zu erkennen, wenn er sagt:
+Esset, trinket! das ist das neue Testament in meinem Blut, das flir euch vergossen wird."
Testament heiBt ein Vermachtnis der Glter, die man von einem Andern auf seinen Tod
zum Erbteil zu empfangen hat. Was Gott von den Vatern her verheiBen und ihnen in einen
Bund gestellet hatte, das ist auf den Versiihnungstod Jesu in ein vollgiiltiges
Testament verfasset worden. Wir sollen nun durch den Glauben an ihn Erben sein aller
der himmlischen Gaben und Gliter, die er uns durch sein Blut und Tod erworben hat (Hebr.
9,15). Darum heiBt es ein Vermachtnis, ein neues Testament in seinem Blut, worauf alles
Blut, das in dem alten Bunde bei den Opfern vergossen und an dem Altar gesprenget
worden, im Vorbilde gedeutet hat. Der Heiland sagt dagegen hier: dieses ist das rechte,
das wahre Testament. Mein Blut bestatiget und versiegelt euch das wahre Vermachtnis der
ewigen Gnade und Herrlichkeit Gottes. Und wie Moses in dem Vorbild nicht nur das
Opferblut dem Volk, das in den Bund aufgenommen ward, vorhielt und vorwies, sondern
dasselbe auch mit eben demselben Blute besprengte, und ihnen dadurch den Bund
zueignete, so tut es hier der Mittler des neuen Testaments noch viel eigentlicher. Dort hief3
es: ,Sehet, das ist das Blut des Bundes, den der Herr mit euch macht," (2. Mose 24,8).
Hier halt ihnen Jesus nicht nur sein Blut vor und sagt: das ist’s, sondern er eignet es
ihnen zugleich auf die aller innigste Weise zu und heiBt es sie trinken, damit sie dadurch in
die Rechte seines ganzen Testaments eintreten méchten. Denn das Blut wird fiir euch
vergossen. Und die Jinger nahmen es, aBen und tranken, und nahmen dadurch das ganze
Vermachtnis an, welches auf dem Opfertode und Blute Jesu beruhet. Sie waren wohl die
Ersten, die desselben teilhaftig wurden; aber der Heiland denkt zugleich an seine ganze
Gemeine, und Ubergibt hiermit derselben, wie sie durch alle folgenden Zeiten gesammelt
werden sollte, in dieser Versammlung ihrer ersten Glieder sein von dem Vater mit einem
Eide bestatigtes Testament. Darum sagt er: welches fiir Viele vergossen wird, und eignet
es auf einmal allen denen zu, die durch ihr Wort an ihn glauben wiirden.

Nun kommt es demnach vor allen Dingen darauf an, dass wir durch das Evangelium
berichtet werden, was uns der Stifter dieses ewigen Testaments zugedacht und vermacht
habe. Alles, was sein teures Blut erworben hat, soll uns zu Teil werden. Wir sollen als
Erben anstehen an allem, was seine heiligen Verdienste gelten. Jesus ist unaussprechlich
reich dadurch geworden. Er kann nach allem Willen seines uns mit Blut verstihnten Vaters
viel Gnade, viel Vergebung, viele Siege, viel Erlésung, viele Krafte, viel Wonne und
Seligkeit, viel Herrlichkeit vermachen, schenken und gewdhren. Nun stehet nichts mehr im
Wege. Die Siinde ist durch seinen Tod abgetan; die Missetat ist durch sein Blut versiihnet,
und die ewige Gerechtigkeit durch seine Auferstehung wiedergebracht (Dan. 9,24). Der
Schatz seiner wirdigen Verdienste ist unermesslich, das Heil ist unaussprechlich und sein
Testament ewig und unendlich. Alles, was er hat, soll durch ihn auch unser sein.
Auch seine Herrlichkeit sollen wir erben und mit ihm genieBen in des Vaters Reich. Zu allen
diesen Seligkeiten liegt der Grund in der Vergebung der Sinden; ,denn wo
Vergebung der Sinden ist, da ist Leben und Seligkeit." Ein begnadigter Sinder ist



- 28 -

berechtigt zu allen Gltern des Reichs Gottes, und sein Anteil an diesem ganzen
Reichtum Christi wird ihm im heiligen Abendmahl testamentlich versichert und
bekraftigt. Das Vermachtnismahl des Herrn, welches er den Seinen zu halten befohlen hat,
ist gleichsam das Angeld und Pfand aller noch riickstandigen und ihnen aufbehaltenen
Seligkeiten. Was sie noch nicht empfangen haben, auch in dieser Zeit noch nicht genieBen
kdnnen, das wird ihnen doch in dem heiligen Abendmahl beigelegt und als das Ihre
testamentlich ibergeben. Dort, wann uns das Erbe wird Uberliefert und das Reich Gottes
offenbaret werden, da werden wir erst recht inne werden, was uns Jesus in dem
Abendmahl geschenkt und anvertrauet habe. Nach diesem testamentlichen Sinn
gilt hierher, wenn Jesus bald nach gehaltenem Abendmahl von seinen Jingern zu dem
Vater gesagt hat: ,Ich habe ihnen gegeben die Herrlichkeit, die du mir ersehen hast" (Joh.
17,22). Wie wenn ein Vater seinem Sohn ein kostbares Stiick, eine Denkmiinze, ein
Goldstlick tbergibt und zu ihm sagt: ,Das ist das Kleinod unsers Hauses; das hat mir mein
Vater gegeben und nun Uberliefere ich es dir. Das soll dir das Wahrzeichen und die
Versicherung sein, dass ich dir all mein Hab und Gut vermacht habe und du mein vélliger
Erbe sein sollst." So meint es das treue Herz Jesu gegen uns in seinem Abendmahl! Sehet
also, es liegt in dem heiligen Abendmahl die konzentrierte Gnade des ganzen Testaments
Gottes. Da ist alles zusammengefasst, was dass Haus Gottes vermag, was alle Verdienste
des Sohnes auswirken. Und so viel wird dem Glauben vorgehalten und angeboten (denn
dies Testaments-Wort: flir euch, erfordert eitel glaubige Herzen) wenn es heiBt: ,Das ist
es, das ist das Testament in meinem Blut."

Wenn nun der Glaube diesen testamentlichen Sinn des Herrn Jesu recht versteht und
nach seinem liebevollen Herzen erkannt hat: o wie kann er da zugreifen. Er umfasst bei
diesem Angeld den ganzen Gnaden- und Friedensbund mit allen GottesverheiBungen, die
in Christo Jesu Ja und Amen sind. Er ergreift und fasst dabei seinen ganzen Jesum, der
ihm in seinem Abendmahl ein recht konzentrierter Jesus ist (wie ein geistreicher Lehrer
unserer Kirche zu reden pflegte). Er vereiniget sich dartiber mit allen Leiden, Striemen und
Blutstrdpflein seines Heilandes. Er senkt sich hinein in die Gemeinschaft seines Todes und
seiner Auferstehung, und denkt, wie wir singen: ,Dein ganzes Leiden, Kreuz und Pein, das
musse meine (Lebens-) Starke sein." Alles, was dein Tod austragt; alles, was dein Herz
damit meinte und mir zugedachte, da es all sein Blut fiir mich vergossen hat; alles, was
dein heiliges Verdienst erworben hat, das ist ja mein, mein Los und Erbteil: ,ich
nehme es, da ich jetzt dein gesegnetes Brot und deinen gesegneten Kelch, das neue
Testament, nehme. Und ob ich es schon noch nicht alles weiB und verstehe, viel weniger
inne werden und empfinden kann, so nehme ich es doch jetzt, wie du es mir mit deinem
Blut vermacht hast, und wie du nun als Priester dartiber waltest im Heiligtum. Ich nehme
es nach deinem ganzen Herzenssinn und lege mein Amen zu deinen Testaments-Worten,
dass mir dasselbe gewiss, zu einem ewigen Recht versichert und, bis ich es sehen und
ewig haben werde in deinem Reich, versiegelt sei."

Das ist der volle Sinn und das eigentliche, wichtigste, seligste Geschaft des
rechten evangelischen Glaubens bei dem Genuss des heiligen Abendmahls. Selig, wer so
mit seinem Heiland als gegenwartig dariber reden und handeln, und seine ganze
Seligkeitssache mit ihm so testamentlich ausmachen, (ich wollte lieber sagen) so
ausgemacht halten, und darauf bis in den Tod bestehen kann! So dient das heilige
Abendmahl zu einer freimiitigen Ansprache an alle VerheiBungen Gottes; in allen
Umsténden, wo uns Hilfe nétig ist, kann man sich darauf berufen und dem Herrn sagen:
das ist ja der Bund zwischen dir und mir, auf ewig mir mit deinem Blut versiegelt und auf
das Herz gelegt; du kannst nun nicht anders, nicht weniger tun, als du meinem Glauben



-29 -

schon in deinem Testament beigelegt hast. Darum harre ich dein, und warte auf die
Vollendung deines neuen Testaments mit Freuden.

Wir sehen hieraus, dass es bei dem Genuss des heiligen Abendmahls nicht nur darauf
ankommt, was wir flr wirklichen Segen in den siBen und kraftigen Empfindungen unsers
Herzens erlangen. Man darf diese wichtige Unterhandlung mit dem Herrn nicht nach dem
Geflhl, so wir dabei inne werden, allein abmessen oder schatzen. Es ist nicht nur so viel
darin enthalten, als wir empfinden, schmecken und wirklich genieBen, sondern unendlich
mehr, was wir in dieser Schwachheit auf Erden noch nicht empfinden und schmecken
kdnnen. Darum ist es dem Glauben Ubergeben zur Bestdtigung der ganzen Wahrheit,
darauf wir uns Gott ergeben haben, und gereicht demselben zu einem versicherten Recht
an alles, was das Erbe Gottes in sich halt.

Hierbei ist aber auch noch Folgendes zu merken und zum lautern Versténdnis dieses
groBen Geheimnisses tief zu beherzigen. Wenn einem im menschlichen Leben ein
Vermachtnis zugestellt wird, dass man es zu rechter Zeit aufweisen, erdffnen lassen und
sein Recht daraus dartun kénne, so muss man mit leeren Zeichen, mit bloBen Buchstaben,
mit Briefen und Siegeln handeln, die von der Sache selbst weiter noch nichts in sich
schlieBen. Aber so ist es nicht mit dem Vermachtnis, das uns Jesus in seinem Abendmahl
zustellt und zueignet. Da sind nicht nur Buchstaben und bloBe Zeichen, sondern
wesentliche Mitteilungen, die in unser Herz und Geist gelegt werden. Jesus handelt
mit uns nicht in bloBen duBerlichen Zeichen. Das ware dem neuen Testamente nicht
gemaB, welches nicht in duBerlichen Sinnbildern und Schattenwerk besteht, sondern
Geist und Kraft und Leben mit sich flihrt. Darum sagt der Heiland nicht: Nehmet
das Brot; das soll euch zum Zeichen meines Bundes mit euch sein; nehmet den Kelch; der
soll euch das gewisse Zeichen sein, dass mein Blut euch gelten soll; sondern er sagt: ,Das
ist mein Leib, — das ist mein Blut des neuen Testaments. Hier habt ihr mich selbst, mit
meinem Fleisch und Blut, wie es fiir euch hingegeben, wie es flir euch vergossen wird; so
nehmet es zum Angeld und um Unterpfand aller Erbgiiter, die in meinem Reichtum sind.
Habt ihr das, was ich euch jetzt gebe, so hangt alles andere daran, und kann euch
nichts zuriicke bleiben, denn ihr seid durch mein Fleisch und Blut auf das Innigste mit mir
verbunden. Esset es, trinket es, nehmet es in euer Herz und Seele hinein: so ist mein
Bund wesentlich versiegelt in euern Herzen mit dem Geist, der in meinem Fleisch und Blut
ist und wirkt; so seid ihr Eins mit mir zu einer Genossenschaft der Liebe, die vom Vater in
mir und von mir in euch ist. (Joh. 17,26). So real und wesentlich handelt der Heiland mit
den Seinen, wenn er ihnen sein Testament gewahrt! Da wirken wesentliche Krafte des
ewigen Lebens, die durch die Mitteilung seines Fleisches und Blutes in unsere Seele
eingehen, und uns mit ihm zu einem Leib, daran er das Haupt ist, verbinden. Darum
sagt der Heiland davon: ,Wer mein Fleisch isset, und trinket mein Blut, der hat das ewige
Leben," denn er hat es testamentlich in Jesu Fleisch und Blut empfangen; ,der bleibet in
mir und ich in ihm“ (Joh. 6,56). So ist sein Fleisch und Blut seinen Genossen das
kraftigste, lebendige, goéttliche Siegel in seinem Geist zu der ganzen Gemeinschaft, die wir
mit ihm haben sollen in seinem ewigen Reich. Wir sind dazu mit seinem eigenen
Fleisch und Blut gleichsam bezeichnet, das ist, in lebendiger goéttlicher Kraft
durchdrungen worden.

Darum gereicht dies Essen und Trinken auch dem lebendigen Glauben zu einer
wesentlichen Nahrung, zu einer kraftigen Starkung; er wird dadurch unterhalten und in
seinem Leben und Wachstum geférdert. Es legen sich Krafte an, wodurch er um so
getroster und starker wird, sich an die VerheiBung Gottes zu halten, und der seligen
Hoffnung in der Offenbarung derselben entgegen zu gehen. Und ist die Liebe zu Jesu in



-30 -

dem Herzen angeziindet, so wird dies reine Flammlein auch dadurch wie eine
Feuerflamme von zugegossenem Ol gendhret, dass man immer briinstiger wird, dem
Seelenbrautigam in reiner Liebe anzuhangen und die Gemeinschaft mit ihm lauterlich zu
bewahren. Sollte es nun wohl ohne innige Empfindung in unserm Geiste abgehen
kénnen, wenn uns Jesus sein Fleisch und Blut in Gotteskraft wesentlich mitteilt und sich
dadurch so genau mit uns verbindet? Sollte man nicht dabei das Leben seiner
ausgegossenen Liebe in dem Herzen auf unaussprechliche Weise empfinden? Davon mag
die Erfahrung einem jeglichen zeugen. Gewiss, der Herr ist nicht sparsam, mit den
suBesten Erquickungen seiner Liebe die Seinn, seines Leibes Glieder, zu erfrischen und
in ihrem Geiste zu erfreuen. O, wenn wir mit Augen sehen kdnnten, was hier zwischen
Christo und seinen Glaubigen vorgeht, wie wiirden wir dies geheimnisreiche Testament
seiner Liebe noch viel teurer schatzen, und in heiligem Schmuck uns dabei einzufinden
trachten! Aber dies alles, was dabei das Herz empfindet, und in géttlichem Frieden, der
Uber allen Verstand geht (Phil. 4,7), wirklich genieBt, — dies alles, sage ich, hat nicht
weniger eben diese Absicht, dass wir in das Testament Jesu eingenommen und darin
behalten und versiegelt sein mdgen bis auf die Erscheinung seiner Herrlichkeit. Denn da
sieht Jesus bei seiner Einsetzung auch schon hinaus, wenn er verheiBt, dass er alsdann
mit uns das Neue, das jetzt noch ganz Unbekannte und Unbegreifliche, in himmlischer Art
trinken werde. ,Da wird er Abendmahl mit uns halten und wir mit ihm;" wie er weiB, und
wir jetzt noch nicht verstehen (Offb. 3,20).

Aber eben deswegen hat er jetzt sein Testament in ein solch Essen und Trinken
gestellt, weil unser Leib nicht zurtick bleiben, sondern auch sein Teil an dem herrlichen
Erbe Gottes empfangen und haben soll. Daher wird er auch jetzt schon in das Testament
Gottes mit hinein genommen, und darf diese Speise und diesen Trank mitgenieBen, damit
es demselben eine testamentliche Versicherung seiner vollkommenen Erlésung von aller
Schwachheit und Verweslichkeit und ein lebendiges Siegel der herrlichen Auferstehung und
der kiinftigen Klarheit sein mdge. Hier gilt eben der Schluss, den Paulus macht (R6m.
8,11): dass er unsere sterblichen Leiber lebendig machen werde um des uns geschenkten
und in uns wohnenden Geistes willen. Solchen Vorzug, solchen Preis hat das neue
Testament, das wesentliche Krafte, Geist und Leben mitteilt! Es ruhe und bleibe uns nur
dies Siegel in unsern Herzen, bis wir’s sehen, dass unsere Namen in das
Lebensbuch des geschlachteten LdAmmleins geschrieben sind!

Noch wollen wir das Abendmahl kiirzlich betrachten

3. als ein gemeinschaftliches Liebesmahl.

Das meint der Heiland, wenn er zu den Jingern sagt: Esset mit einander! Trinket
alle daraus! und hernach: Solches tut kunftig und setzet diese Handlung mit-
und untereinander fort! Das Abendmahl macht die genaueste, ja eine wesentliche
Verbindung der Gldubigen untereinander. Denn hier stehen sie nicht nur in einem Sinn auf
Jesum und in einem Bekenntnis zu Jesu miteinander, sondern nehmen auch wirklich Teil
an einerlei Gnaden und Gaben, und sind beisammen an einem Tisch des Herrn als
Kinder eines Hauses, als Geschwister, die einen Vater, eine Versorgung und ein Erbe
haben. Und das war auch eine Hauptabsicht des Heilands, um welcher willen er diese
Stiftung seines Testaments in ein gemeinschaftliches Essen und Trinken geordnet hat. Er
wollte gerne haben, dass diejenigen, so sich an ihn halten, auch miteinander sollten Eins
werden und sein in ihm, ihrem Herrn und Haupt. Darum stellt er ihnen dies Mittel zur



-31-

genauesten Zusammenfassung in einem Geist des Glaubens, zur innigen Verbindung ihrer
Herzen in der Liebe, ja zu einer wirklichen Gliederschaft an ihm. Seine Liebesabsicht ging
so weit, dass sie Glieder seines Leibes sein sollten. Darum soll sein Fleisch ihnen
~wahrhaftig eine Speise und sein Blut wahrhaftig ein Trank sein™ (Joh. 6,55). Und sie
sollen davon nicht anders noch geringer denken, als dass der gesegnete Kelch, welchen
sie segnen, ,die Gemeinschaft des Blutes Christi, und das Brot, das sie brechen, die
Gemeinschaft des Leibes Christi unter ihnen allen sei* (1. Kor. 10,16), dadurch sie viele
ein Leib seien, der aus ihm seine Belebung, seine Nahrung, sein Wachstum, sein
Gedeihen und all’ seinen Wohlstand und Zierde habe. Ja um dieser Ursache willen driickt
Paulus die Verbindung mit ihm und untereinander noch viel inniger aus (Eph. 5,30): ,Wir
miteinander sind Glieder seines Leibes, von seinem Fleisch und von seinem Gebeine.“ Er
redet es mit wirklicher Anbetung der Wunderliebe des Herrn, und beschlieBt: Dieses
Geheimnis ist groB! Hier gilt es zu singen: , O, der groBen Heimlichkeiten, die nur
Gottes Geist kann deuten!™

Aber eben deswegen ist der gemeinschaftliche Genuss des heiligen Abendmahls auch
der héchste Grund zu der briderlichen Liebe, die unter den Glaubigen im
Schwange gehen, und ihr Unterscheidungszeichen von der Welt und dem bdsen
Haufen sein soll. Soll in Jesu Reich und unter den Seinen die Liebe herrschen; ist das sein
neues Gebot, dass sie sich unter einander lieben, wie er sie geliebet hat und
liebet; soll daran Jedermann erkennen, dass sie seine Leute, seine Jinger sind,
wenn sie gegen einander diese Liebe haben (Joh. 13,34.35): so gibt er ihnen durch sein
Abendmahl die allerwichtigste Ubung und allerkréftigste Unterhaltung der Liebe an die
Hand; denn Liebe will gelibet sein. Deswegen halt uns dasselbe nicht nur unsere
Verpflichtung vor, dazu wir mit hdéchstem Grund verbunden sind, sondern gibt auch
wirklich die stBesten Krafte und lieblichsten Triebe dazu. Es ist ein wesentliches,
lebendiges Band der Liebe in Christo Jesu, unserm einigen Haupt. So wird die
Gemeinschaft der Heiligen, die wir in unserm offentlichen Glaubensbekenntnis angeben,
auf Erden unterhalten; bis der Herr kommt.

Allein was sollen wir nun hierbei von unsern Zeiten denken? — Gewiss, dieser Sinn ist
ziemlich fremd und unbekannt unter unsern heutigen Christen geworden. Es ist schon
lange eingetroffen, was Jesus zuvor gesagt: ,die Liebe werde erkalten in Vieler Herzen"
(Matth. 24,12). Man weiB kaum mehr, was Gemeinschaft der Glaubigen ausweist. Man ist
schichtern, nur einen ernstlichen Gedanken davon zu fassen, und halt es flir etwas
Sonderliches und Bedenkliches, wenn nur Etliche sind, die einander so lieben und ihre
Liebesgemeinschaft so Uben und untereinander beweisen wollen, wie es den Glaubigen
zusteht und ihr gemeinschaftliches Essen und Trinken in der Wahrheit mit sich bringt. Wer
bedenkt, und so man es bedenkt, wer muss nicht darliber erréten und in seinem Gewissen
beschamt sein, was uns jedes Mal vorgelesen wird? Also sollen ,wir alle, so durch den
Glauben Christo eingeleibet sind, durch briderliche Liebe, um Christi, unsers liebsten
Heilandes willen, der uns zuvor so hoch geliebet hat, alle wie ein Leib, Trank, Kuchen und
Brot werden, und solches mit der Tat und Wahrheit ohne allen Betrug treulich gegen
einander beweisen." Schone, wichtige, dem ganzen Sinn des Stifters gemaBe Worte! O,
dass nur alle Abendmahlsgenossen allenthalben und zu jeder Zeit ein solch Herz hatten,
das da fahig ware, einen so lieblichen und wichtigen Antrag anzunehmen, demselben mit
ganzer Ergebenheit beizustimmen, und zu erfahren, dass Jesus Christus noch eben
derselbige ist gestern und heute und allemal, wenn wir sein Testament in unserer Mitte
haben, treu in seinem ganzen Hause, bis sein Werk und die Sache seines Reiches in dieser
Welt ihre Vollendung erreicht!



-32 -

Wer Glauben im Herzen hat, der kann es, der wird es erfahren, er sei auch, wo er
wolle! Jesus wird ihm nichts vorenthalten von den wesentlichen Testaments-Gltern,
dadurch er der Seinen pfleget und seine Glieder erhdlt in der Gemeinschaft mit ihm und
durch ihn mit dem Vater. Wenn er geoffenbaret wird, so wird sich auch zeigen, dass der
Herr die Seinigen kennet (2. Tim. 2,19); ob er es schon geschehen lasst, dass in seiner
Kirche (wie damals bei der ersten Abendmahlsversammlung auch ein Judas mitgegessen
und getrunken hat,) noch immer Seelen sich mit einfinden, die weder Glauben noch Liebe
haben. Das ist seine Geduldszeit! wie er auch damals mit wehmitigem Herzen den Judas
dabei geduldet und ihm sein einmal zugestandenes, auch &uBerliches Recht, in der
Gesellschaft der Zwdlfe zu sein, nicht genommen hat, bis er sich selbst durch seine
offenbare Falschheit unter Gottes schwerem Gericht abgeschnitten. Und so lange seine
Kreuzeswege in seiner Haushaltung fortwahren, so sollen seine treuen Knechte und alle
seine wahren Glieder sich an diesem Beispiel und Vorgang ihres Herrn aufrichten, sich ihre
Rechte an ihn und sein Testament und ihre Freudigkeit durch die falsche AnmaBung derer,
so dem Herrn nicht treulich anhangen, auch nicht hindern noch kranken lassen, sondern
ihre Zeit wahrnehmen, wovon ihnen bezeuget ist: ,Hier ist die Geduld und der Glaube der
Heiligen!™ Offb. Joh. 13,10.

Einem jeglichen aber soll diesfalls die Erinnerung Pauli um so tiefer zu Herzen
dringen: ,Der Mensch priife aber sich selbst," und bedenke, was er tut, wenn er von
diesem Brot isset und von diesem Kelch trinket (1. Kor. 11,28). Ihm, dem Herrn Jesu, sei
Ehre, Lob und Dank, dass er uns dies Mahl seiner Liebe hinterlassen, und auch in unserer
Kirche bisher gelassen und unversehrt erhalten hat! Er lasse es unter uns zu einem
Zeugnis seiner Wahrheit, zu einem dankbaren Gedachtnis seiner blutigen Liebe, zu
einem Zeichen seiner Gnadenhaushaltung mit uns, zu einem Schrecken seiner
Feinde und zur Erhaltung seines glaubigen Haufleins sein und bleiben in Geist und
Kraft bis auf seinen Tag!

Amen



-33 -

4. Jredigt

Jlesus am @Iberge.

Matthédus 26,30; Markus 14,26; Lukas 22,39; Johannes 18,1

Und da sie den Lobgesang gesprochen, und Jesus solches (Joh. Kap. 14 bis 17)
geredet hatte, ging er hinaus nach seiner Gewohnheit lber den Bach Kidron an den
Olberg. Es folgeten ihm aber seine Jinger nach an denselbigen Ort. (Matth. 26,36 — 46;
Mark. 14,32 — 42; Luk. 22,40 — 46, Joh. 18,1) Da kam Jesus mit ihnen zu einem Hofe, der
hie3 Gethsemane. Da war ein Garten, darein ging Jesus und seine Jinger, und sprach zu
thnen: Setzet euch hier, bis ich dort hingehe und bete. Und er nahm zu sich Petrus und
Jakobus und Johannes, und fing an zu trauern, zu zittern und zu zagen, und sprach zu
ihnen: Meine Seele ist betribt bis an den Tod, bleibet hier und wachet mit mir. Betet, auf
dass ihr nicht in Anfechtung fallet. Und er riss sich von ihnen bei einem Steinwurf und
kniete nieder, fiel auf sein Angesicht auf die Erde, betete und sprach: Abba, mein Vater, es
Ist dir alles moglich. dberhebe mich dieses Kelches, doch nicht, was ich will, sondern was
du willst. Und er kam zu seinen Jingern, und fand sie schlafend, und sprach zu Petrus:
Simon, schidfest du? Vermdchtest du nicht eine Stunde mit mir zu wachen? Wachet und
betet, dass ihr nicht in Versuchung fallet. Der Geist ist willig, aber das Fleisch ist schwach.
zZum andern Mal ging er aber hin, betete und sprach.: Mein Vater, ist’s nicht moglich, dass
dieser Kelch von mir gehe, ich trinke ihn denn, so geschehe dein Wille! Und er kam, und
fand sie abermals schilafend; denn ihre Augen waren voll Schlafs, und wussten nicht, was
sie ihm antworteten. Und er lie sie, und ging abermals hin, und betete zum dritten Mal,
und redete dieselbigen Worte. Es erschien ihm aber ein Engel vom Himmel, und starkete
ihn; und es kam, dass er mit dem Tode rang, und betete heftiger. Es ward aber sein
Schweil3 wie Blutstropfen, die fielen auf die Erde. Und er stand auf von dem Gebet, und
kam zu seinen Jingern, und fand sie schiafen vor Traurigkeit, und sprach zu ihnen. Ach,
wollt ihr nun schilafen und ruhen? Es ist genug. Siehe, die Stunde ist hie;, dass des
Menschen Sohn in der Stinder Hande dberantwortet wird. Stehet aut, lasset uns gehen.
Siehe, der mich verrdt, ist nahe. Betet, dass ihr nicht in Anfechtung fallet.

Eingang.

(Y s heiBt von Jesu, unserm Herrn, (Hebr. 5,7): ,Er hat in den Tagen seines Fleisches
4 Gebet und Flehen mit starkem Geschrei und Tranen geopfert zu dem, der ihm von

dem Tode konnte aushelfen, und ist auch erhéret worden." Der Apostel will in
dieser ganzen Stelle Jesum beschreiben als den rechten Priester und Mittler gegen
Gott. Das war ein heiliges und wichtiges Amt, mit Gott zu handeln fiir die Siinder, und sie
vor seiner Heiligkeit wegen ihrer Verschuldung zu vertreten und zu versiihnen. Auf dies
Amt, welches eigentlich und allein dem Sohne Gottes zukommt, hat das Vorbild des
Hohenpriesters im alten Testament gedeutet. Gott selbst hat seinen Sohn in dies Amt
gesetzt und ihm diese Ehre und Wiirde gegeben. Davon haben wir das Zeugnis Gottes in



-34 -

dem 110. Psalm, da er den Herrn, den er zu seiner Rechten gesetzt hat, mit einem
Eidschwur zu einem ewigen Priester eingesetzet. Und diese Worte Gottes werden
auch hier in dem vorhergehenden 6. Vers angeftihrt: Du bist ein Priester in Ewigkeit nach
der Ordnung Melchisedeks. — Darin besteht nun die Hauptsumme der ganzen Erkenntnis
Jesu. Darauf beruhet der Grund unserer Zuversicht und des Glaubens an ihn. Was kann
uns naher angehen, als zu wissen, wie sich unser Versiihner unserer angenommen habe
und noch annehme, und wie sehr ihm unsere Sache angelegen sei? — Davon zeuget nun
sein ganzes Leiden. — Aus den Begegnissen, die ihn in seiner Demiitigung bis zum Tode
betroffen, will uns hier der Apostel den Trost beibringen, dass er ein mitleidiger
Priester sei. Jesus ist in allem wohl gelbt, durch Erfahrung wohl versucht, unserer
ganzen Not in den Tagen seines Fleisches kundig geworden. Er hat selbst erfahren, wie
einem in der Schwachheit zu Mute sein mag. Daher kann er auch Mitleiden haben mit
denen, welchen er mit seinem Priesteramt zu Hilfe und zu statten kommen soll. Er hat
selbst erfahren, was es fiir Gebet und Flehen, ja Geschrei und Tranen kostet, bis der Wille
des Menschen ganz in den Willen Gottes versunken und zu allem Gehorsam ergeben und
bereit ist; er hat selbst erfahren, wie wohl es der Seele tut, wenn sie in ihrem Andringen
an Gott erhoéret wird, und ihr Hilfe widerfahret. Und dies alles um unsertwillen und uns zu
gut, damit wir an ihm einen solchen Priester haben méchten, als wir bedtirften.

Nun diese Vorgange und Erfahrungen, wodurch der mitleidige Priester zu seinem
ewigen Amt gleichsam eingeweihet wurde, sind uns in dem vorhabenden Passions-Stlick
beschrieben. Da geschahe an ihm, was der Apostel mit obigen Worten so nachdrticklich
vorstellt. Sie geben uns das rechte Angenmerk, wenn wir nun Jesum in dem Garten
Gethsemane anschauen und betrachten wollen. In dieser Absicht will ich dies Mal
vorstellen

Jesum am Olberg als den fiir uns in groBter Seelenangst geiibten

und betenden Priester.

Wir wollen dabei besonders erwagen:
1. Was ihm diese groBe Seelenangst verursacht habe, und

2. wie er darin als unser Priester gelibet worden und gebetet
habe?

Abhandlung.

Jesus geht mit seinen Jiingern an den Olberg, und kommt mit ihnen in den Garten
Gethsemane, daselbst zu beten, und mit Gott liber sein allernachst bevorstehendes Leiden
zu handeln. Er war ja schon das Lamm, das der Welt Stinde trug, der Priester, der sich
selbst opfern und fir die Siinder in den Tod geben wollte. Und wie er wusste, was mit ihm
vorgehen wirde und sollte, so hat er schon vorher in herzlichstem Gebet (Joh. 17) mit
seinem Vater darlber gehandelt, und ihm den ganzen Zweck dieses seines Hingangs
Ubergeben. Mit einem solchen zum Vater erhabenen Herzen, mit solcher betenden
Gemutsfassung kommt Jesus in den Garten. Und in dieser Unterhandlung mit Gott reift er
sich auch noch von seinen Jiingern, derselben noch weiter abzuwarten. Da Uberfallt ihn



-35-

augenblicklich Schrecken und Zittern; er gerdt in ein grausames Entsetzen, und seine
Seele ist mit der tiefsten Betriibnis umfangen. Er ldsst diese schmerzliche Empfindung
seiner bedrangten Seele auch noch seine drei Jinger wissen, und sagt zu ihnen: ,Meine
Seele ist betriibt bis an den Tod." Hiermit wird uns etwas Besonderes berichtet, was in der
Seele Jesu vorgegangen ist.

Wir kdnnen freilich in unserer Schwachheit, und da uns Uberhaupt die Seelensachen
noch sehr unbekannt sind, nicht vollkbmmlich erreichen noch begreifen, was in der
heiligen Seele Jesu bei seinem Leiden vorgegangen. Und das ist auch die Ursache, warum
uns von dem, was innerlich bei ihm vorgekommen, Weniges angezeigt ist. Unsere Sinne
sind zu grob und zu stumpf; ja selbst unsre innerlichen Erfahrungen von unserer Seele
sind zu unrein und zu dunkel, als dass wir dadurch von diesen heiligen Geheimnissen
etwas deutlicher zu fassen fahig waren. Doch wollte uns Jesus nicht unberichtet lassen,
dass in seinen priesterlichen Verrichtungen seine Seele flir uns mit allem Ernst und Treue
gearbeitet habe (Jes. 53,12). Und diese Arbeit seiner Seele geschah hier unter der
groBten Angst und Betrlibnis. Wir wollen dieser hochwichtigen Sache mit tiefster Ehrfurcht
und heiliger Scheu nachdenken, und was fiir uns geschehen ist, gerne durch seinen Geist
zu einer heilsamen Frucht bei und an uns kommen lassen; daher wollen wir bemerken:

1. Was ihm diese groBBe Seelenangst verursacht habe?

Hier war noch kein duBerliches Leiden, seine Feinde hatten ihn noch nicht in
Handen. Er war hier ganz allein. Was aber aus dem Unsichtbaren auf seine Seele
gedrungen ist, das war ihm desto empfindlicher. Der Heiland heiBt es selbst einen Kelch,
der ihm zu trinken vorgehalten wurde. Das war die schwerste Stunde (Mark. 14,35),
darein ihn sein Vater kommen lieB. In diesen Kelch war die Bitterkeit des Todes, der Grauel
unsers Fluchs und der herbe Wein des goéttlichen Zorns eingeschenkt, und die Seele Jesu
sollte nun denselben kosten. Namlich er musste hier die ganze Macht der
Finsternis flihlen, welche hernach auch auBerlich durch die Gewalt seiner Feinde an
ihn drang; er musste den Schrecken des Todes empfinden, worunter wir in dem ganzen
Leben mit unsichtbaren Banden gefangen lagen (Hebr. 2,15); er musste den Zorn
schmecken, der Uber uns wegen unserer Abweichung ergangen war; er musste den Fluch
auf sich nehmen, der uns unter Gottes gerechtem Gericht driickte. Hier stand er in der
Person Adams. Und was Adam durch seinen Abfall im Garten wider sich erregt und
erwecket hatte, das drang hier in dem Garten alles auf Jesu Seele zu. So warf der Herr
unser aller Sinde auf ihn, oder, wie es eigentlich in dem Grundtext heiBt: so lieB
der Herr unser aller Stinde (mit allem, was dieselbe gewirkt hatte) ihm entgegen kommen,
auf ihn stoBen und anlaufen (Jes. 53,7). So ward er flir uns wirklich zur Stinde gemacht,
da er fir sich von keiner Siinde wusste (2. Kor. 5,21). Und ihm begegnete hier, was Adams
Schuld Uber das ganze Menschengeschlecht gebracht hatte. So wurde ihm unsere Last
aufgeladen und zu flihlen gegeben, als wenn er selbst ein Siinder ware, auf den aller
Fluch und Zorn und alle Krafte der Finsternis mit Recht anrennen kdnnten. Das war ein
bitterer Kelch, das waren schmerzhafte und uns unbegreifliche Empfindungen, darunter
die Seele Jesu gedrangt war! Er gibt es selbst damit zu erkennen, dass er sagt: Meine
Seele ist betriibt bis an den Tod. Die Stinder sollen doch wissen, dass er um ihretwillen
seiner Freude entbehren musste. Denn hier empfand und genoss er nicht die holdseligen
Blicke von der sliBen Liebe seines Vaters, sondern sein ganzes Gemit war mit lauter
Betribnis, gleichsam mit einer triiben Decke umfangen. Das war die rechte Zornpresse,
darunter die Seele Jesu geleget wurde. Und das griff seine Menschheit so an, dass sie



-36 -

darunter hatte erliegen und des Todes sein mdgen. Darum heiBt es: ,bis an den Tod." —
Lieber Jesu! was haben dir unsere Siinden flir Not verursacht! — Dir sei ewig Dank fir
diese Mlihe und Arbeit deiner heiligen Seele!

Aber denket doch daran, ihr Lieben! was die Seele Jesu flr grauenhafte Vorstellungen
bei diesen heftigen Empfindungen gehabt haben muss? Eine schreckhafte und entsetzliche
Vorbildung des Todes, den er sterben sollte, setzte sein Gemiit in solches Grauen, dass
nicht nur alle seine Lebensgeister zuriicktraten, sondern auch seine ganze menschliche
Natur in solche Erschitterung, Nachlassung, der Krafte und Zagheit kam, als sie kaum
ertragen und ausdauern konnte. Da befand er sich in der Menschen Schwachheit; da
erfuhr er, wie viel das Fleisch vermag, und wie ein Mensch im Fleisch so schwach und
unvermodgend ist, alle diese Anlaufe der unsichtbaren, finsteren Krafte auszuhalten! Da
erfuhr er, wie die ganze Natur darliber erschiittert wird, und ihr Wille sich mit Grauen
zurlick zieht, weil solche Empfindungen ihrem Zustande zuwider sind, und sie darunter
vergehen miusste. Aber das war nun die betriibte Stunde, die Gott lber den Mittler
kommen lieB, dass er inne werden musste, was die finstere Macht des Todesreichs unter
der Gewalt des Satans auf eine Seele wirken kann.

Und wie ihm innerlich dabei zu Mute gewesen, das hat uns David mit Redensarten
angezeigt, die ihm seine Not in vorbildlicher Ahnlichkeit dieser Leidensumstinde
ausgepresst hat. Zum Exempel (Ps. 55,5.6): ,,Mein Herz angstet sich in meinem Leibe, und
des Todes Furcht ist auf mich gefallen. Furcht und Zittern ist mir angekommen, und
Grauen hat mich uberfallen;® (Ps. 69, 1.2): ,Das Wasser der Uberschwemmung mit
Todesangsten gehet mir bis an die Seele. Ich bin in dem Schlamm eines Schlundes, da
kein Grund zum Standhalten ist, versunken. Ich bin in tiefem Wasser, da mich die Flut
uberschwemmet hat." (Ps. 18,5.6): ,Es umfingen mich des Todes Bande, und ganze
Strome teuflischer Belialskrafte Uberfielen und erschreckten mich. Der Hollen Bande, die
Angsten, so im Todesschlund von dem Geist der Finsternis Schrecken machen, haben mich
um und um bedrangt." So muss uns David erklaren, was in der Seele Jesu vorgegangen,
da sie betrlibt war bis in den Tod.

Kénnen wir nun Jesum an dem Olberg anschauen, und ihn unter unserer Last so
kldglich reden hdren, ohne dass uns das Herz bricht, ohne dass wir in Tranen vor ihm
zerflieBen? — Ihn hatte ja keine Angst betroffen, wenn er sich nicht unter unsere Not
gesteckt hatte! Ihn hatte ja kein Leid aus dem Reich der Finsternis berihrt, wenn er nicht
den Fluch unserer Sinden auf sich genommen hatte. Darum gehet es uns so nahe an,
dass wir an Ihm sehen sollen, worein wir durch die Stinde gekommen sind.

Ich will, um diese groBe Sache unserm schwachen Begriff etwas naher zu erklaren,
noch Folgendes hinzutun. Ich habe unter den gemeinen Leuten Ofters die Redensart
gehdrt, dass sie von Seelenkreuz sagen und sich davor auf's AuBerste fiirchten. Es
heiBt gleich: ,Daraus mdchte ein Seelenkreuz entstehen!™ Die Leute verstehen wohl
nicht, was sie sagen; doch ist es ihnen angstlich und flirchterlich. Wenn einem &uBerlich
kein Leid begegnet ist, wenn er in seinen leiblichen Umstdnden nichts zu klagen hat, und
er ist doch in seinem Gemit niedergeschlagen, in seinem Inwendigen betriibt, unruhig
und beangstigt: so heien sie es Seelenkreuz. Hier lasst sich nun diese Redensart am
schicklichsten gebrauchen. Was Jesus am Olberg empfunden hat, das war Seelenkreuz,
wie hernach auch noch sein Leib das Kreuz und an demselben unsern Fluch getragen
hat. Aber, ihr Lieben, wenn Jesus sich so vor allem Seelenkreuz gescheuet und sich
demselben entzogen hatte: wie ware es mit uns geworden? Wir hatten es ewiglich mit
Heulen und Zahnklappen in der Hohe tragen und leiden missen. Nun dirfen wir kein



-37 -

solch’ Seelenkreuz mehr empfinden; wir kdnnten es auch nicht ertragen. Das wird uns
jetzt von Gott nicht aufgelegt. Das kam allein unserm Mittler und Priester zu. Aber dass
man sich jetzt aller Betriibnis seiner Seele so gern erwehren und in sich nichts davon
empfinden will, was die Siinde ist und wirkt, das ist gar zu wenig, und zeigt schon an,
dass man nichts von Jesu Leiden erkannt und verstanden habe. Ei, wenn er uns nur ein
Tropflein kosten lasset von dem Kelch, den er getrunken hat, so weigern wir uns, dass uns
das ja nicht widerfahre! Weigert euch nicht, ihr Lieben! Scheuet euch nicht davor, wenn
euch eure Siinden vor Augen gestellt werden, und ihr Betriibnis und Angst in eurem
Herzen empfindet. Es wird kein solch Seelenkreuz daraus werden, wie ihr in
unrechtem Sinn beflirchtet. Schauet auf Jesum, der eure Not gefuhlt und solche
Seelenangst um euretwillen ausgestanden hat. Er ist ein mitleidiger Priester,
der weiBB, wie uns um das Herz ist, wenn uns unsere Siinden ergreifen und die Schrecken
des Todes in die Seele dringen, aber der auch dies Kreuz darum geduldet hat, dass er uns
die Erlésung erwerbe, damit wir solche Last nicht tragen und darunter erliegen und
verderben mussten. Was wir demnach von innerlicher Not fiihlen, das soll uns nur zu Jesu
hintreiben, dass wir seine Hilfe suchen. Denn darum ist er Priester geworden, dass er sich
unserer annehmen, und uns aus aller Not der Seele erretten kénnte. Und das wird uns um
so mehr ein Herz zu ihm machen, wenn wir ferner erwagen:

2. Wie er in seiner groBen Seelenangst ein wohlgeiibter und versuchter

Priester geworden.

Das zeigt uns die Art und der groBe Ernst seines Gebets an, darin er zum Sieg
durchgekdampft hat. Davon ist kirzlich Folgendes zu merken:

@ Jesus macht sich sogleich mit seiner ganzen Seelenbegierde auf, da er merkt,
dass ihn solche Betriibnis Uberfdllt, und wendet sich mit innigem Gebet zu
seinem Vater. Die Jinger, welche vorher Zeugen seiner Herrlichkeit auf dem Berge
Tabor gewesen waren, sollten nun auch Zeugen seiner tiefsten Demitigung an dem
Olberg sein. Er lasst sie in der Nahe ansichtig werden, was ihm hier widerfahrt; aber sie
kdnnen hier die Gesellschaft noch weniger als dort ertragen. Sie werden gleich bald von
der Finsternis so niedergedriickt und Ubernommen, dass sie ins Schlummern hinsinken
und sich auf zweimalige Erinnerung doch nicht heraus raffen und aufrichten kdnnen. Jesus
aber glrtete sich mit besonderer Wachsamkeit seines Gemits, und ermahnte
seine Freunde: ,Wachet mit mir und betet auch eures Orts, dass ihr nicht bei dermaligen
Umsténden in eine Versuchung hinein eratet. Ihr sehet nun, wie schwach ihr seid, ob
schon euer Geist willig war, mit mir in den Tod zu gehen. Ermuntert euch und betet. Lasst
euch eure Schwachheit nicht sogleich in den Schlaf hinziehen." — So war der Held zu dem
Streit gertstet, und gab sich allein in den Kampf! Auch hier war niemand unter den
Voélkern mit ihm (Jes. 63,3)!

® Er riss sich von ihnen bei einem Steinwurf weit, kniete nieder
und betete zu Gott mit der gréBten Bescheidenheit, aber doch mit kindlichem Herzen. Er
war der Sohn, und wusste auch jetzt, dass er es war. Darum spricht er mit der zartlichsten
Anneigung seines Herzens: ,Mein Vater! du bist und bleibst ja unter der Angst, die mich
driickt, mein Vater! Siehe, wie es mir jetzt gehet!™ — Er hatte etliche Tage vorher auch
schon einen Vorgeschmack von diesem Leiden empfunden, welcher aber bald und leichter
vorliber ging. Plétzlich wurde seine Seele durch eine Vorstellung von dem Grauen des
Todes erschittert, dass man es auch an der Erschiitterung seines Leibes sehen und



- 38 -

gewahr werden konnte; aber plétzlich richtet er sich auch in demselben Nun mit seinen
Gedanken auf und redet den Vater an: ,Vater, errette mich aus dieser Stunde; doch nicht
anders, als dass dein Name, o Vater, verherrlicht werde!™ Und dieses Leiden war schnell
vorbei, und der Sohn bekam Zeugnis von seinem Vater (Joh. 12,27 — 29). Hier aber fasst
diese Leidensstunde seine Menschheit noch viel heftiger an, und er kehret sich auch
wiederum mit diesem Gefiihl sogleich zu seinem Vater. Da hat es der Sohn allein mit
seinem Vater zu tun, der ihn zum Priester vor ihm ernennet hatte. Davon heiBt es Hebr.
5,8: Ob er schon der Sohn war, so kam es doch hier auf die tiefste Unterwerfung an, in
welcher er Gebet und Flehen opferte.

©® Er beuget sich daher unter seiner Not, fallt gar mit seinem Angesicht zur Erde und
spricht: ,Es ist dir alles moglich. Hebe diesen Kelch von mir weg; doch nicht, was ich will,
sondern was du willst." Das war kindlich mit dem Vater geredet. Sein Geist war in
vollkommener Willigkeit zu allem ergeben, was der Vater auch in dieser schweren Stunde
dber ihn bestimmt hatte. Aber weil er zugleich die Schwachheit seines Fleisches fiihlte, so
bat er, dass ihm diese Empfindungen abgenommen werden mdchten, und beruft sich
zuversichtlich auf die allmachtige Starke Gottes in seiner Schwachheit. Hier stand der
Sohn in der groBten EntauBerung seiner gottlichen Kraft und Herrlichkeit, ward unserer
Schwachheit in dem Fleisch recht ahnlich, und empfand, dass der Wille seiner
menschlichen Seele vor dem Schreckbild des Todes Grauen hat, und sein Fleisch dartiber
ganz ohnmachtig wird. Der Vater erhérte dieses Flehen und sandte ihm einen Engel vom
Himmel, der ihn starken musste, damit seine ganze entkraftete Natur nicht unterliegen,
sondern diesen Kampf aushalten kdnnte. Ein wunderbarer, geheimnisvoller Vorgang
zwischen dem Vater und dem Sohne! In ehrfurchtsvoller Anbetung unsers Geistes sollen
wir hierbei bedenken, wie der Vater unsertwegen mit seinem Sohne handelt! Der Sohn
opfert dem Vater seine herzliche Willigkeit. Der Vater nimmt das kindliche Bezeugen
desselben in seiner Gebetsunterredung an, sendet Hilfe und Iasst ihn durch einen Engel
starken. Aber die Erscheinung dieses himmlischen Boten zeiget dem Sohn zugleich an,
dass der Kelch nicht, ohne denselben vorher gekostet zu haben, voriiber gehen wirde.
Diesen Willen des Vaters nimmt der Sohn mit ganzem Herzen als eine neue Aufgabe des
Gehorsams an. Und dahin gehoret, was Paulus Hebr. 5,8 sagt: ,,Ob er wohl der Sohn war,
hat er doch an dem, das er litte, Gehorsam gelernet." Hier wollte es zu ganzlicher
Unterwerfung des menschlichen Willens gelernt und gelibet sein. Deswegen geht er zum
zweiten und dritten Mal hin,

O betet und spricht: ,Mein Vater! Wenn dieser Kelch nicht von mir voriiber gehen
kann, ich trinke ihn denn, so geschehe dein Wille." Da gibt der Sohn nichts ab von seiner
Zartlichkeit gegen seinen Vater, und fiiget sich mit erneuerter Gehorsamswilligkeit, diesen
Kelch zu trinken. Namlich er fasst nun auf’s Neue alle seine Seelen- und Leibeskrafte
zusammen und betet desto heftiger, um dieselbe Gottesmacht durch sein
innigstes Eindringen im Gebet zu fassen, welche den Kelch zwar nicht wegheben, aber
seine Seele in diesem Kampf zu dem Sie durchbringen wollte. Das war Arbeit ohne
Gleichen! Das war der groBte Ernst, unter den bittersten Empfindungen, unter dem
Entsetzen seiner menschlichen Natur, unter dem duBersten Schrecken seinen Seelenwillen
in die lauterste Gelassenheit zu versenken. Das war die hochste Probe, durch den
Zorn in die Liebe zu dringen, unter den Anldufen der unsichtbaren Macht der Finsternis mit
heftigster Anstrengung aller seiner inneren Gemiutskrafte die Macht der Gnade zu
ergreifen, durchzukdampfen, da alles entgegen stand, und sich so an den Willen der
gottlichen Barmherzigkeit anzuhalten, dass die Finsternis und der Fluch Gberwunden, aller
Schrecken verschlungen wurde, und seine Seele zu der Heiterkeit in dem Lichte Gottes



-39 -

durchgebrochen. Und so ist der Kelch, indem er denselben gekostet hat,
voriibergegangen. Da war der schwerste Kampf Uberstanden. Da stand seine Seele und
der ganze Wille seiner Menschheit mit tiefster Stille und Gelassenheit in der mit seinem
Gebet gefassten Kraft Gottes.

Dadurch ward unsere frevelhafte Abtrennung von dem Liebeswillen Gottes, welche
durch Ungehorsam geschehen war, wieder ausgeglichen und versiihnt. Dadurch war
wieder eine Menschenseele mit all ihren Kraften und Bewegungen in den lautern Willen
der Kraft Gottes hineingesunken und hineingenommen. Das war wohl ein ungebahnter, mit
lauter Dornen bewachsener und schmerzlicher Weg, auf welchem die Seele Jesu
durchdringen, und uns eine ewige Erldsung finden (Hebr. 9,12) musste.

Wie sich dieselbe dabei verhalten, das hat David auch in dem vorbildlichen
Gebetskampf seiner Seele mit mehreren Worten angezeigt. Zum Exempel Ps. 55,17.19:
»Ich aber will zu Gott rufen, und der Herr wird mir helfen. Er erléset meine Seele von
denen, die an mich wollen, und schaffet ihr Ruhe; denn ihrer ist viel wider mich." Diese
Ruhe hat Jesus in seiner Seele empfunden und kraftig geschmeckt, dass er auch in
derselben den Kriegsknechten entgegen gehen und mit freiem Mut sagen konnte: ,Sollte
ich den Kelch nicht trinken, den mir mein Vater gegeben hat?" denn er war erhdret, und
errettet worden von der Furcht und dem Grauen des Todes, so seiner menschlichen Natur
einen Widerwillen erreget hatte, wie es Paulus Hebr. 5,7 ausdriickt. Gleichfalls heiBt es Ps.
69,3: ,Ich habe mich mlide geschrien, mein Hals ist heisch." Jesus hat Gebet und Flehen
mit starkem Geschrei und Tranen vor Gott gebracht. Und Vers 19: ,Mache dich zu meiner
Seele, und bringe sie wieder in die Freiheit; um meiner Feinde willen errette mich." Davon
dirfen und sollen wir eine Abbildung nehmen, die innigste Gebetsiibung und reinste
Bewegung zu bemerken, die in der Seele Jesu vorgegangen, bis sie mit ganzer
Gelassenheit in dem Willen Gottes stand; in welchem Willen sie sich flr uns auch unter
dem folgenden duBerlichen Leiden geheiligt, und mit vollkommener Geduld
ausgehalten hat, bis alles vollendet war, was zu unserer Erlésung gehoérte. Ehre sei der
arbeitenden Seele unsers Erlésers ewiglich, dass sie in solcher Miihe unsere Freiheit von
der Obrigkeit der Finsternis erkampft, und all’ unsern Eigenwillen durch ihren Gehorsam
versuhnet hat! Sie ist nun in dem Thron der Majestdt, und regieret mit ihren Gedanken
Himmel und Erde; denn von ihr gehet die Kraft der ganzen Gottesfiille aus, die in Christo
leibhaftig wohnet (Kol. 2,9)!

©® Noch eins haben wir bei diesem Seelenkampf zu bemerken, welches Lukas
besonders anfihrt. ,Es ward aber sein Schweil3 wie Blutstropfen, die fielen auf die Erde."
So hat er sich angegriffen und abgeaschert, dass das helle Blut aus allen SchweiBléchlein
hervorgedrungen, auf seinem Leib zusammengeronnen, und mit groBen Tropfen auf die
Erde gefallen. So musste auch diese priesterliche Verrichtung mit Blut versiegelt werden;
o eine groBe Verstihnung des Erdbodens, den Gott um der Sinde willen verflucht hatte!
Dass der liebe Sohn nicht nur sein heiliges Angesicht, den Fluch wegzubeten, auf die Erde
leget, sondern auch sein teures Blut auf die Erde flieBen lasst, das hat der Erde neuen
Segen gebracht, und dieselbe wiirdig gemacht, ein Wohnplatz des Reichs Gottes zu
werden.

Es sind noch viele geheime Dinge in diesem hochwichtigen Vorgang verborgen, der
Jesum am Olberg betroffen hat. Der heilige Geist allein schlieBt sie den Herzen auf, in
welchen er die Leiden Christi verkldren kann. Das ist sein Amt; von ihm lernt man die
Weisheit dieses Geheimnisses, in welchem die verborgenen Schdtze der Erkenntnis,
besonders auch von unserer Versiihnung liegen. Und wem die heiligen Wege Gottes mit



-40 -

seinem Sohn zu unserer Erldsung im Licht des Geistes je mehr und mehr entdeckt und zu
erkennen gegeben werden, derselbe lernt die tiefen Griinde unserer Versiihnung und des
priesterlichen Amts Christi auch immer mehr mit Verwunderung und innigster Beugung
seines Herzens einsehen. In der Stille des Geistes kann man von dieser hohen Sache
freilich mehr vernehmen, als sich in Worten fassen lasst. Unsere Reden sind hier nicht nur
unzulanglich, sondern auch zu unrein, als dass wir damit die heiligen und reinen
Wirkungen, die in der Seele Jesu vorgegangen, beschreiben und erklaren kénnten. Daher
mag hiermit genug davon geredet sein. Der mitleidige Hohepriester wird auch diesfalls
unsere Schwachheit ansehen, und unsere Gedanken und Worte mit seinem Blute
besprengen. Ich habe euch, ihr Lieben! dadurch nur gern mit eurem Gemit so nahe zu
der Sache hinfihren und hinstellen wollen, als es der Heiland auch seinen Jingern
erlaubet hat, dass sie in der Nahe sehen und héren diirften, was von ihm und mit ihm
geschahe.

Es kann dies wenige Erkenntnis doch unsern Glauben erwecken und anfeuern, den
groBen und reichen Segen zu suchen und auf unser Herz zu sammeln, der von dieser
Seelenarbeit Jesu auf uns kommen soll. Die Mihe war seine, der Nutzen soll unser sein;
wir missen denselben nur da suchen, wo er zu finden ist. Lasset uns aufschauen auf
Jesum! Lasset uns mit getrostem Herzen zu unserm Priester hinnahen, und mit vollem
Vertrauen ihm unsere ganze Seelennot Ubergeben. Er hat Mitleiden gelernt, er kann
barmherzig sein und sich der Schwachen und Elenden annehmen. Er hat selbst erfahren,
teils an sich, teils an seinen Jingern, wie weit einen Menschen die Schwachheit im Fleisch
bringen kann. Denn er ist nach allen Stlicken, wie es uns ergehen kann, auch versucht
und gelibet worden, aber ohne Sinde, Hebr. 4,15. Er hat in solchen Proben seinen
menschlichen Willen nicht in Eigenheit gefasst und dem Willen Gottes entgegengestellt,
sondern in den Willen seines Vaters Ubergeben und hineingesenkt. Dadurch hat er in
seinem Gott ganz ergebenen Willen unsern von Gott freventlich abgerissenen Willen ihm
wieder geopfert. Denn seine Seele stand flir unsere Seelen. Er hat als Priester sein
williges Herz flir uns dem Vater verblirget und verpfandet (Jer. 30,21). Auch hierher
gehort, was Petrus tGberhaupt von der Absicht der Leiden Jesu sagt (1. Petrus 3,18): ,dass
er uns Gott opferte, eigentlich im Grundtext, auf dass er uns zu Gott hin- und demselben
darbrachte." Gleichwie wir uns durch eigenen Willen von ihm und seiner
Liebesgemeinschaft los gemacht, und dadurch die bdse Lust und silindliche Begierde in
unserer Seele erreget haben, so hat der Sohn Gottes in unserm Fleisch durch die
Ubergabe und génzliche Verleugnung seines menschlichen Willens uns wieder zu Gott
gebracht, und unsere Seelen gleichsam auf’s Neue durch seinen Gehorsam in den
gottlichen Liebeswillen hineingefasst. Das war dem Vater ein sliBer Geruch. So erlangte er
durch unsern Priester seine Ehre wieder, die wir durch unsere Abweichung geschmahet
hatten. So ward der Ursprung der Siinde versiihnet; denn von unserm in Eigenheit
gefassten Willen kommt alle Siinde her. Dazu ist nun der Sohn Gottes in diesen Kampf
gestellt worden, dass er unsere Sinde wegnehme, aus welcher alle Unordnung und
Verderben entstanden ist (1. Joh. 3,5). Und gleichwie wir uns in Adam durch unsern
eigenen Willen der Versuchung des Satans gleichsam Preis gegeben, dass er mit seiner
finstern Macht unsere Seelen (berziehen, und in die Welt mit seinen Scharen
hereinbrechen konnte: so hat Jesus bei dieser Aufopferung seines Willens gegen die ganze
Macht der Finsternis gekampft, und den Satan mit allem seinem Gegensatz Uberwunden
und durch sein Gebet und Flehen zu Schanden gemacht. Der Sieg wurde in seiner
Schwachheit durch die Kraft Gottes, auf dessen Hilfe er es allein ankommen lieB,
ausgefiihrt, und seine Seele von allem, was sie umgeben hatte, befreiet. Hier finden wir
nun unsere Freiheit wieder, die wir durch Gemeinschaft mit dem Satan und seinem finstern



-41 -

Reich verloren hatten; Jesus hat sie durch seinen heftigen Gebetskampf mit blutigem
Schweil3 erworben. Da hat er den Fluch von unsern Seelen weggebetet; da hat er die
Furcht des Todes, der wir unter der Gewalt des Teufels unterworfen waren, weggebetet.
Da hat er das schreckliche Zorngericht Gottes, das auf unsern abgewichenen Seelen lag,
weggebetet.

Wer nur zu Gott kommen, und seine Seele wider aus seiner Abtriinnigkeit in die
Gemeinschaft der Liebe Gottes bringen und einflihren will, den kann und soll kein Fluch,
keine Macht der Finsternis, kein Zorn mehr hindern. Der Zugang ist durch den Priester
teuer erworben worden. Durch ihn ist uns unter groBem Ernst dieser neue und lebendige
Weg eingeweihet, erdffnet und gebahnt worden (Hebr. 10,20). Durch seine wiirdigen
Verdienste, durch seine vollkommene Versiihnung ist er befugt und in das Amt gesetzt,
unsere Seelen in Gottes Liebe einzufiihren (Hebr. 2,10). Wir dlirfen uns nur an ihn halten,
und ihn in unserm Vertrauen fassen, wie er sich an seinen Vater gehalten und ihn in
seinem Vertrauen gefasset hat. Denn das war des Priesters Werk; wie es deswegen von
ihm angeflhrt wird: Ich will mein Vertrauen auf ihn setzen (Hebr. 2,13).

Wem es nun Ernst ist, sein ganzes Herz und Willen wieder an Gott zu ibergeben, und
in den Genuss seiner Liebesgemeinschaft versetzt zu werden, der wird erst in sich gewahr
werden, wie weit unsere Abkehr von Gott und wie groB unsere Abtriinnigkeit von seinem
heiligen Willen durch die Siinde geworden ist. Ja, wir kdbnnen nie so tief in uns selbst
gehen, dass wir die Tiefe unserer Abtriinnigkeit, worein wir versunken sind, ergriinden
kdnnten. Wer kdnnte nun seiner ganzen Natur solche Gewalt antun, und sie aus ihrer
auBersten Abneigung wieder zu Gott umwenden? Wer kénnte nun seinen Willen und alle
seine Seelenkrafte unter der Last der Finsternis, die uns drickt, wieder so fassen, dass er
sich mit ganzem Sinn und Herzen unter Gott stellte? — Da muissen uns die
Versihnungskrafte unsers Priesters zu statten kommen; wir wiirden sonst in
unserer siundlichen Schwachheit und duBersten Unvermdgen gar nichts ausrichten, und
mit unserm Willen ewiglich in der Finsternis gebunden bleiben. Daher fange und greife es
ja niemand auf seine eigene Kraft an, sich aus der Siinde und aus seinem tiefen
Verderben zu Gott zu wenden. Wem es Ernst ist, wer einen solchen géttlichen Zug in sich
fahlt, der spreche nun ohne Anstand Jesum als seinen Priester und Verslihner an. Er
wird ihm in seinem mitleidigen Erbarmen zu Hilfe kommen; er wird desselben schwachen
Willen mit eben der Kraft anfassen und starken, die ihm in seinem Kampf zum Sieg
geholfen hat. Da wird man erst recht inne werden, wozu wir einen solchen vollendeten
Priester nétig haben. Dank sei Gott ewiglich, dass wir ihn nun haben, und uns in der
groBen Not unserer Seele zu ihm wenden und an ihn halten kénnen.

Wir wollen nun gern unser Gebet und Flehen mit allen seinen Seufzern, mit seiner
ganzen Aufopferung vereinigen, und uns ihm in Demut Ubergeben, dass sein Blut unsere
verkehrte Abneigung und stlindlichen Widerwillen wegnehme und tilge. Denn darum ist es
auch am Olberg vergossen worden. So wird sein Blut unsere Erldsung sein, und sein
Geist, mit welchem er in Gott eindrang, wird unser Herz und Seele mit neuer Lebenskraft
anfassen und durchdringen. So wird er uns in seine Verdienste einhillen, in sein
Wohlgefallen, das er beim Vater hat, einnehmen, und in ihm als Priester dem Vater
darbringen zur Teilhaftigwerdung derselbigen Liebe, die in Christo unwiirdigen Slindern
geschenket ist.

O, was ist wichtiger, was ist unsern Seelen nétiger, als solche Versiihnung erlangen?
Und was ist seliger, als sie durch Jesum Christum (wie Paulus R6m. 5,11 sagt,) empfangen
haben? Das ist ja ein seliges Nun flir den armen Siinder, welches dort Paulus den



-42 -

Glaubigen wirklich zuspricht! Das bringt eine wahre und groBe Freiheit von den finstern
Banden, womit unsere Seele umfangen war. So kommt man wieder in die Gnade zu stehen
(Vers 2), und hat in derselben durch den Glauben, wodurch wir mit unserm
Verslihner verbunden sind, einen bestandigen Zugang zu Gott und seinem versiihnten, uns
in Christo so wohlgeneigten Vaterherzen. O ihr Lieben! lasse doch keiner diese Gnade,
diese selige Freiheit zuriick, die uns Jesus erworben hat! Durch ihn kénnen wir nun wieder
Gottes sein (1. Kor. 3,23), und Gott im Geist und in der Wahrheit anhangen, dienen,
ergeben und gehorsam sein. Das ist der priesterliche Schmuck, worein er
dieselben kleidet. O, wie wird eine solche aus ihrer Abkehr herbeigebrachte, mit seinem
Blut gewaschene und mit seinem Geist gesalbte Seele so lieblich von Gott angesehen, so
freundlich in die Gemeinschaft der Liebe aufgenommen! Da kdnnen wieder siBe und
kraftige Empfindungen der himmlischen Dinge in ihr aufgehen. Da wird reine Gottesliebe
in sie ausgegossen (Rém. 5,5). Und das macht das Herz erst wieder recht einfdltig und
kindlich gegen Gott, und fahig, erflillet zu werden mit Erkenntnis seines Willens in allerlei
geistlicher Weisheit und Verstand, damit man wirdiglich wandle dem Herrn zu allem
seinem Wohlgefallen (Kol. 1,9).

Man steht eben alsdann unter seinem Hohenpriester, und hat seines Amtes bestdndig
zu genieBen! Er weiB, er denkt daran, dass wir noch in der Welt sind, dass wir noch im
Fleisch leben und darin noch mit mancherlei versuchlichen, verfihrerischen Dingen und
mit einer unsichtbaren Macht, die wider uns stehet, umgeben sind. Aber auch darin nimmt
er sich der Seinen kraft seines Amts mit aller Treue an. Man kann und soll sich bei aller
Gefahr, so in dieser Welt unsern Seelen noch zustoBen kann, getrost auf ihn und auf die
Kraft seiner ewigen Erlésung verlassen. So wohl sind wir unter ihm beraten! Er fasst uns in
seinen durch die Arbeit seiner Seele mit Blut erworbenen Frieden, und bewahret uns, dass
uns der Arge nicht antaste, und die Macht der Finsternis, die uns noch in dieser Welt
umgibt, nicht in unsere Seele greife. O, was wirde nicht leichtlich auf unsere Seelen in
unsichtbaren Kraften dringen von den Scharen, die wider uns mit Macht aus Satans Reiche
fahren, wenn nicht Jesu Sieg uns zugeteilet wiirde, und wir unter seinem Frieden bedeckt
und geborgen waéren. Auch diese Sicherheit haben wir seinem Leiden am Olberg und dem
darauf gegriindeten Amt des ewigen Priesters zu danken. Darauf dlrfen wir uns allstets
berufen, bis wir durch ihn die Vollendung erlangen zum Eingang in das himmlische Reich.
Wohl dem, der da weiB und im Glauben versichert ist, dass er ihn zum Priester und
Pfleger seiner Seele hat! Er wird Ehre haben von seinem Amt, darein ihn der Vater
gesetzet hat, und seine Treue beweisen nach aller Notdurft der Seinen! Unser Herz soll
ihm darum trauen, unser Glaube soll ihn ergreifen, und unsere Liebe soll ihn ehren und
ihm ewiglich dienen, dass sich sein Herz unser freuen mdge vor seinem und unserem
Vater. Ihm sei Preis und Dank und Anbetung jetzt und in Ewigkeit!

Amen



-43 -

5. ]ﬂredigt

dlesus wird von Judas verraten.

Johannes 13,21 — 30

Da Jesus solches gesagt hatte, ward er betriibt im Geist, und zeugete und sprach.
Wahrlich, wahrlich, ich sage euch. Einer unter euch wird mich verraten. Da sahen sich die
Junger unter einander an, und ward ihnen bange, von welchem er redete. Es war aber
eliner unter seinen Jingern, der zu Tische sal3 an der Brust Jesu, welchen Jesus lieb hatte;
dem winkte Simon Petrus, dass er forschen sollte, wer es wdére, von dem er sagte. Denn
derselbige lag an der Brust Jesu, und sprach zu ihm: Herr, wer ists? Jesus antwortete.: Der
Ist’s, dem ich den Bissen eintauche und gebe. Und er tauchte den Bissen ein, und gab ihn
Juda Simonis Ischarioth. Und nach dem Bissen fuhr der Satan in ihn. Da sprach Jesus zu
ihm: Was du tust, das tue bald. Dasselbige aber wusste niemand tiber dem Tische, wozu
ers ihm sagte. Etliche meineten, dieweil Judas den Beutel hatte, Jesus sprache zu ihm:
Kaufe, was uns Not ist auf das Fest; oder, dass er den Armen etwas gabe. Da er nun den
Bissen genommen hatte, ging er sobald hinaus, und es war Nacht.

Matthédus 26,14 — 16; Markus 14,10.11; Lukas 22,4.5

Und Judas Ischarioth, einer von den Zwdlfen, ging hin, und redete mit den
Hohepriestern und Hauptleuten, und sprach: Was wollt ihr mir geben? ich will ihn euch
verraten. Da sie das horten, wurden sie froh, und boten ihm dreiBig Silberlinge. Und von
dem an suchte er Gelegenheit, wie er ihn verriete, dberantwortete, ohne Rumor.

Matthaus 26,21 — 25; Markus 14,18 — 21; Lukas 22,21 — 23

Und als sie zu Tische saBen und alen, sprach Jesus.: Wahrlich, ich sage euch, einer
unter euch, der mit mir isset, wird mich verraten. Siehe, die Hand meines Verréters ist mit
mir tber Tische. Und sie wurden sehr betribt, und fingen an zu fragen unter sich selbst,
welcher es doch wdére unter ihnen, der das tun wirde; und sagten zu ihm, einer nach dem
andern. Herr, bin ich’s? und der andere. Bin ich’s? Er antwortete und sprach.: Der mit der
Hand mit mir in die Schiissel tauchet, der wird mich verraten. Zwar des Menschen Sohn
gehet hin, wie von ihm geschrieben stehet; doch wehe dem Menschen, durch welchen des
Menschen Sohn verraten wird; es wdre ihm besse dass derselbe Mensch noch nie
geboren wdre. Da antwortete Judas, der ihn verriet, und sprach: Bin ichs, Rabbi? Er
sprach zu ihm: Du sagst es.



- 44 -
Matthédus 26,47 — 50; Markus 14,43 — 45; Lukas 22,47.48; Johannes 18,3

Und alsbald, da er noch (nach dem Gebetskampf am Olberg im Garten) redete, siehe,
Judas, der Zwolfen einer, da er nun zu sich genommen die Schar und der Hohenpriester
und Phariséer Dienel, kam herzu, ging vor ihnen her, und eine groe Schar mit ihm, mit
Fackeln und Lampen, mit Schwertern und Stangen. Und der Verrater hatte ihnen ein
Zeichen gegeben, und gesagt: Welchen ich kussen werde, der ist’s, den greifet, und fihret
ihn gewiss. Und Judas nahete sich zu Jesu, ihn zu kidssen, und trat zu ihm, und sprach.
GegriiBet seist Du, Rabbi! und kissete ihn. Jesus aber sprach zu ihm: Mein Freund,
warum bist du kommen? Juda, verratest du des Menschen Sohn mit einem Kuss?

Matthaus 27,3 — 10

Da das sahe Judas, der ihn verraten hatte, dass er zum Tode verdammet war,
gereuete es ihn, und brachte herwider die dreiBig Silberlinge den Hohenpriestern und den
Altesten, und sprach: Ich habe (ibel getan, dass ich unschuldig Blut verraten habe. Sie
sprachen: Was gehet uns das an? Da siehe du zu. Und er warf die Silberlinge in den
Tempel, hob sich davon, ging hin und erhdngte sich selbst. Aber die Hohenpriester
nahmen die Silberlinge, und sprachen: Es taugt nicht, dass wir sie in den Gotteskasten
legen, denn es ist Blutgeld. Sie hielten aber einen Rat, und kauften einen Topfersacker
darum zum Begréabnis der Pilger. Daher ist derselbige Acker genannt der Blutacker bis auf
den heutigen Tag. Da ist erfiillet, das gesagt ist durch den Propheten Jeremia, da er
spricht: Sie haben genommen dreiBig Silberlinge, damit bezahlet ward der Verkaufte,
welchen sie kauften von den Kindern Israel; und haben sie gegeben um einen
Topfersacker, als mir der Herr befohlen hat.

Eingang.

“4d akobus schreibt (Kap. 1,14.15): ,Ein Jeglicher wird versucht, wenn er von seiner
.l eigenen Lust gereizet und gelocket wird. Danach, wenn die Lust empfangen hat,
gebieret sie die Slnde; die Sinde aber, wenn sie vollendet ist, gebieret sie den
Tod." Der Apostel will hiermit lehren, wie es zugehe, dass man in die Siinde und durch
dieselbe ins Verderben gerate. Er zeigt davon drei Stufen an, wie es von der ersten
Versuchung an bei einem Menschen immer weiter komme, bis die Slinde in ihm machtig
wird, dass er eine Freveltat begeht und sich dadurch in den Tod, das ist, in alles Verderben
stlirzt. Davon gaben wir das umstandlichste und bedenklichste Exempel in der Passions-
Geschichte an Judas, der Jesum verraten hat.

Bei aller Gnade, die uns aus dem Leiden und blutigen Verdienste unsers Erldsers
zuflieBt und uns zu seiner seligen Gemeinschaft bringt, haben wir doch auch Warnungen
vor der Siinde notig. Das Exempel Juda und seines Untergangs ist aus groBer Weisheit
Gottes in die Erzahlung der Leidensumstdande mit eingeflochten. Alle Christen, die sich zu
dem Namen Jesu bekennen und sich seiner Erlésung trésten wollen, sollen es billig
bedenken und sich daran spiegeln, wenn sie an ihm sehen, wie aus einem kleinen Anfang
durch Betrug der Slinde ein solch entsetzliches Unheil erwachsen kann. Es ist ein nétiges
Stlick der wahren Erkenntnis, dass man wisse und genau wahrnehme, wie man in die
Sdnde hinein gerate. Denn die Menschen werden vielmals von den Reizungen derselben so
hintergangen und betrogen, dass sie selbst nicht meinen, derselben so viel einzurdumen,



-45 -

als sich hernach auBert, wenn die Stinde Uber ihr Herz und Gemdt, ja Uber alle Glieder
ihres Leibes Meister geworden. Danach geht es, wie Petrus sagt: ,Von welchem jemand
Uberwunden ist, des Knecht ist er geworden" (2. Petr. 2,19). Man muss alsdann der Siinde
untertan sein nach Satans Willen. Dieses zeigt sich an Judas auf eine schreckliche Weise.
Es kann uns demnach diese Betrachtung zu einer heilsamen Bewahrung vor dem Betrug
der Siinde und vor dem darauf folgenden Gericht dienen. Wir wollen unsere Herzen
demditigen und unser Nachdenken mit einer heiligen Ehrfurcht vor dem Herrn auf diese
Sache richten, indem ich eurer Liebe an dem Exempel Juda vorhalten und zeigen will

Den Betrug der Siinde, oder: Wie der Mensch in die Siinde und

dadurch ins Verderben gerate?

Und das wollen wir nach den drei Stufen, die Jakobus in dem Eingangs angezogenen
Spruche angezeigt, erwagen:

1. Wie die Sinde mit ihren betriglichen Reizungen ihren
Anfang nehme?

2. Wie sie weiter komme und vollbracht werde? und
3. Was darauf erfolge?

Abhandlung.

Es sind die Umstdnde, die mit dem Verrater Judas vorgegangen, nicht alle auf einmal
und zu einer Zeit geschehen, werden auch nicht alle auf einmal in der Passions-Geschichte
erzahlt. Ich will sie aber jetzt gern zusammennehmen, und an seinem Exempel zeigen,
wie der Mensch in die Sinde und dadurch in das Verderben
gerate. — Das geht eben nicht so schnell und auf einmal, auch nicht so offenbarlich zu;
sondern es geschieht nach und nach, wie es auch bei Judas geschehen ist. Daher haben
wir hierbei gewisse Stufen zu merken, und zwar

1. Die die Siinde mit ihren betriiglichen Reizungen ihren Anfang nehme.

Jakobus sagt: ,Wenn man von seiner eigenen Lust gereizet und gelocket wird." Die
eigene innerliche Lust und Neigung zum Bbsen macht den Anfang. Wir tragen demnach
den Grund zu allen Versiindigungen selbst in uns. Wenn wir nicht etwas Bdses in uns
hatten, so wiirde uns keine duBerliche Versuchung etwas anhaben und in uns
eingehen kdnnen. Das heiBt die eigene Lust. Das ist unser Eigentum. Das hat uns Gott
nicht gegeben. Daher, wenn wir slindigen, so tun wir es aus unserm Eigenen. Die Quelle,
woraus so viel Boses entspringt, ist in uns. Wir dirfen die Schuld auf nichts anders
legen. Wenn sich nun die eigene Lust reget, so reizt und lockt sie uns, sagt der Apostel.
Das ist ihre Art und ihr Geschaft. Der Mensch wird dadurch von Gott und seiner Wahrheit
ab und aus der guten Fassung seines Herzens und Gemits herausgezogen (wie der
Nachdruck im Grundtext eigentlich lautet). Und dazu kann die eigene Lust von allen
Sachen, die uns in der Welt vorkommen, ja auch von den unschuldigsten und besten



-46 -

Dingen, Gelegenheit nehmen, und uns betriiglicher Weise zu einem Unrecht und falschen
Sinn hinlocken. Dadurch wird der Wille des Menschen erweckt, und auf eine Begierde
gebracht, welche ihm von dieser eigenen Lust ganz angenehm vorgespiegelt und mit
scheinbarem (tduschendem) Betrug beigebracht wird.

Dies alles hat sich bei Judas unter mancherlei Umstanden zugetragen. Seine eigene
Lust, eine bose Neigung seines Herzens, die ihm eigen war, war der Geiz. Und diese
heimlich gehegte Lust ist bei einer besondern Gelegenheit in ihm rege geworden.
Johannes bemerkt es genau, dass er Uber der Salbung des Herrn in Unwillen geraten sei,
und aus Antrieb seines Geizes gesagt hatte: ,Warum ist die Salbe nicht lieber verkauft und
den Armen gegeben worden?" Denn es war ihm nicht um die Armen zu tun, sondern er
war begierig nach dem Gelde, und hatte es gern in seinen Beutel kriegen mdgen. Das
deckt Johannes daselbst auf, wenn er schreibt: ,Das sagte er aber nicht, dass er nach den
Armen fragte, sondern er war ein Dieb, und hatte den Beutel, und trug, was gegeben
ward." Da duBerte sich, was in ihm war, bei einem Vorgang, woriber er ganz anders hatte
denken und urteilen kénnen und sollen, wenn ihn nicht seine Geldbegierde von der
Wahrheit ab und unter dem falschen Vorwand der Armen zu einem verkehrten Sinn
gebracht hatte. Und das wird nicht das erste Mal gewesen sein, dass er seiner unlautern
Lust nachgehangt und sich bei seinem Beutel heimlich vergangen hat. Denn deswegen
nennt ihn Johannes hier einen Dieb, und bemerkt schon ein Jahr vorher von ihm, dass
sein Herz nicht richtig war, (Joh. 6,70). Darliber der Heiland schon damals bei dem
Glaubensbekenntnis Petri, so er im Namen aller Jiinger bezeugete, die Ausnahme gemacht
und den Judas ausgezeichnet hat. So verfanglich war Juda Gemiit, dass er aus einer in
ihm liegenden Unlauterkeit gleich auf etwas Unrichtiges geriet und wider den Glauben an
Jesum aufgebracht wurde.

Dem Heiland war der bdse Tiick seines Herzens nicht unbekannt; aber Judas hielt sich
noch immer unter der Gesellschaft der erwahlten Zwdlfen, bis seine heimliche Siinde bei
anderer Gelegenheit zu mehreren Kraften gekommen und heftig ausgebrochen. Hatte
Judas auf die damalige Rigung Jesu sein Herz lautern und von seinem schielen Wesen
abstehen wollen, so hatte sein Herz auch in folgender Zeit den Versuchungen nicht so
offen gestanden.

So geht es gemeiniglich! Bei der eigenen Lust fangt die Versuchung zur Slinde und
zum Abfall von Gott an. Und wer dieselbe gern in seinem Herzen hegt und unterhalt, der
kann davon nicht nur gereizt, sondern auch gefdllet werden, ehe er es vermutet. Man
schmeichelt manchmal seinen eigenen Neigungen, und kann diese und jene
unordentlichen Begierden als eine bése Brut in seinem Herzen unterhalten, als wenn sie
nichts zu bedeuten hatten. Man kann seiner eigenen Lust das Wort reden, oder ihr unter
allerlei Vorwand noch einen guten Schein geben, wie hier Judas, oder zum wenigsten
dieselbe gering achten und sich bereden, dass sie keinen Schaden anrichten noch zu
wirklicher Stinde ausschlagen werde. Und hierin steckt schon ein groBer Betrug der Siinde,
welchen ein jeglicher am leichtesten in derjenigen Gattung annimmt, wozu er vor andern
in seiner Natur geneigt ist. Manchen zieht seine eigene Lust eher zum Geiz als zum
Hochmut, einen andern bringt seine natlirliche Neigung mehr zur Gemachlichkeit und
wollustigen Eitelkeiten und dergleichen. Da kann es geschehen, dass man vor vielerlei
Gattungen der Siinden einen Ekel und Abscheu hat, aber seine eigene Lust doch nicht
gern erkennen, viel weniger angreifen und sein Herz davon frei machen will. Man trachtet
zum Exempel nicht nach Ehre, aber man ist geizig; oder man ist zu dieser falschen
Begierde nicht so geneigt, aber man liebt gute und gemachliche Tage, wobei man seinem
Fleisch zu gefallen lebt. Das heit man SchoBsiinde: eine sindliche Lust, die man mit



-47 -

Belieben heimlich in sich behalt und nicht gern aufgeben will; wie eine Mutter auch ihr
unartiges Kind doch in ihrem SchoB behalt, liebkost, verteidigt und ihm nicht gern etwas
zu Leid geschehen lassen will. Judas konnte nicht mit gleicher FreimUtigkeit wie die andern
Jinger sagen: ,Herr, wir haben alles verlassen, und sind dir nachgefolget." Denn wenn er
auch duBerlich eben so wohl als sie alles verlassen hatte, so hatte er es doch mit
seinem Gemt nicht verlassen, und die Begierde, etwas daneben in der Welt zu haben
und zu besitzen, bei Jesu und um seinetwillen nicht ganz aufgegeben. Hier zeigt sich
deutlich der Unterschied zwischen seinem und der Ubrigen Jinger Herzenssinn und innern
Beschaffenheit. Sie bewiesen dagegen eine wahre Redlichkeit und Aufrichtigkeit. Sie
nahmen sein Wort und seine Anweisung ohne Zurlickhalt an, und hielten sich mit ganzem
Herzen zu ihm. Es war kein bdser Turk oder heimliche Unlauterkeit in ihrem Herzen ibrig
geblieben. Daher konnten sie auch immer so gerade mit Jesu reden und handeln. Und
darliber gibt er, der aller Herzen kannte und wohl wusste, was im Menschen war, ihnen
auch das Zeugnis, und verwahret sie bei Zeiten vor Juda falschartigem Bezeugen.

Wer vor schweren Versuchungen bewahrt bleiben will, der mag sich nur in diesem
Stlick wohl priifen und vorsehen, dass er auf keinerlei Art ein heimliches Verstandnis mit
irgend einer Slinde hege und seiner eigenen Lust nichts nachgebe. Sonst ist er immer in
Gefahr, und wird bei keiner Gelegenheit unangetastet bleiben. Darauf war David so genau,
dass er teils ernstlich flehet: Erforsche mich, Herr, stelle mein Innerstes ins Licht, und
erfahre, wie ich’s meine, und siehe, ob ein Weg, der Schmerzen bringt, in mir ist" (Ps.
139,23); teils sich auch freimitig auf seine Redlichkeit beruft und sagt Ps.17,3: ,Du
prifest mein Herz, und lauterst es, und findest nichts," und Ps. 44,19: ,Unser Herz ist
nicht abgefallen, noch unser Gang gewichen von deinem Wege;" und Vers 22: ,Er kennet
ja unsers Herzens Grund." So lange aber der Mensch seine SchoBslinde, seine liebste
Lust, seine gewohnlichste Naturneigung entweder gar nicht erkennt, oder nicht aufgibt, so
ist er doch nicht recht bekehrt; er verleugnet noch nicht, er hasset noch nicht sein eigen
Leben, wie der Heiland gleich von denen fordert, die es mit ihm halten wollen. Und bei
einer solchen Unlauterkeit findet der Satan leicht Zugang zu dem Herzen, und kann seine
Versuchungen in diejenigen Gedanken und Begierden mischen, die man schon von selbst
in sich unterhalt. So ist es auch bei Judas geschehen; wobei wir nun ferner bemerken
wollen:

2. Wie es mit der Siinde weiter komme, bis sie vollbracht werde.

Jakobus sagt: ,Wenn die Lust empfangen hat, gebieret sie die Siinde." Wenn man die
Reizungen seiner eigenen Lust annimmt und dieselbe bei sich in seinen Gedanken,
Uberlegungen und Begierden so weit wirken ldsst, dass der Wille davon gleichsam
geschwangert wird, so wird man einen Fehl gebdren. Da konnen die ersten
Gemutsbewegungen manchmal noch sehr schwach sein; es fallen einem bei diesem oder
jenem Umstand Gedanken ein, die man fir nichts Sonderliches achtet. Kaum hangt man
denselben ein wenig nach, so bildet sich die Lust in dem Gemiit, und man bekommt davon
eine so starke Einbildung, dass dieselbe das Gemit einnimmt, umnebelt, und in die
Begierden so weit dringt, dass sie sich in dem Willen festzusetzen anfangt. Wenn man nun
auch seinen Willen dazu hergibt, so lebt die Siinde in dem Herzen recht auf, wird Giber den
Menschen Meister, und bringt ihn zur Auslibung dessen, wovon er mit boser Lust innerlich
eingenommen ist. So wird aus der siindlichen Lust die bdse Tat in Worten und
Werken geboren. Die Siinde wird zuerst in dem Willen begangen, ehe es auBerlich zur Tat



-48 -

kommt. Was der Satan in seinen Versuchungen dazu beitragt, das will ich jetzt nicht
besonders anfiihren. Wir kdnnen aber beides an Judas deutlich wahrnehmen.

Er hatte Uber der Salbung einen Unwillen gefasst wozu ihn seine eigene Lust
veranlasste. Beinahe hatte er die redlichen Jinger auch damit angesteckt, wenn nicht
Jesus mit seinem ernstlichen Verweis sogleich dazwischen gekommen ware und ihre
Gedanken wieder zurechtgestellt hatte. Aber Judas, welchem doch der Herr seinen
Vorwand so nachdrticklich widerlegt hatte, lasst deswegen seinen gefassten Unwillen nicht
aus dem Gemdit fahren, und wird ohne Zweifel darin durch eine unsichtbare Kraft der
Finsternis, die sich dazu geschlagen, verstarkt. So ging er mit widrigen Gedanken um,
sann auf den Vorteil seines Beutels, und trug sich ein paar Tage heimlich mit seinem
Unwillen, bis ihm der Satan den Anschlag des Verrats, um ein Stlick Geld zu bekommen, in
seine Gedanken schieben und in sein Herz geben konnte. Satan lauert auf die unlautern
Gedanken und Begierden des Menschen, und weil3 sich so darein zu mengen, dass seine
teuflische Einwirkung, nicht gemerkt werde. Judas wird wohl diesen Einfall fir seinen
eigenen Gedanken und flir einen klugen Anschlag, den Hohenpriestern ohne Schaden das
Geld abzugewinnen, gehalten haben. Johannes aber bemerkt, wie Judas durch seine
falschen Begierden dem Satan sein Herz eréffnet und dessen Anschlag angenommen
habe, wenn er Kap. 13,2 schreibt: ,Nach dem Abendessen, da schon der Teufel hatte dem
Juda Simonis Ischarioth ins Herz gegeben, dass er ihn verriete."

Hierbei haben wir diese zwei Wahrheiten zu merken:

O erstlich, dass man sich mit der Versuchung und Eingebung des
Satans nicht entschuldigen kann, wofern man sich zur Siinde verfiihren lasst.
Denn der Satan stimmt nur mit der bdsen Begierde Uberein, die man in sich aufgehen
ldsset; er menget seine finstern Krafte in diejenigen Neigungen, die mit seinem Sinn
zusammentreffen. Daher kann man die Schuld des Bbdsen diesfalls nicht von sich ablehnen,
wenn man ihm Gelegenheit und Offnung macht, seine bése Lust zugleich in das Herz
hineinzubringen. Hernach, dass man hierin den Unterschied zwischen seinen eigenen
Gedanken und den teuflischen Einraunungen nicht mehr gewahr werde, sondern in
seinem eigenen Vornehmen fortgehe, ohne zu wissen, wie sich des Feindes List schon mit
dem eigenen Sinn und Begehren vermengt habe.

Jesus aber gibt den Judas nicht sogleich auf, da er sein Herz dem Widerwartigen
getffnet hat, sondern riiget ihm sein Gewissen in Gegenwart aller tbrigen, schonet aber
seiner dabei, und macht ihn noch nicht allen offenbar; ob er sich etwa noch besinnen, in
sich gehen und sein frevelhaftes Vorhaben aufgeben méchte. Besonders will er ihm bei der
FuBwaschung noch sein Herz erweichen, und die Unreinigkeit desselben zu erkennen und
abzulegen Gelegenheit geben. Aber was ihm noch ein Geruch des Lebens zur Errettung
seiner Seele aus den Stricken des Satans hatte werden kdnnen, das wird ihm ein Geruch
des Todes. Denn nach dem Bissen, den Jesus eingetaucht, und mit geheimem Vorwissen
des Liebesjingers Johannis dem Juda gegeben hatte, ging der Satan gar in sein hartes,
verbostes Herz ein und wurde Herr und Meister darin. So stellte sich Judas zu einem
besondern Werkzeug des Teufels dar, welches der Arge nun brauchen konnte, um seinen
Mordanschlag wider Jesum auszufiihren. Denn gleich nach dieser Riigung stand Judas mit
heimtickischem Sinn auf und ging aus der Gesellschaft weg. Jesus dringt ihm noch einmal
in das Gewissen und sagt: ,Was du jetzt zu tun im Sinne hast, das tue nur bald." Er will
ihm damit anzeigen, dass er seine Gedanken wisse, und demnach die vorhergehende Rede
ihm allein gegolten habe. Das geschah Mittwoch nachts, in welcher Judas frisch auf
die so demiitige Handlung und ernstliche Rede Jesu hingegangen ist, um sich mit den



-49 -

Feinden seines Meisters erstmals zu verabreden. Wie ist es nur mdglich gewesen, mochte
man denken, dass alle diese Ahndungen, alle diese herzliche, wehmiitige, ernstliche,
dringende, deutliche und besondere Bezeugungen Jesu ihm nicht zu Herzen gegangen
sind?

Aber so geht es bei einem verharteten Herzen, welches sich lange Zeit mit seiner
Unlauterkeit heimlich getragen, und indessen schon so viele Worte der Wahrheit, so
manche Ziichtigungen und Warnungen des guten Geistes, so haufige Uberzeugungen und
Rlgen seines Gewissens vereitelt und in den Wind geschlagen hat, dass es hernach von
der bosen Lust Ubertaubt, von der eindringenden Finsternis verhartet, von dem Satan
gefangen genommen und unfahig wird, den wichtigsten Vorstellungen Gehér zu geben,
und die Wahrheit gegen die Liigen zu erwahlen. Hierher gehért, was der Heiland Matth.
6,23. sagt: ,So dein Auge ein Schalk ist, so wird dein ganzer Leib finster sein. Wenn aber
das Licht, das in dir ist, Finsternis wird, wie groB wird alsdann deine Finsternis sein?" Da
ist es ja kein Wunder, wenn der Flirst der Finsternis Uiber das ganze Herz Meister wird und
dasselbe in sein Element zieht.

® Nachdem nun Judas sich mit den Feinden Jesu verstandigt und ihrer Mordlust
diese Freude gemacht hatte, so war sein Entschluss véllig, und die Siinde des Verrats
schon in seinem Willen begangen. Er spricht auch zu ihnen: ,Ich will ihn euch verraten,"
und merkt von dem an nur auf eine flgliche Gelegenheit, es ins Werk zu richten. Daher
kommt er des andern Tages wieder zur Gesellschaft der Jiinger, als wenn nichts geschehen
ware, hat das Geld schon in seinem Beutel, sieht und hort alles mit an, was bei Jesu
vorgeht, und bleibt bis nach der letzten Ostermahlzeit bei ihnen. Da macht ihn sein
Vorsatz, wodurch er sich schon mit der Gegenpartei des Heilands verstrickt hatte, ganz
unverschamt. Das war der dauBBerste Verfall des elenden Menschen, womit ihn der Teufel
verblendet hatte. Er lasst sich noch von den Ubrigen dafir ansehen, als wenn er ihres
Sinnes ware; er behauptet sein Recht, das er einmal hatte, unter ihnen zu sein, bis auf die
letzte Stunde; er isset und trinkt mit ihnen, und, da eine Umfrage entstehet, wer der
Verrater ware? kann er noch mit frecher Stirn fragen: ,Rabbi, bin ich’s?" und sowohl die
gerade Antwort héren: ,Ja, du sagst's selber," als auch das Urteil eines schrecklichen
Wehe Uber denselben Menschen mit seinen Ohren anhoéren; und tut es doch, bleibt auf
seinem Sinn und ist nicht mehr zu bewegen. Hier kommt alles zusammen, was man
Frevel nennen mag. Aus dem ersten unlautern Beginnen wird nun eine vielfache Siinde;
Satan halt ihn fest, nachdem er ihn einmal eingenommen hat, und verstarkt ihn in allen
seinen Seelenkraften, in seinem Vorsatz fortzufahren, bis er zuletzt die dauBerste Frechheit
begeht, und sich noch untersteht, seinen Meister freundlich zu griiBen, und mit einem
mehrfachen Kuss der Schar anzuzeigen, dass sie ihn nicht verfehlen, sondern gewiss
greifen mochte. Und so kommt die grauliche Ausgeburt der lange im SchoB ausgehegten
und mutwillig gendhrten Siinde zu Stande. Wen sollte nicht die Betrachtung eines solchen
Verfalls in das auBerste Entsetzen bringen? Aber so weit kann es reichen, wenn man
einmal der Slinde sich ergeben hat. Man féllt von einer Torheit und Bosheit in die andere,
kommt nicht mehr zum Besinnen, flihlt auch wohl gar keinen Widerspruch und Bestrafung
in sich, bis die Stinde vollendet ist. Und das war schon ein Gericht, das sich Judas durch
seine vorige Untreue und hartnackige Verachtung aller Warnungen Jesu zugezogen hatte.
Daher ist bei solcherlei groben Ausbriichen der offenbare Verfall niemals die erste Untreue,
sondern nur die Frucht und die Geburt des Bdsen, womit man schon lange schwanger
gegangen. Wenn nun der Herr aus gerechtem Gericht seine Hand abzieht und einen
Menschen seinem bdsen Beginnen und der Macht der Finsternis Uberlasst: was kann nicht
daraus werden? Ein kleiner Funke, was kann er fur ein Feuer anrichten, wenn er



-50 -

aufgeblasen wird. Eine einzige Unlauterkeit, wozu kann sie ausschlagen, wenn sie das
Herz einnimmt? Man merkt alsdann seinen Verfall nicht mit deutlichem Besinnen, bis man
in das Verderben geraten ist. Wir wollen noch bedenken:

3. Was daraus erfolge.

Jakobus sagt: ,Wenn die Slinde vollbracht ist, gebieret sie den Tod;" lauter Unheil und
Verderben fir Seele und Leib. Sobald Judas seine vorgesetzte Tat begangen hatte, wird
ihm seine Geldlust zur unertraglichen Last; sein Gewissen wird ihm zur Folter; er wacht
aus seiner Betaubung aus, und er wei3 nicht, wo aus noch ein. Lasset uns nun auch hier
genauer bemerken, was bei ihm vorgegangen!

1. Er erkennet den Frevel, den er begangen hat.

2. Esreuet ihn, dass er sich an dem unschuldigen Jesu vergriffen.
3. Die bdse Tat wird ihm nun zur Pein in seiner Seele.

4. Er winscht, wenn es nur nicht geschehen ware.

5. In der auBersten Unruhe seines Gewissens lauft er zu den Hohenpriestern,
bekennet ihnen sein Unrecht, will dadurch sein Gewissen erleichtern und die weitern
Folgen seiner bésen Tat verhiten.

6. Sein Geld wird ihm nun zum Ekel und Verdruss, er will dessen gern entbehren und
los sein, vielleicht gar zum Gotteskasten fir die Armen widmen; er wird seiner Sinde
feind.

7. Aber mit dem allem treibt ihn doch seine Unruhe um, und seine innerliche Qual
und auBerliche Beschamung macht, dass ihn weiter zu leben verdreuBt; er wird seinem
eigenen Leben so feind, dass er den Tod sucht und sich erhangt. Das war der eigentliche
Lohn seiner Siinde; so stirzt sie in das Verderben!

Wie weit kam es nun mit Judas in seinem Besinnen und in seiner Reue nach
vollbrachter Tat? Alles, was er erkannt, bezeugt und vorgenommen, zeigt doch kein
zerknirschtes und gedemitigtes Herz an, das fahig gewesen ware, nach Gnade und
Vergebung seines Unrechts zu fragen. Man hat hernach die BuBe nicht in seiner Gewalt.
Man hat die Kraft nicht, sein Gemit umzuwenden und zurlickzukehren, wie es heilsam
ware. Eine wahre BuBe ist eine Wirkung der Gnade, eine Gabe Gottes. Wenn man
nun sein Herz allem Zugang der Gnade lange schon verschlossen und seinen Willen von
dem Licht und von der Wahrheit Gottes abgerissen hat, wie soll hernach die Gnade
Eingang finden? Wenn die Finsternis schon gleichsam das Element geworden ist, woraus
man lebt, wie soll man sich zu dem Licht neigen? Davon singen wir ganz nachdenklich:
»Ich glaub’ firwahr, die géttlich’ Gnad’, die er allzeit verachtet hat, wird schwerlich ob ihm
schweben." Das ist, man macht sich untlichtig, Gnade zu suchen und zu begehren. Satan
blieb bei dem allen, was Judas vornahm, doch in dem Besitz seines Herzens und bekam
ihn durch seinen ungliickseligen Tod vollends gar in sein finsteres Reich. Jammerlicher
Ausschlag einer tdrichten Lust! Bittere Frucht des Betrugs der Siinde! Wir wollen es uns
nicht lassen umsonst gesagt sein. Es soll uns zur Warnung dienen.

Lernet demnach hieraus, ihr Lieben, insgesamt,

©® Alle Sinde von ganzem Herzen hassen. Sie ist unser argster Feind,
und verderbet Seele und Leib, wenn sie schon mit ihren Reizungen sich unserm Fleisch



-51 -

angenehm macht und unsern Neigungen schmeichelt. An den entsetzlichen Exempeln, die
uns sowohl die Schrift als die leidige Erfahrung vorhalt, soll man aufmerksam werden, von
dem giftigen Baum aus seinen bittern und schandlichen Frichten urteilen, und die
betrligliche, verflhrerische Art der Siinde recht kennen lernen. Es lasst sich einmal mit
keiner Siinde scherzen, sie habe Namen, wie sie wolle; und das um so weniger, weil sich
der Satan sogleich mit seinen finstern Kraften darein mengen und eine Macht Uber das
Gemut und Willen bekommen kann. Denn die Siinde gehért in das Reich der Finsternis.
Wer sich zur Sinde neiget, der begibt sich in des Satans Revier, der neiget sich zu
teuflischer Lust und stimmt zu seinem Willen. Denn er ist ein Vater der Liigen, das ist, der
Sinde, die der Wahrheit und dem Recht Gottes ausweicht. Er hat das Sidndigen
aufgebracht (Joh. 8,44). Es gilt hernach nichts, wenn man in die Siinde gefallen ist und
noch sagen wollte: ,das habe ich nicht vermutet; wenn ich gedacht hatte, dass dies und
dies daraus kommen wiirde, so hatte ich es nicht getan." Judas hat in seiner Reue auch so
gedacht; aber er war einmal von der Siinde betrogen und von dem Satan gefesselt. Und
die Schuld war seine, weil er seiner bésen Lust gefolget ist und dadurch dem Satan sein
Herz erdffnet und eingeraumet hat. Man denkt freilich nicht daran, was man sich fir
Verderben dadurch anrichte, weil man alsdann von seinen Begierden (bernommen, von
der Finsternis verblendet, und von einer falschen Macht gedrungen wird. Darum soll man
sich vor den ersten Anfangen eines solchen Irrsals hiiten, und die Siinde, so klein
sie scheinet, niemals gering nehmen. Denn kann sie sich nur in das Gemut setzen und
unsern Willen einnehmen, so kommt gewiss eine bése Geburt heraus, die zu unserm
Verderben gereichet. Davon sagt Paulus (Rém. 7,5): ,Die slindlichen Lliste wirken kraftig
in den Gliedern, um dem Tode Frucht zu bringen." Wenn es auch schon nicht bei einem
jeglichen Slinden- und Satans-Sklaven vor den Augen der Welt so schrecklich ablauft, als
es mit Judas ergangen ist, so ist die Sinde deswegen nicht weniger schadlich und
verderblich. Wie mancher stirbt auf seinem Bette und ldasst sich noch allerlei Gutes
vorsagen; aber er ist eben so wenig fahig, etwas davon anzunehmen und in seinem
Herzen zu empfinden, weil er durch lange Widerstrebung der Wahrheit schon verhartet,
durch geflissentlichen Dienst der Siinde in lauter Verkehrtheit gebildet und von der
Finsternis gefangen ist. O, wenn man die innere Gestalt und Seelenbeschaffenheit eines
solchen Menschen sehen kénnte, was fir ein Grauen wiirde einem dariiber aufgehen! Man
wirde eine solche Gemutsbildung, eine solche von der Siinde zerrlittete und von dem
Satan in allen ihren Kraften gefesselte Seelengestalt nicht ohne das duBerste Entsetzen
ansehen kdnnen, und sich davor flirchten als vor dem Teufel selbst. Und eine solche
Missgestalt tragen so viel elende Menschen in sich herum, so lange sie dem Fleisch leben;
wissen’s und achten’s nicht, bis sie durch den leiblichen Tod von den irdischen Dingen
abgerissen werden, und alsdann der Finsternis gar heimfallen, aus welcher sie indessen zu
ihren sindlichen Werken entzlindet und unterhalten werden (Jak. 3,6). Das mag Allen zur
Warnung sein, die ihr Heil nicht gern verschleudern und ihre Seele nicht mutwillens
verloren gehen lassen wollen. Ferner bedenket bei diesem schrecklichen Exempel:

® Wie viel es auf sich hat, einen bdsen Tick in seinem Herzen
haben, eine SchoBsinde hegen, eine heimliche Unlauterkeit beibehalten. Das
geht besonders diejenigen an, die sich bekehren wollen, oder bekehret haben, aber
nicht recht (Hos. 7,16). Man kann den Heiland nicht tduschen. Er hat den Judas bei
Zeiten ausgezeichnet, da die Ubrigen Jinger ihm noch eben denselben redlichen Sinn und
Ergebenheit an Jesum zutrauten, als sie hatten. Er priifet Herzen und Nieren. Der feste
Grund Gottes bestehet und hat dieses Siegel: ,Der Herr kennet die Seinen;" und: ,Es trete
ab von der Ungerechtigkeit, wer den Namen Christi nennet® (2. Tim. 2,10). Wie viel Gutes
mag nicht auch bei Judas vorgegangen sein die dritthalb Jahre (ber, da er mit Jesu



-52 -

gewandelt? wie manches Wort ist in sein Gemit gedrungen? wie manche Bewegungen
wird sein Herz empfunden haben? Er hat sich doch unter allerlei geringen und
beschwerlichen Umstanden, unter manchem Ungemach und Schmach noch immer zu Jesu
und den Jingern gehalten. Seine Unlauterkeit hat ihn doch in dieser ganzen Zeit nicht
Uberwogen, Jesum gar aufzugeben, und, wie viele andere bei Zeiten getan haben, von
ihm zu gehen. Aber so wenig er bei der ersten Untersuchung (Joh. 6) sich des freimitigen
Bekenntnisses annehmen und mit ganzem Herzen sagen konnte: ,Herr, du hast Worte des
ewigen Lebens!™ so wird auch weiterhin das Wort Jesu und desselben liebreicher Umgang
ihm nicht zu solcher Lebenskraft geworden sein, die sein ganzes Herz eingenommen und
erneuert hatte. Eine einige Unlauterkeit, eine einige falsche Begierde, die man in dem
geizen Ubrig lasst, kann immerhin die Kraft des Wortes und der wirkenden Gnade
hemmen, dass man wohl immer gerihrt, Uberzeugt, bewegt, zur Wahrheit gezogen, und
zu der Erkenntnis Jesu geférdert wird, aber niemals derselben freimachende Kraft
erfahrt, noch dahin gebracht wird, mit ganzem Herzen am Herrn zu sein. Das sind die
Dornen, die mit aufwachsen (wie der Heiland in dem Gleichnis Matth. 13,22 sagt),
heimlich im Herzen um sich greifen, allen Saft benehmen, und das eingestreute gute
Samenkdrnlein endlich gar ersticken. Daher kann wohl bei einer solchen Seele vieles
vorgehen. Man darf nicht denken, dass alles lauter Heuchelschein gewesen sei, was man
an ihr von einer Umkehr und Anderung des Sinnes, von einem Bezeugen zur Nachfolge
Jesu, von den Wirkungen des géttlichen Wortes, von einer Liebe zu Gott und seinen
Kindern, von Verleugnung der Welt und dergleichen wahrgenommen hat. Aber bei dem
allen kann es doch zu einer wahren Lauterkeit und ganzen Ubergabe des Herzens an
Jesum niemals gekommen sein. Und so ist man auch niemals verwahrt, dass einen der
Arge nicht antasten und seine Versuchungen mit einer solchen Unlauterkeit und
heimlichen Liebe der Welt und ihrer Lust verbinden kénnte. Da kann es wohl etliche Jahre
anstehen, bis die Sinde, der so viel Worte Gottes und andringende Wirkungen
entgegengestellt werden, ihren Betrug so spielen kann, dass sie den Menschen fallet und
Uber sein Herz Meister wird. Aber wenn man eine Schlange in dem Busen tragt, so gut
man sie auch zu verwahren gedenket: ist es Wunder, wenn sie einen sticht, ehe man sich’s
versiehet?

Daher ist so viel daran gelegen, dass man sein Herz lautere und sich genau
untersuche, ob man aller Stinde von Herzen abgesagt habe und feind sei? Und eine solche
Priifung seiner selbst, wobei man sich in das Licht Gottes darstellt, kann nie zu viel noch
zu genau geschehen. Der Heiland macht bei dem Vorhaben Juda noch allen Ubrigen
Jingern eine Gelegenheit dazu. Er redet zu zweien malen auf eine noch unbestimmte
Weise von seinem Verrater, und sagt: ,Einer unter euch wird mich verraten." Diese Rede
machte sie nicht nur Uberhaupt bestlirzt, sondern erweckte auch unter ihnen eine genaue
Umfrage und ernstliche Untersuchung. Ein jeder dachte an sich selbst: Kdnnte ich es nicht
etwa selber sein? und fragte mit bekiimmertem Gemdit Jesum darum: ,Herr, bin ich’s?"
Das war eine heilsame Untersuchung, eine Anzeige ihrer Herzensredlichkeit, ein Zeugnis
wider Judas, eine Scheidung von seiner Gemeinschaft, eine Bewahrung vor dem Argernis,
das sie an demselben hatten nehmen kdnnen. Man hat demnach groBen Vorteil davon,
wenn man die Prifung seines Herzens bei keiner Gelegenheit unterldsst noch fir
Uberfllissig halt. Wenn man sich auch seiner Redlichkeit bewusst ist, so soll man sich doch
nicht zu viel trauen, dass nicht ein bitteres Kraut unvermerkter Weise in unserem Herzen
aufwachse und dasselbe vergifte (Hebr. 12,15). Ein solcher Ernst, ein solches genaues
Wahrnehmen ist redlichen Seelen nicht beschwerlich noch verdrieBlich; vielmehr bt und
beweiset sich ihre Treue und ihr lauterer Sinn auf Jesum darin, und sein Friede wird ihnen



-53 -

dabei zu einem neuen Zeugnis, dass er sie fir die Seinen erkennet, die er liebet. Zuletzt
wollen wir hierbei noch

©® Auf Jesum selbst schauen. Wie sehr ihn die Unlauterkeit seines Jingers
und der daraus entstandene Frevel wider ihn geschmerzt habe, das hat der Heiland selbst
mehrmals zu erkennen gegeben. Er gedachte immer wieder daran, ward dartber betriibt
im Geist, und flocht die Klage Uber die Unreinigkeit und Falschheit Juda Uberall in seine
Reden und Handlungen ein. Das war ihm ein schweres Leiden, worunter er géttliche
Geduld, Sanftmut und Langmut bewiesen, und sich auch bei diesem Begegnis Gott flir uns
geheiliget hat. Deswegen sagt er: ,Des Menschen Sohn gehet dahin, wie von ihm
geschrieben stehet," und will auch hierin die Versehung Gottes an sich in Erflillung gehen
lassen. Daher gehort auch dieses Leiden mit in die Wege der Verslihnung, worin unser
Priester vollendet worden ist. Wie wir Gott durch Untreue beleidigt, und gegen seine Liebe
falschlich gehandelt; wie wir der arglistigen Schlange mehr als dem guten Vater gegen
seine treue Warnung getraut haben (denn Adams Schuld ist unsre Schuld): das muss nun
Jesus mit Schmerzen an seinem falschen Freunde erfahren, und sich darunter Gott opfern.
Was wird sein Geist, der Uber dieser Vorstellung so erschiittert worden (Joh. 13,21), mit
dem Vater geredet, und unsers Falls wegen gehandelt haben, dass die Beleidigungen der
reinen Vaterliebe vergeben, und der verlorne Sohn wieder freundlich angesehen und ins
Haus aufgenommen werde (Luk. 15,19). Er hat sein lauteres Herz, das in der Wahrheit
bestanden und sich nur von dem Willen Gottes gendhret hat, auch unter diesem Leiden
Gott geopfert, und flir uns zum siiBen Geruch dargebracht. Wir haben nun durch ihn die
Versiihnung Uber die bdse Tiicke, womit wir der Gemeinschaft der géttlichen Liebe
ausgewichen sind. Unsere Beschamung vor Gottes Angesicht ist dadurch
hinweggenommen und getilget worden. Im Glauben an Jesum kann man nun wieder mit
einem geraden Herzen und heitern Gemut zur Liebe Gottes nahen.

Ja, die Kraft seiner Verslihnung bringt auch in denen, die sich im Glauben mit ihm
vereinigen, ein solch einfaltiges, lauteres und kindliches Wesen zuwege, dass das ganze
Herz in seine Liebe sinket, und nichts will noch sucht als Thn. Von ihm und aus seiner
erworbenen Gnade empfangt man ein solch redliches, ganz ergebenes und gegen seine
Liebe so zartliches Herz, dass man auch nicht den kleinsten Staub einiger Unlauterkeit in
sich leiden oder aufkommen lassen will, sondern sich ihm und seiner Liebe bewahret zum
volligen Eigentum. Das ist kostlich vor ihm; das reizt seine treue Liebe; dazu gewahret er
gerne sein teures Blut, uns darin zu waschen und so rein zu halten, dass kein Flecken an
unserm Herzen hafte, der uns vor ihm und der Heiligkeit seines Vaters beschamen kdnnte.
Nur, dass wir uns mit allem FleiB taglich im Geist unsers Gemiuits erneuern, und eine solche
innerste Herzenslauterkeit fir die kostlichste Zierde unserer Seele halten! so werden wir
dem Blutbrautigam wohlgefallen, und er wird uns vor dem Vater das Zeugnis geben, dass
wir sein sind!

Amen



-54 -

6. ]ﬂredigt

Jesus bringt bei seiner (_'éefangennehmung seine :'ﬂi.inger in

Sicherheit.

Johannes 18,4 — 9

Als nun Jesus wusste alles, was ihm begegnen sollte, ging er hinaus und sprach zu
thnen: Wen suchet ihr? Sie antworteten ihm: Jesum von Nazareth. Jesus spricht zu ihnen.
Ich bins. Judas aber, der ihn verriet, stand auch bei ihnen. Als nun Jesus zu ihnen sprach:
Ich bin’s, wichen sie zurticke und fielen zu Boden. Da fragte er sie abermals: Wen suchet
thr? Sie aber sprachen. Jesum von Nazareth. Jesus antwortete: Ich hab’s euch gesagt,
dass fch’s sei. Suchet ihr denn mich, so lasset diese gehen. (Auf dass das Wort erfiillet
wiirde, welches er sagte. Ich habe der keinen verloren, die du mir gegeben hast.)

Matthédus 26,50; Markus 14,46

Da traten sie hinzu, und legten die Hénde an Jesum, und griffen ihn.

Matthaus 26,51 — 54; Markus 14,47; Lukas 22,49 — 51; Johannes 18,10.11

Da aber sahen, die um ihn waren, was da werden wollte, sprachen sie zu ihm. Herr!
sollen wir mit dem Schwert drein schlagen? Da hatte Simon Petrus ein Schwert, und zog
es aus, und schlug nach des Hohenpriesters Knecht, und hieb ihm sein rechtes Ohr ab;
und der Knecht hie8 Malchus. Jesus aber antwortete und sprach: Lasset sie doch so ferne
machen. Und er rihrete sein Ohr an, und heilete ihn. Jesus aber sprach zu den
Hohenpriestern und Hauptleuten des Tempels und den Altesten, die iiber ihn kommen
waren. Ihr seid ausgegangen als zu einem Morder mit Schwertern und Stangen, mich zu
fahen, ich bin taglich bei euch im Tempel gewesen, und habe gelehret, und ihr habt mich
nicht gegriffen,; aber dies ist eure Stunde und die Macht der Finsternis; auf dass die Schrift
erfillet werde. Da sprach Jesus zu Petrus. Stecke dein Schwert in die Scheide,; denn wer
das Schwert nimmt, der soll durch’s Schwert umkommen. Oder meinest du, dass ich nicht
kénnte meinen Vater bitten, dass er mir zuschickte mehr denn zwolf Legionen Engel? Wie
wiirde aber die Schrift erfillet? Es muss also gehen.

Matthaus 26,56; Markus 14,50 — 52

Da verlieBen ihn alle Jinger und flohen. Und es war ein Jingling, der folgete Jesu
nach, der war mit Leinwand bekleidet aus der bloBen Haut; und die Jinglinge griffen ihn.
Er aber lieB die Leinwand fahren, und flohe blo von ihnen.



- 55 -
Eingang.

chwert, mache dich auf Uber meinen Hirten und Uber den Mann, der mir der

nachste ist, spricht der Herr Zebaot. Schlage den Hirten, so wird die Herde sich

zerstreuen, so will ich meine Hand kehren zu den Kleinen." So heift es bei dem

Propheten Sacharja (Kap. 13,7). Diese Worte deuten auf die Leiden Christi.
Jesus hat sie selber angezogen, (Matth. 26,31). Und in den Umstdnden, welche unser
vorhabendes Passionsstiick erzahlt, sind sie wirklich in Erfillung gegangen. Es war Uber
den Hirten so bestimmt, dass man mit Schwertern und mit Stangen ausgegangen, ihn
zu fahen. Gott, der Herr Zebaot, lieB dies liber seinen Hirten, denselben guten Hirten,
den er nach seiner VerheiBung gegeben hatte, kommen. Wer hatte ihn sonst kénnen
schlagen, wenn nicht eine Stunde in Gottes ewigem Ratschluss ersehen gewesen ware,
darin der Hirte solche Tribsal erfahren sollte? Das traf den Mann, der Gott am
nachsten ist, den im Fleisch erschienenen Sohn, gegen welchen sonst alle Macht
der Erde zu wenig gewesen ware, ihm etwas anzuhaben. Aber es sollte geschehen. Auch
diese Schrift hatte es zuvor bezeuget. Daher ist dieses Begegnis seinem Hirtennamen und
Amt nicht verkleinerlich. Der gute Hirte leidet flir die Schafe. Er lasset flir sie sein Leben,
(Joh. 10,15).

Doch war zugleich flir die Herde auch von Gott gesorgt. Dies schwere Schicksal, so
Uber den Hirten ging, brachte wohl die Schafe in Zerstreuung, aber sie sollten doch keinen
Schaden leiden, viel weniger umkommen. Jesus hatte ein kleines Hauflein redlicher Jiinger
bei sich in dem Garten, welche bei und mit ihm aushalten wollten. Aber da Schwerter und
Stangen (ber ihn kamen, so wurden sie zerstreuet, und er blieb alleine.

Doch hatte Gott ihretwegen schon zum voraus die VerheiBung gegeben: ,So will ich
meine Hand kehren zu den Kleinen." Es schien, als wenn Gott seine Hand von dem Hirten
abgezogen und ihn der Bosheit seiner Widerwartigen Uberlassen hatte. Aber Jesus weil
die Ursachen dieses goéttlichen Verhangnisses, und sagt dariber zu Petrus: ,Meinest du
nicht, dass ich jetzt noch kénnte meinen Vater bitten?" Der jetzt den Hirten schlagen lasst,
ist mein Vater. Inzwischen wandte sich die starke Hand Gottes zu den Kleinen, zu den
kleinmitigen und schiichternen Jiingern, sie zu bedecken und zu bewahren, dass ihnen in
diesem harten StrauB kein Unfall noch Schade begegne. Wie man sonst bei einer groBen
Not, bei einer Feuersbrunst, im Krieg und dergleichen vor allen Dingen den Kkleinen
Kindern zuspringt, um dieselben zu retten und in Sicherheit zu bringen; weil sie sich am
wenigsten drein schicken, noch selber beraten kénnen: so tat Gott, der himmlische Vater,
auch hier an der kleinen Herde, an den schwachen Jiingern. Der Sohn hatte sie auch
schon seinem Vater zu treuen Handen anbefohlen. Dadurch kamen sie aus der Gefahr und
wurden wohl bewahret. Sie sind damit ein Exempel zum Trost aller Glaubigen geworden,
wie Gott fur die Seinigen mitten in der Gefahr Sorge trage und sie in der argen Welt
bewahre. Darauf wollen wir dies Mal unsere Betrachtung richten. Ich will demnach eurer
Liebe vorstellen:

Die sichere Bewahrung der Glaubigen mitten unter den Anlaufen

der boshaften und feindseligen Weltkinder.

Wir wollen dabei insbesondere bedenken und an dem Beispiel der Jiinger sehen



- 56 -

1. Die Gefahr, in welche die Glaubigen hierbei geraten;
2. Die treue Vorsorge Gottes und ihres Heilandes lUber sie, und
3. Die Bewahrung selbst.

Abhandlung.

Man hat es bei aller Not der Welt doch gut und zum groBen Vorteil, wenn man Jesu
angehoret und ihm mit redlichem Herzen anhangt. Lasset uns an dem Beispiel der Jinger
sehen: ,Was Gott an den Seinen tut mitten unter den Anldufen der boshaften und
feindseligen Weltkinder."

1. Sie kommen wohl auch in Gefahr.

Es ereigneten sich hier auch fiir die schwachen Jiinger gefahrliche Umstande. Und das
bestand nicht nur darin, dass es fur ihren Leib und Leben héatte misslich ausschlagen
kdnnen, wenn sie auch waren mit gefangen genommen worden; sondern sie hatten auch
dadurch um ihren Glauben kommen kdnnen. Es wdre dem Satan eine erwtinschte
Gelegenheit geworden, sie allesamt zu sichten, das ist, in die groBte Verwirrung ihrer
Gemidter zu bringen, und in derselben so weit zu dringen, dass sie den Glauben an ihren
Herrn und Hirten gar aufgegeben hatten. Da hatten sie unendlich mehr Schaden an ihrer
Seele als an ihrem Leib gelitten. Denn sie waren noch nicht imstande, solche Proben
auszuhalten. Es zeigte sich gleich an Petrus, da er hernach von freien Stlicken der Gefahr
naher kam, wie schnell er in der Verwirrung und Angst seines Gemits auf eine
Verleugnung fiel. So weit wollte sie Jesus dies Mal nicht in Gefahr kommen lassen. — So
geht es noch immer bei der Widerwartigkeit und bei den mancherlei Anféllen, so die
Glaubigen von der bésen Welt zu erfahren haben. Es ist nicht nur duBerliche Not und
Trlbsal, sondern es ist zugleich Seelengefahr. Wenn es bei dem allein bliebe, dass
man in leiblichen Umsténden in das Gedrange kommt; wenn sich nicht darunter so
mancherlei Versuchungen erhében, die dem schwachen Glauben Gefahr bringen: so ware
wohl die ganze Sache nicht so bedenklich zu nehmen. Denn wer einen vélligen und
freudigen Glauben hat, der kann die leibliche Triibsal getrost aushalten. Er heiBt dieselbe
zeitlich und leicht (2. Kor. 4,17), und wird desto mutiger und in seinem Glauben desto
mannhafter, wenn es solche Proben setzt. Paulus sagt diesfalls nicht nur von sich, sondern
fordert auch das Herz seiner Brider dazu auf, Rom. 8,35.37: ,Wer will uns scheiden von
der Liebe Christi? Tribsal oder Angst oder Verfolgung oder Gefahrlichkeit oder Schwert? In
dem allen Gberwinden wir weit." Das ist der rechte Heldenmut der Christen, die in der
Gnade des neuen Bundes gegriindet und mit dem Geist gesalbet sind. Ihr Glaube ist schon
der Sieg, der die Welt Gberwunden hat, ehe es noch zu diesem oder jenem besondern
Kampf kommt, (1. Joh. 5,4). Aber dahin reichte der Glaube der Jinger zu der Zeit
noch nicht. Und so trifft die Gefahr am meisten diejenigen, die noch schwach sind, die mit
den Kreuzeswegen Jesu noch nicht so bekannt und in seiner Gemeinschaft nicht so
befestigt sind, dass sie mit ihm und um seinetwillen alles aushalten kénnten, und sich
weder Tod noch Leben, weder Gegenwartiges noch Zukiinftiges noch irgend eine
Kreatur von der Liebe Gottes in Christo Jesu scheiden lieBen. Da kann ein Wind der
Trlibsal solche bléden Gemiter und unbefestigten Herzen bald erschittern und ins
Wanken bringen, ja, wenn nicht Gottes Hand Uber ihnen ware, dieselben vom Glauben
abreiBen. — Und das hat der Teufel im Sinn, wenn er die bosen Menschen aufbringt, sich in



-57 -

ihrer Widerwartigkeit und mit feindseligen Angriffen an die Kinder Gottes zu machen.
Darauf ging auch hier bei den Jingern sein Anschlag, Jesu ganzes Werk auf einmal zu
zerstéren, seine kleine Herde, die um ihn war, zugleich zu verderben, damit von den
Ubrigen um so viel weniger sich jemand unterstiinde, ferner nur den Namen des Jesus von
Nazareth zu nennen. Er wollte mit einem Streich Jesu ganze Sache zu Schanden machen.
Was ware es dem Teufel flr eine Freude gewesen, wenn er es hatte so weit bringen
kdnnen, dass alle Leute davon hatten denken und sagen miissen: ,Es ist schon drei ganzer
Jahre so viel Wesens von dieser neuen Lehre gewesen; es sind so viel Menschen
zugelaufen; es hat viel Unruhe unter uns gemacht: aber nun, da man den Meister und die
Hauptpersonen, die sich der Sache angenommen und es mit ihm gehalten haben,
gefangen gesetzt hat, so ist es auf einmal aus. Es wird sich wohl weiter Niemand regen.
Da sieht man, dass die ganze Sache nichts war." Ja wohl! wenn der Teufel ausflihren
konnte, was er im Sinn hat, er lieBe dem Heiland nicht einen FuB breit auf der Welt; er
zerstorte Uberall den Glauben, er vertilgte alle Kinder Gottes auf Erden lieber heute als
morgen. Darum schreibt der Heiland auch hier diesen Angriff dem Satan zu, wenn er zu
der Schar sagt: ,Aber das ist eure Stunde und die Macht der Finsternis." Diese Macht
bringt euch dazu, mich hier im Garten aufzusuchen, wie sie auch Judas dazu gebracht
hatte, ihn mit einem Kuss anzugeben.

Man muss den Satan unter dem, was in der Welt und von Menschen sich wider Jesum
und die Seinigen erhebt, auch kennen lernen. Paulus halt es gleichfalls den Glaubigen
vor, und sagt: ,Unser Streit ist nicht nur mit Menschen; es widerspricht und widersteht uns
und unserm Evangelium nicht nur Fleisch und Blut, wie es sich in dem AuBern durch
die Verfolgungen der Menschen zeigt, sondern es stecken Firsten und Gewaltige der
unsichtbaren Finsternis dahinter, die ihre Macht in der argen Welt ausliben. Wider solche
listige Anlaufe des Teufels miissen wir uns wappnen, wenn eine bdse Stunde der
Verfolgung Uber uns kommt" (Eph. 6,12). Denn darunter gibt es feurige Pfeile des
Bosewichts, die auf das Herz zielen und unsere Seelen verderben wollen. Aber das sieht
und weiB Gott und unser Heiland auch, und lasst dem Satan seinen Anschlag nicht
gelingen. Er nimmt sich der Seinen mitten unter solchen Anldaufen des Firsten der Welt
und seiner Werkzeuge in vaterlicher Sorgfalt an und lasst die Gefahr Uiber sie nicht so gro
werden. Lasset uns daher an dem Exempel der Jiinger

2. auch die Vorsorge Gottes und des Heilands in solchen Umstanden

beherzigen.

Johannes fuhrt uns in dieser Erzéhlung selber darauf, und sagt, da sei das Wort
erfillet worden, welches sich Jesus kurz zuvor gegen seinen Vater vernehmen lassen: ,Ich
habe derer keinen verloren, die du mir gegeben hast." Wir sehen demnach,

O wie es dem Heiland am Herzen liegt, dass er nicht ein
einiges von seinen Schéaflein verliere. Das ist die Art des treuen Hirten! Sie
sind ihm anbefohlen und von dem Vater ibergeben. Er kennet sie alle mit Namen. Seine
Schafe sind gezahlet. Und er zahlt sie auch wieder dem Vater vor: ,Ich habe sie bewahret,
und ist keiner von ihnen verloren als nur das Kind des Verderbens, das sich selber aller
meiner Treue ungeachtet verderbet hat, und dessen Verfall schon zuvor in der Schrift
beschrieben war," (Joh. 17,12). Gewiss, es kann keinem redlichen Herzen um sein selbst
und seines Heils willen so angelegen sein, als es dem Heiland anliegt, auch bei den Vielen,
die er unter seinen Hirtenstab gesammelt hat, nicht ein einiges weniger zu haben, als ihm



- 58 -

vom Vater gegeben ist. Das kann einem jeglichen einzelnen Kinde Gottes zu groBem
Vertrauen gegen ihn und zu taglicher Starkung seines Glaubens gereichen. Es ist nicht nur
uns aufgegeben, dass wir Treue beweisen und den Glauben bewahren sollen, sondern es
ist auch ihm in sein Amt (ibergeben, unserer mit aller Treue wahrzunehmen. Er ist hierin
nicht nur uns, sondern dem treu, der ihn zum groBen Hirten der Schafe gemacht hat,
(Hebr. 13,20). Daher verhei3t er den Seinigen, die seine Stimme hdren und sich zu ihm in
redlichen Nachfolge halten: ,Sie sollen nimmermehr umkommen, und niemand soll sie mir
aus meiner Hand reiBen," (Joh. 10,28). Das ist ein groBer Trost! Wenn man nicht diese
VerheiBung hatte, und sich daran halten kdénnte: wer wollte sich getrauen, ohne Schaden
durch diese bése Welt zu kommen.

Das mag auch einem Lehrer, der flir die Seelen treulich besorgt ist, zu einer kraftigen
Unterstlitzung seines Muts und zur Beruhigung seines Herzens dienen, wenn er denkt und
sorgt: ,Was kann die armen Kinder, erweckte Seelen, noch fiir Unfall treffen? Wie wird es
gehen, wenn sich die Welt und der Satan wider sie aufmacht? Sie sind ja nicht stark
genug, solche Anfélle auszuhalten." Ei! Jesus hat schon daftir gesorgt. Es liegt ihm naher
an, als es einem seiner Knechte angelegen sein kann. Die Seelen sind ja seine, sie sind
ihm gesammelt; sie sind auf ihn gewiesen! Er wird sich selbst ihrer annehmen, und sein
Wort erfiillen: Sie sollen nimmermehr umkommen. Darum Ubergibt man sie ihm zu seiner
ununterbrochenen Pflege und Bewahrung, auch wo der Dienst der Knechte und Seelsorger
nicht mehr hinreicht, noch den Seelen hinldnglich zu statten kommen kann. Das hat Jesus
als ein Lehrer auf Erden auch getan gegen seinem himmlischen Vater.

® Er befahl sie bei Zeiten in die starke Hand seines Vaters,
und Ubergab sie ihm in seinen Schutz und treue Bewahrung. Das
war der damaligen Haushaltung gemaB. Die sichtbare Gegenwart des Heilandes war ihr
bisheriger Schutz gewesen. Wenn sie Jemand anfechten wollte, so nahm er gleich das
Wort und lieB nichts an sie kommen. Sie wurden als unmiindige Kinder von ihm in Acht
genommen und verschont. Sie lehnten sich diesfalls auf ihn und hingen ihm in Einfalt an.
Aber nun sollte ihr Schutz von ihnen genommen werden. Da sagt der Heiland zum Vater:
»Ich bin mit ihnen so weit durchgekommen. So lange ich bei ihnen war in der Welt, erhielt
ich sie in deinem Namen. Ich habe Uber sie gewacht und sie vor fremder Gewalt
bewahret. Nun aber, da mein Lauf zu Ende geht, und ich sie in der Welt unter widrigen
Menschen zuricklasse, so halte du, o Vater! deine Hand Uber ihnen. Wenn ich nun nach
deinem Willen mich in der Schwachheit hingeben will, so sei du ihr Schutz und ihre Starke.
Erhalte sie in deinem Namen, bewahre sie vor dem Argen!™ (Joh. 17,10.15). Daher war
eine verborgene Hand Uber ihnen, die sie bewahrete. — So ist fiir alle gebeten, die an
Jesum glauben. Der Heiland denkt in seinem Gebet hinaus auf alle Zeiten und auf alle
Begegnisse, die auf gleiche Art die Seinen noch weiterhin betreffen werden, und schlieBt
sie gleich mit ein: ,Ich bitte aber nicht allein flir sie, sondern auch fir die, so durch ihr
Wort kiinftig an mich glauben werden." Diese Worte Jesu gelten noch immer; sie sind von
ewiger Kraft und Glltigkeit. Und wie sie an den Ersten sind erflillet worden, so sollen es
durch alle Zeiten alle redlichen Herzen erfahren, dass ihr Firsprecher bei dem Vater ist
und sie vertritt. Darum darf man nicht schlechterdings auf die misslichen Umstande, auf
die beschwerlichen und gefdhrlichen Schicksale rechnen. Man soll der Sorgfalt und der
kraftigen Firbitte des Heilands trauen, wo man auch in dem AuBern keinen Weg zum
Durchkommen sieht. Man soll sich auf die Hand verlassen, die starker ist als alles. Und
nun kann sich Jesus, der im Thron ist, mit gleicher Macht der Seinen annehmen, denn er
und der Vater sind Eins. Seines Vaters Hand ist auch seine Hand, (Joh. 10,30).



- 50 -

Wer will sie da heraus reiBen, wenn er sie nicht lassen, sondern ewiglich als sein Eigentum
behalten will? Und dabei

® richtet er sich in mitleidigem Erbarmen nach ihrer
Schwachheit. Es kann wohl bei solchen, die es redlich mit ihm meinen, noch mancher
Unverstand und ungeschicktes Wesen vorkommen, was ihnen die Welt hochnehmen
konnte. Aber Jesus weil3 es schon zu wenden, dass es nicht alle die Folgen hat, die daraus
kommen koénnten. So ging es hier auch bei den Jiingern. Es regte sich doch bei ihnen ein
unbedachtsamer falscher Mut, sie wollten mit dem Schwert drein schlagen. Und Petrus
hatte mit seinem Schwertstreich hier viel Ubels anrichten und die unschuldige Sache in
einen bdsen Verdacht bringen kdnnen. Das war, aus guter Meinung, seinen Herrn zu
verteidigen, sehr ungeschickt und wider allen Sinn des Heilandes gehandelt. Aber Jesus
macht diesen Fehler gleich wieder gut und bringt die Jinger zur Stille. — Nichts taugt
weniger zur Leidenszeit, als ein solch falscher Mut, da man in seiner Natur erreget wird
und nach Weltart die Sache Christi verteidigen will. Da gewinnen Kinder Gottes nichts,
wenn sie gegen die Welt mit gleichen Waffen streiten wollen, sondern bringen sich nur in
Verwirrung und das Werk des Herrn an ihren Seelen in groBen Schaden. Sie sollen nur
stille und leidsam sein, und ihre Sache Gott befehlen. Es streitet fiir sie der rechte Mann,
den Gott selbst hat erkoren. Des Teufels Wust, den er (iber die Glaubigen ausschiittet, und
der boshaften Menschen Feindseligkeit wird durch Stillesein am besten tberwunden und
zu Schanden gemacht. Man muss sich gar nicht in ihre Weise mengen, sonst kommt man
ubel an. Daher der Heiland auch Petrus wegen seiner unechten Tapferkeit sagt: ,Wer das
Schwert in solchem Sinn ergreift, der tut es nur sich selbst zur Strafe und zum Schaden; er
wird durch’s Schwert umkommen." Und dieser Ausspruch gilt auf alle Zeiten, so lange
die Wahrheit Jesu Christi und der Glaube an ihn noch in der Welt Verfolgung zu leiden hat.
Deswegen ist diese Rede in der Offenbarung Johannis (Kap. 13,10) nachdrtcklich
wiederholt: ,So jemand mit dem Schwert totet, der muss mit dem Schwert getdtet
werden. Hier ist die Geduld und der Glaube der Heiligen das bewdahrteste Mittel zum Sieg
und Erhaltung seiner Seele, nicht aber gewaltsamer Widerstand mit einem fleischlichen
Arm." Wie es nun der Heiland bei dieser ersten Gelegenheit zu einer bestéandigen Regel in
seinem Kreuzreich festgestellt und an seinem eigenen Exempel bewdhret hat, so sollen
sich billig alle seine Nachfolger danach achten und sich in die Wege seiner Haushaltung
verstehen lernen. Sonst macht man sich selber viele Unruhe und groBe Not, wobei man
sich nicht auf den Sinn seines Herrn berufen, noch ihm etwas zu seiner Ehre und zur
Verteidigung oder Forderung der guten Sache ausrichten kann. Wer sich nicht selber zu
raten und zu helfen begehret, dem wird der Herr helfen und ihn aus der Gefahr erretten.
Wir wollen demnach sehen

3. Die sichere Bewahrung selbst.

Diese ist den Jingern auch hier widerfahren. Wir bemerken hierbei:

©® Er schonet ihrer, und lasst sie nicht weiter in die gefahrlichen Umstande
hineingeraten, als sie wirklich aushalten kénnten. Es ist nachdenklich, wie es sich hierbei
ergeben hat. Jesus kam, wie auf seinen ersten Kampf aus der Wiiste in des Geistes Kraft
(Luk. 4,14), so auch hier auf seinen Gebetskampf im Garten mit vollem Leidensmut und
heiterem Geist der anrlickenden Schar entgegen und seine Jinger mit ihm. Die
Kriegsknechte wollen hitzig zugreifen, wen sie zuerst erhaschen kénnen, damit ihnen
niemand entrinne, noch ehe Judas seinen falschen Kuss angebracht hatte. Da stellt sich



-60 -

Jesus an die Spitze, redet die Schar an: ,Wen suchet ihr?" damit sie ihren Angriff auf ihn
richten und sich von den Ubrigen abkehren mdchten. Hier hat der Heiland auch in
auBerlichen Umstéanden erfillt, was er diesen seinen Freunden vorher versprochen hatte:
+Aus Liebe will ich mein Leben flir euch lassen,” (Joh. 15,13). Damit sie frei ausgehen
mdchten, zieht er den ganzen Anlauf auf sich her. Er gibt sich selber an: ,Ich bin's." Und
sie mussen flihlen, wer er ist. Sein Wort treibt sie zurlick und ringt sie in Schrecken, dass
sie zu Boden fallen. Dadurch wird ihr erstes Beginnen, zugleich die Jinger zu fangen und
die ganze Gesellschaft miteinander aufzuheben, zunichte gemacht, und die Jinger in
Freiheit gesetzt. Das war der Zweck von dem Machtwort, womit er die Schar
zurickgeschlagen. Hernach fragt er sie abermals: ,Wen suchet ihr?" und stellt sich ihnen
freiwillig dar, befiehlt aber zugleich, dass sie den Ubrigen nichts anhaben, sondern sich
begnligen lassen sollen, ihre obhabende Kommission an ihm allein auszurichten. So weit
werden sie in ihrem Anlauf eingeschrankt, und durfen nicht weiter greifen. Alsdann darf
erst Judas, der bei ihnen stand, seinen verraterischen und schon ganz unnétigen Kuss
anbringen.

So behalt Gott und unser Heiland allemal freie Hand, mitten unter den boshaftigsten
Anschlagen und verwirrtesten Umstanden der Welt es zu lenken und zu fligen, wie es
denen, die ihn lieben, zum Guten wirken muss, (R6m. 8,28). Alle Zufalle und Begegnisse
sind schon vorher ausgerechnet und abgegrenzt, dass die Drangsal nicht weiter reichen,
noch langer wahren darf, als es der Herr ersehen hat. Es ist den Feinden schon geboten,
wie weit sie greifen dirfen oder nicht. Ein Machtwort des Herrn bindet sie und halt sie
zurick, dass sie nicht tun kdnnen, was sie wollen. Eine unsichtbare Hand waltet zum
Besten der Seinen Uber ihrem Vornehmen, ob sie schon Gottes vergessen haben. O, wenn
die bdse Welt und ihr Anflihrer, der Teufel, nicht so eingeschrankt und ihren Anlaufen
schon zuvor geboten ware: Bis hierher sollst du gehen und nicht weiter! was wiirden sie
noch fur Unheil und Zerstreuung des Reichs Christi auf Erden angerichtet haben und noch
anrichten? Aber da merken und wissen freilich die Satansknechte in ihrem verfinsterten
Sinn nicht, warum ihnen ihr Anschlag nicht gelingt, und warum es anders geht, als sie es
in ihrer Arglist eingefadelt, oder in ihrer Gewaltsamkeit angegriffen haben. Da tritt Jesus
dazwischen; sein Machtwort und die Hand des Vaters legt sich drein. Daher hat Jesus
seinen Leuten diese Instruktion von Anfang gegeben: ,Firchtet euch nicht. Es soll kein
Haar von eurem Haupt fallen ohne des Vaters Willen, die Welt mag toben und wider euch
witen, wie sie will," (Luk. 12,7). Um so viel ruhiger, stiller und getroster kann man sein
auch in der schweren Zeit. Der Herr weif3 alle Triibsale so zu maBigen oder zu wenden,
dass es niemals heiBen soll: ,Das ist zu viel, das kénnen wir nicht aushalten!™ Dessen
versichert Paulus auch die Christen in Korinth, welche noch keine sonderliche Proben
erfahren hatten, und ermuntert sie dadurch zu einer ernstlichen Wachsamkeit und Treue in
den geringeren Priifungen, die ihnen vorkamen. Er schreibt 1. Kor. 10,13: ,Gott ist getreu;
ihr habt es seiner vaterlichen Treue nach seiner VerheiBung zu danken, dass ihr bisher
nicht harter versucht worden seid, und in eben dieser Treue wird er ferner Uber euch
walten und euch nicht lassen (weder von Menschen noch bdsen Geistern) versucht werden
Uber das, was ihr ertragen koénnet; sondern wird bei der Versuchung zugleich auch den
Ausgang und das Durchkommen verschaffen, dass ihr's ohne Schaden tberstehen kénnet,
wenn ihr beim Glauben halten und Treue beweisen wollt." Und das kann auch schwachen
Gemutern zum Trost genug sein, wenn sie sich nur in kindlicher Einfalt nach dem MafB
halten, womit sie Gott abgemessen hat. Ferner

® verschafft ihnen Jesus ein freies und sicheres Geleit, dass
ihnen niemand etwas anhaben sollte, und sie auf sein Wort weggehen konnten. Denn er



-61 -

sagte: ,Ist’s nur auf mich gemeint, so lasset diese weg und frei hingehen." Da ware nicht
einmal ein Fliehen ndtig gewesen, gleichwie auch weiter keine Furcht vor den Juden, wenn
sie nicht ihre zaghafte Blodigkeit und Gemutsverdunklung gehindert hatte, den Sinn des
Herrn recht zu verstehen, und sich an sein Schutzwort und die Ubergabe an seinen Vater
zu halten. Denn jetzt war ihrerseits nichts anderes zu tun, wurde auch an sie nicht
mehrers gefordert, als weg- und heimzugehen und den Ausschlag mit ihrem Meister nach
seinen vorherigen Reden in der Stille und Glaubenszuversicht abzuwarten, bis er wieder zu
ihnen kommen und sie sammeln wiirde, wie er ihnen versprochen hatte. Und in der Tat
war indessen doch die gute und starke Hand Gottes Uber ihnen, ob sie sich schon nicht so
darein zu finden wussten, wie es ihrem bisherigen Glauben gemaB gewesen ware. Sie
wurden heimlich in seinem Gezelt bedeckt und verwahrt. So war David auch immer im
Schutz Gottes und hatte denselben zu seiner Burg und Festung, ob er schon manchmal
auf diesen und jenen Berg fliehen musste. Da zeigt Gott teils die Wege seiner
wunderbaren und Uber allen Verstand gehenden Weisheit, teils die gewisse Hilfe durch
seine Gute und allmachtige Starke. Kurz, man wird, es gehe in der Welt, wie es wolle, aus
Gottes Macht durch den Glauben bewahret zur Seligkeit, (1. Petr. 1,5). — Es ist demnach
gut und unter allen Umstanden gut, auf den Herrn vertrauen, und sich nicht verlassen auf
Menschen oder menschlichen Arm weder bei sich selbst noch von andern, (Ps. 118,8).
»Denn die auf den Herrn hoffen und sich an sein Wort im Glauben halten, die werden nicht
fallen, sondern ewiglich bleiben wie der Berg Zion." Der Herr ist ja bestdndig um sein Volk
her und um eine jegliche Seele, die ihm angehdret, von nun an bis in Ewigkeit, (Ps.
125,1.2). So hat er es den Seinen verheiBen, und zu jeder Zeit an allen redlichen Herzen
bewiesen; darum bleibt seinem Hirtenamt der Preis, und das gewisse Heil denen, die ihm
der Vater gegeben hat. Das wird an jenem Tage seine Ehre und Freude sein, wenn der
Herzog ihrer Seligkeit sie dem Vater darstellen und sagen wird: ,Siehe, ich und die Kinder,
die du mir gegeben hast!™ (Hebr. 2,13). In dieser Hoffnung wollen wir uns seiner freuen
und uns bei allen Begegnissen unverriickt an ihn halten. Ihm sei Lob und Dank fir
alles, was er an uns nach seiner Treue getan hat und noch taglich tut!

Amen



-62 -

7. Jiredigt

desus gebunden, hingefiihrt und bei dem ersten Berhor
geschlagen.

Johannes 18,12 — 14

Die Schar aber und der Oberhauptmann und die Diener der Juden nahmen Jesum,
und banden ihn, und fihrten ihn aufs Erste zu Hannas, der war Kaiphas Schwaéaher
welcher des Jahr's Hoherpriester war. Es war aber Kajphas, der den Juden riet, es ware
gut, dass ein Mensch wiirde umgebracht fiir das Volk.

Matthaus 26,57; Markus 14,53; Lukas 22,54

Die aber Jesum gegriffen halten, fihrten ihn zu dem Hohenpriester Kaiphas, dahin
alle Hohenpriester und Altesten und Schriftgelehrten sich versammelt hatten.

Johannes 18,19 — 24

Aber der Hohepriester fragte Jesum um seine Jinger und um seine Lehre. Jesus
antwortete. Ich habe frei offentlich geredet vor der Welt. Ich habe allezeit gelehret in der
Schule und in dem Tempel da alle Juden zusammenkommen, und habe nichts im
Verborgenen geredet. Was fragest du mich darum? Frage die darum, die gehdret haben,
was ich gesagt habe. Als er aber solches redete, gab der Diener einer;, die dabei stunden,
Jesu einen Backenstreich, und sprach: Solltest du dem Hohenpriester also antworten?
Jesus antwortete: Habe ich lbel geredet, so beweise es, dass es bose sei; habe ich aber
recht geredet, was schildgest du mich?

Vorbereitung.

ganzen Wahrheit ankommt. Auch die heilige Schrift geht durchaus auf diese zwei

Hauptpunkte, wenn sie uns zu unserm Heil anweiset. Wer nun nicht recht

erkennet, was die Siinde sei, der wird auch die Gnade nicht so wichtig achten und
so teuer schatzen, als sie nach géttlichem Sinn zu achten und zu schatzen ist. Und wer
nicht recht erkennet, was die Gnade ist, der wird Uber der Erkenntnis der Siinde nur
verzagt, ratlos und voller Jammer werden. Wer aber beides, sowohl die Siinde als auch die
Gnade, im Licht der Wahrheit erkennet, bei dem wird der Ausspruch Pauli zu einem seligen
Ausschlag in seinem Herzen kommen: ,Wo die Siinde machtig worden, da ist doch die
Gnade viel machtiger, noch viel tberflieBender worden," (Rém. 5,20).

Beides nun wird uns in dem Leiden des Sohnes Gottes, unsers Heilandes, auf das
umstandlichste vor Augen gestellt und zur Betrachtung angewiesen. Jesus ist der

% Unde und Gnade sind die zwei Hauptsachen, woran es in der Erkenntnis der



-63 -

SundenbiBer; denn er hat dieselben auf sich genommen, getragen und gebiBet. Da
sehen wir an ihm, was die Stinde wirkt; Jesus ist auch der Slindentilger. Denn dazu ist
der Sohn Gottes erschienen, dass er unsere Siinden wegnehme und mit seinem Blut uns
reinige von aller Siinde. Da sehen wir den Uberschwang der Gnade in der Kraft seiner
heiligen Verdienste. Das sind Grundwahrheiten, wonach wir auch das vorhabende
Passionsstiick von der Gefangennehmung Jesu betrachten wollen. Er selbst lasse seine so
teuer erworbene Gnade Uber uns walten, und sein Geist verklare ihn in seinen Leiden an
unsern Herzen zu seinem Preis und zu unserm Heil! Amen.

Eingang.

So tritt Jesus hiermit sein duBerliches Leiden an, nachdem er einen schweren
Kampf der innerlichen Seelenleiden schon Uberstanden hatte! In diesem hatte er es allein
mit Gott, seinem Vater, zu tun. Nun kommt er auch in der Menschen Hande. Seine Seele
hatte dabei empfunden, was die Sinde mit ihrem Grauel und Fluch vor Gott austrage.
Gott, sein Vater selbst, hat ihn in derselben geheimen und ernsthaften Unterhandlung flir
uns zur Slnde, zum Sindentrager der ganzen Welt gemacht; da Gott seine Seele die
Schrecken des Todes und das Grauen vor der auf ihn dringenden Macht der Finsternis, und
damit den Zorn, darein wir uns durch die Siinde gestirzt hatten, empfinden lieB. Da Jesus
nun den ganzen Willen seiner Menschheit in den heiligen Willen seines Vaters versenkt
und durch anhaltendes Gebet mit blutigem Schwei schon einen groBen Sieg und
Durchbruch in die Gnade erlangt hatte, so sollte nun auch sein Leib in eben demselben
Willen Gottes das Siind- und Sihnopfer werden. So ist er aus bedachtem Rat und
Vorsehung Gottes heraus- und preisgegeben worden in die Hande der Ungerechten, Apg.
2,23. Eher konnten sie keine Hand an ihn legen. Diese Wahrheit macht uns alle
Umstande der duBerlichen Leiden Jesu desto betrachtlicher und ehrwiirdiger, dass, ob wir
ihn schon unter dem frechen Mutwillen und erboster Feindschaft der Menschen
misshandelt sehen, wir doch allemal die géttliche Absicht auf unsere Sinden zur
Erwerbung der Gnade darunter erblicken und wahrnehmen kénnen. Nun in unserm
vorhabenden Passionsstiick sind die drei ersten Umstdnde seines duBerlichen
Leidens erzahlet.

Wir haben demnach Jesum anzuschauen,

1. wie er gebunden,

2. hingeflihret,

3. bei seinem ersten Verhoér geschlagen worden.

Denn was dazwischen von Petrus erzahlet wird, das findet erst in den folgenden
Umsténden seinen Ausschlag, und habe ich daher nicht Ursache, diesmal etwas davon zu
melden.

Und bei allen drei Umstdanden wollen wir unser Augenmerk teils auf die Sinde, teils
auf die erworbene Gnade richten.

Abhandlung.



- 64 -
1.

Von dem ersten Umstande heit es: ,Die Schar aber und der Oberhauptmann
und die Diener der Juden nahmen Jesum an und banden ihn.“ Nachdem er seine
Jinger in Sicherheit gebracht hatte, so ergab er sich von freien Stiicken, und lieB die
Gewalt der Schar an sich kommen. Sie umringten ihn, und nahmen ihn an als einen
wirklich Gefangenen. Er lieB mit sich umgehen, wie man mit Gefangenen zu tun pflegt. Sie
banden ihn mit Stricken. Auch dieses ist flir uns und uns zu gut geschehen. Jesus tragt
nun unsere Bande; das kommt von der Slinde her: zu unserer Erlésung und Befreiung;
das ist die dadurch erworbene Gnade. — Und das wollen wir nicht nur als einen zufalligen
Gedanken ansehen, als wenn man eben nur gerne Gelegenheit nehme, von den
Umsténden der Leiden Jesu eine Deutung auf uns und zu unserm Nutzen zu machen. Das
sei ferne, dass wir es nur fur beilaufige und ungegriindete Passionsandachten halten
wollten, welche soliden Gemdtern, die nach griindlicher Wahrheit fragen, manchmal mehr
verachtlich als erbaulich scheinen! Nein! es hat einen tiefen und goéttlichen Grund, wenn
wir uns mit unserm ganzen Sindenelend und Verderben in dem Leiden unsers Erlosers
finden, welchen ich sogleich anzeigen will. — Unsere ganze Siindenschuld und all das
Verderben, worin wir durch die Abweichung von Gott zu gerechter Strafe gefallen waren,
musste auch in dem AuBern und Sichtbaren abgebildet und an dem Opferleibe Jesu
vorgestellt werden. Denn die Siinde war ja auch in das AuBere gedrungen, ward nicht nur
mit auBerlichen Taten verrichtet, sondern hat auch unsern Leib zu einem Leib der Siinde
und des Todes gemacht und die ganze duBere Natur mit unter den Fluch gebracht. Warum
hat der Erléser nicht anders sterben, sondern mit allen diesen bekannten
Leidensumstanden sich zum Tode bringen lassen wollen? Kein Umstand ist ja gleichgliltig
und von ungefahr geschehen. Die Ursache ist diese: Jesus hat den ganzen Fall Adams und
alles, was sich dabei zum Verderben seines ganzen Geschlechts ereignet, auf seinen
Schultern getragen, sich ganz darein gestellt, und auch seinen Leib darein ergeben. Darum
steht unsere ganze Siindengestalt, darunter die Seele Jesu zur Versiihnung arbeitete, auch
auBerlich an seinem heiligen Leibe als ein Bild und Zeichen, dabei er unter Schmach und
Schmerzen die Strafe trug und das Gericht zu dem Sieg ausfiihrete. — Aus diesem Grunde
sollen wir nun auch an den Banden Jesu sehen, was wir durch die Siinde geworden sind.
Siehe, o Mensch, o Siinder! der auBerliche Leib Jesu wird darum auch als eines
Gefangenen mit Stricken gebunden und mit Fesseln belegt, weil dich die Siinde und die
Macht der Finsternis gefangen genommen und mit Stricken des Todes an Seele und Leib
gebunden hatte. Der Mensch wollte gern gar ungebunden sein und riss sich los von dem
Bande, womit ihn Gott an seine Liebe mit einem vaterlichen Gebot zur Verhiitung des
Bdsen geknipft hatte. Aber iber der Begierde einer volligen Ungebundenheit, womit er
sich von der Untertdnigkeit unter Gott losmachen wollte, fiel er erst in harte Bande.
Augenblicklich hatten ihn auf seinen Ungehorsam Stricke des Todes umfangen und die
Bande der Hdlle umgeben; er war sogleich ein Gefangener in Furcht, Schrecken und
groBer Ohnmacht. O, was war und was ist das noch bei allen, die unter der Macht der
Sinde leben, fiir ein Elend und Jammer! Wir haben die sanften Liebesseile, darin wir in
kindlichem Anhangen an Gott wandeln sollten, und die gildenen Bande der Gebote
Gottes, die uns nie schwer werden sollten, durch unsere Ubertretung verwechselt mit den
eisernen Fesseln des Verderbens, mit den harten und von uns unaufldslichen Banden des
Fluchs, der in Leib und Seele gedrungen, mit den Stricken des Todes, dem wir
heimgefallen, und mit der Gewalt des Satans, der uns in sein finsteres Reich gefangen
nahm. Unsere Seele ward mit ihrem Willen und allen ihren Kraften gebunden unter die
Macht der Slinde, die nun herrschte; unser Leib ward gebunden mit den Banden der



- 65 -

Verweslichkeit. Da stand nun der Verbrecher, der Missetater Gottes, in Banden unter
seinem gerechten Gericht! Und da steht nun Jesus wieder dagegen, als wenn er auch ein
solcher gebundener Missetater ware, wie wir worden sind! Ehre und Dank sei unserm
Erldser ewiglich, dass er alle unsere Bande getragen, sich darunter und uns mit und durch
sich selbst frei zu machen! Denn das war seine liebevolle Absicht gegen uns, warum er
von jetzt an, da er sich gefangen nehmen lieB, als ein Gebundener gegangen ist bis in den
Tod. Deswegen heiBt es auch noch einmal: ,Hannas hatte ihn gebunden gesandt zu dem
Hohenpriester Kaiphas."

Sollen uns nun die Bande Jesu zu Nutzen kommen und zu unserer Befreiung
gereichen, so kommt es vor allen Dingen darauf an, dass wir an ihm unsere Bande sehen,
wenn wir sie auch sonst nicht haben erkennen wollen. O dass nur allen, die noch in losen
Stricken einhergehen, die die Lust des Bosen, die Liebe zur Slinde und Welteitelkeit und
die Verfuhrung des Satans durch Verblendung noch gefangen und gebunden halt,
mochten ihre Bande einmal zu schwer und recht unertraglich werden! Wie bald ware Rat
und Hilfe da zur Freiheit! Da kdnnte Jesus beweisen, dass er sich nicht umsonst, sondern
zu unserer Errettung einmal habe mit unsern Banden binden lassen. Eine Seele, die sich
nach Freiheit mit Ernst sehnet, die nicht mehr ein Gefangener des Satans, ein gebundener
Knecht der Siinde sein will, darf sich getrost auf Jesu Band berufen und dadurch ihrer
gewissen Erlésung gewartig sein.

Das ist die herrliche Gnade der Freiheit, die Jesus den Siindern dadurch erworben hat.
Einendtige, einevdllige, eine selige Gnade!

> Eine ndtige Gnade; denn ohne dieselbe missten wir ewiglich in unsern
finstern Ketten schmachten. Hier kann kein Bruder den andern erlésen noch zur Freiheit
bringen als der Eine, der sich flir alle dargegeben. Wer diese Gnade nicht erlangt, der weiB
noch nicht wozu er einen Erléser hat und brauchen soll. Wir sind zu schwach und zu
unvermdgend, es nur im geringsten anzugreifen, dass wir uns von unsern Banden los
machen mochten, wenn uns nicht unser Goel zu statten kdme. So unentbehrlich ist uns
diese Gnade!

> Sie ist aber auch eine vdéllige Gnade. Das ist dahin gemeint, dass er die
Seelen an nichts hangen und gebunden bleiben lasst, die seine Erlésung erfahren. ,Wen
der Sohn frei macht, der ist recht frei." Das muss sich ausweisen. Denn er hat selbst
diesen Ausspruch getan, (Joh. 8,36). Er macht auch von den subtilsten Banden frei. ,Ob
mich die Welt an einem Halme, ob sie mich an der Kette hielt, ist alles eins in seinen
Augen, da nur ein ganz befreiter Geist und nur die reine Liebe taugen."

» Alsdann ist es auch eine selige Gnade. O wie tut es der Seele so wohl, wie
wird das Herz so leicht und fréhlich, wenn Jesus seine heiligen Verdienste an ihr in Kraft
beweist und sie zu seiner Freiheit bringt! Unsere Kirche gibt uns selbst die Anweisung, wie
wir den Heiland um diesen Segen seiner Bande anflehen und um diese herrliche Gnade
bitten sollen: ,,Mach’ mich frei durch dein Band’ und Strick’™ Und wer diesen Nutzen seiner
Leiden, diese selige Freiheit erreicht, der wird erst auch diese Schmach eines leidenden
Erlésers von Herzen ehren, sich ihm dagegen gern ergeben und zum vélligen Eigentum
darstellen: Nun du mich, o Jesu! von meinen schweren Siinden- und Todesbanden erloset
hast, so will ich dir leben! Binde mich nun durch deine Liebe! Mein Herz soll nun ganz
und allein an dich gebunden sein! Lass mich nun ewiglich nicht mehr von dir los werden!
Lass mich nun wieder in Seilen deiner Liebe hingehen! (Hos. 11,4). So erlangt Jesus von
uns wiederum die Ehre Uber die Schmach seiner Bande, die er um unsertwillen getragen



- 66 -

hat, und wir von ihm die Gnade der seligen Freiheit, dass wir nur seine, sein ewiges
Eigentum seien!

2.

Von dem zweiten Umstand heiB3t es: ,Sie fiihreten ihn auf’s Erste zu Hannas, und
fUhreten ihn zu dem Hohenpriester Kaiphas, dahin alle Hohenpriester und Schriftgelehrten
und Altesten sich versammelt hatten." Jesus lasst sich nun von den Hinden der bésen
Rotte in seinen Banden so fortfiihren, so hinflihren, so in der Stadt von einem zum andern
schmahlich herumflihren! Was ist das fir ein Anblick einer Seele, die aus oben
angezeigtem Grunde nun Jesum anschauet und erkennet, was ihm an ihrer Statt und um
ihretwillen auch diesfalls widerfahren ist! Der Heiland zeigt uns damit und lasst uns
auBerlich an sich und seinem Leiden sehen, in was fir Hande unserer Fihrer wir durch die
Siinde geraten sind.

Adam hatte nicht nur den Teufel zu seinem Verflihrer angenommen, sondern von dem
an war er ein tyrannischer Flhrer des ganzen Sindergeschlechts, der sie an der
unsichtbaren Kette der Finsternis hielt und den breiten Weg des Verderbens bis zur Holle
fihrte. Und so lassen sich die armen Menschen von ihm noch immer in ihren
Sindenbanden hinflihren, so fortflihren den Weg, der zur Verdammnis abfiihret. O, wenn
Mancher wisste, was er flr eine unsichtbare Rotte um sich hat, die ihn nach ihrem
Mutwillen fihret, und der er folgen muss, weil er gebunden ist: wie wiirde er erschrecken
und nach einem Erléser sich umsehen! Aber eben um deswillen und in Absicht auf diese
unsere Fihrer hat sich Jesus von einer solchen sichtbaren Rotte, die Satan in seinen
Dienst gedungen und gebraucht hatte, flihren lassen.

Siehe nun, liebe Seele! dein Heiland hat sich so flihren lassen, damit er alle deine
unsichtbaren und sichtbaren Verflihrer abtun, dich von ihnen losmachen, und dein einiger
treuer Flhrer auf dem Wege des Lebens, der Herzog deiner Seligkeit sein mochte. Dazu ist
Jesus berechtigt und befugt, weil er sich um deinetwillen so leidsam hat hinfiihren lassen.
Niemand kann ihm nun dieses Recht streitig machen, wenn du es ihm von Herzen (ber
dich zugestehen willst. Erkenne diese Gnade, und wenn er dich durch seine Bande frei
macht, so nimm ihn auch zu deinem Fuhrer an! Er wird dich durch sein Wort und den
Geist seiner Gnade leiten auf ebener Bahn; er wird dich sanftiglich leiten wie ein Hirte
seine Schafe; er wird dir selbst Uberall voran gehen, Bahn machen, und dich so fiihren,
dass du in seiner Gemeinschaft zu dem Ziel deiner Hoffnung gewiss und sicher kommen
mogest. Gehe nur ohne ihn keinen Schritt alleine. Lass dich von ihm in alles, was dir in der
Welt vorkommt, wenn es auch beschwerlich scheint, nach seinem Willen hineinfiihren, so
wird er dich seliglich durch- und ausflihren zur ewigen Freiheit. In dieser Angelegenheit
sagt ihm ein redliches Herz: ,Ach leit’ und fiihre mich, so lang ich leb’” auf Erden; lass mich
nicht ohne dich durch mich (selbst, nhach meinem Eigenwillen, viel weniger durch andere
Verfuhrer) geflihret werden!™ Diese Ehre soll Jesus von uns haben, dass er nun unser
Vorganger und Flhrer sei; so gehen wir auf dem rechten Lebenswege und erlangen durch
seine Gnade und Treue das Heil unserer Seelen zum Eingang in sein ewiges Reich.

3.

Der dritte Umstand betrifft das erste schmahliche Verhdér vor Kaiphas. Der
Heiland bezeugt freimitig die Wahrheit auch als ein Gebundener. Denn sein Herz und



-67 -

Geist war nicht gebunden. Er bekommt aber dariiber auf Ungeblhrliche Weise einen
Backenstreich, als wenn er ungebilhrlich geredet hatte. Um der Wahrheit Gottes
willen wurde Jesus gehasset, falschlich verhért und nun auch auf den Backen geschlagen.
Das war eine Weise, womit man Liigen vor dem Gericht und die verletzte Ehrerbietigkeit
gegen Gott, den Tempel und den Priester zu bestrafen pflegte.

Und dazu war an ihm keine Ursache zu finden. Der Hohepriester fragte Jesum um
seine Jinger und um seine Lehre. Jesus verteidigt die Lehre mit der groBten Freimiitigkeit,
und spricht: ,Ich habe frei 6ffentlich geredet vor der Welt. Ich habe allezeit gelehret in der
Schule und im Tempel, da alle Juden zusammen kommen, und habe nichts im
Verborgenen geredet. Die bdsen Menschen wollen immer gern die Wahrheit und das
Zeugnis derselben zu einer Winkelsache, zu einer heimlichen, verdachtigen Sache machen.
Da beruft sich Jesus zum Beispiel aller seiner Knechte und Zeugen auf seine freie Art,
seinen Sinn und Lehre o6ffentlich vor der Welt héren zu lassen. ,Es sind Leute genug, die
sagen kdnnen, was ich geredet habe: was fragest du mich darum? Frage diese, die
wirklich hier sind, darum, diese haben auch gehdret, was ich o6ffentlich geredet und
gelehret habe." So beruft sich hier Jesus auf das Gewissen der Gegenwartigen, seiner
Feinde, die jetzt seine Richter sein wollten. Und so soll es sein bei dem Zeugnis der
Wahrheit! Ein Knecht Christi, der seiner Wahrheit dienet, muss sich auf das Gewissen,
auch der Widerwartigen, berufen kénnen. Das ist sein, wenn man sagen kann: ,Man hat
nicht Ursache, erst mich um meine Lehre zu befragen und meinen Sinn bei mir zu
untersuchen; man mag meine Feinde darum fragen; diese sollen meine Zeugen sein, wenn
sie aus ihrem Gewissen heraus bekennen wollen, was sie gehéret haben." Und das ist
auch Gnade, die Jesus seinen Knechten durch dies sein freimltiges Bekenntnis erworben
hat. Darlber hat Paulus so genau gehalten; deswegen kann er auch mit Freudigkeit
sagen: ,Wir beweisen uns wohl mit Offenbarung der Wahrheit an aller Menschen Gewissen
vor Gott," (2. Kor. 4,2). Die Offenbarung der Wahrheit muss auch zum Zeugnis auf der
Verleumder und Feinde Gewissen liegen.

Auf die Frage wegen der Jinger antwortete der Heiland weiter nicht. Denn wenn es
mit der Lehre seine Richtigkeit hat, und man nichts dagegen aufbringen kann, so ist von
der Jingerschaft keine Frage mehr. Solcher Lehre sollten alle Herzen zufallen, und auch
diese, worauf sich Jesus beruft, seine Jiinger geworden sein. — Und dariber wird Jesus in
Gegenwart des ganzen Rats geschlagen. Diese Schmach und Streiche leidet er in Sanftmut
und Geduld. Aber das kann er nicht auf sich kommen lassen, dass er ungebihrlich geredet
und die Ehrerbietigkeit gegen Gott und den Tempel mit einem Wort verletzt habe. Darum
beweist und rettet er seine Unschuld, und alsdann leidet er mit Geduld. Es nimmt sich
auch niemand seiner Schmach an. Und dies Alles geschahe auch um unsertwillen. — Wir
hatten die Ligen erwahlet, und die Wahrheit aufgegeben. Wir hatten die Ehrerbietigkeit
gegen Gott und alles, was Gottes ist, auf’s AuBerste hintangesetzt und verleugnet. Was
hatten wir verdient als Staupenschldge und ewige Schande? Dagegen halt Jesus sein
Angesicht und seine Wange dar und lasst sich Uber seiner verkindigten Wahrheit
offentlich beschamen. Da ist erflillet, was Jesajas von ihm weissagte Kap. 50,7: ,Ich hielt
meine Wangen dar. Ich habe mein Angesicht dargeboten als einen Kieselstein; denn ich
weiB, dass ich nicht zu Schanden werde." O, dass nun Jesus von uns Ehre erlange Uber
seiner Schmach, die wir ihm mit unserm llgenhaften Wesen und Verleugnung der
Wahrheit zugerichtet haben; ,,denn die Schmach derer, die Gott geschmahet hatten, ist auf
ihn gefallen,™ (Rém. 15,3). Nun soll uns seine Wahrheit desto teurer und seine ganze
Lehre um so viel annehmungswirdiger sein! Um seines mit Schmach versiegelten
Zeugnisses willen soll uns nun seine Wahrheit die gewisse Lehre des Heils, ein



- 68 -

kraftiges Lebenswort, ein gnadenvolles Evangelium sein! — Wer die Leiden seines Erlésers
ehret, der kann nicht anders als seiner Lehre von Herzen anhangen. Und alsdann wird es
ihm eine groBe Gnade sein, dass er sich zu seiner Jingerschaft zéhlen und die ehrliche
Schmach seiner in der Welt verhassten Wahrheit tragen darf. Es wird ihm als Gnade
geschenkt, die Wahrheit mit freimltigem Glauben zu bekennen und um seinetwillen zu
leiden, (Phil. 1,29). Nun, diesen Segen gewdhre uns der Herr von seinem Leiden! Unser
Glaube soll ihn nun darum anschauen, dass er um seiner Bande willen uns zur wahren
Freiheit bringe; dass er allein uns leite und unser Fuhrer sei, und dass seine Wahrheit
unsere Regel, und die Freimitigkeit unsers Bekenntnisses ihm zur Ehre und Preis seines
Namens sei, der da ist hochgelobet in Ewigkeit!

Amen



- 69 -

8. ]ﬂredigt

Jlesus bekennt vor dem }Iohepriester, dass er der Dohn (Bottes sei.

Matthédus 26,59 — 68; Markus 14,55 — 65; Lukas 22,63

Die Hohenpriester aber und die Altesten und der ganze Rat suchten falsches Zeugnis
wider Jesum, dass sie ihn zum Tode brachten, und fanden keines. Und viele gaben falsch
Zeugnis wider ihn, aber ihr Zeugnis stimmete nicht Uberein. Zuletzt traten herzu zween
falsche Zeugen, und sprachen. Er hat gesagt, ich kann den Tempel Gottes abbrechen (der
mit Handen gemacht ist), und in dreien Tagen einen andern bauen, der nicht mit Handen
gemacht ist. Und ihr Zeugnis stimmete noch nicht dberein. Und der Hohepriester stand
auf unter sie, und fragte Jesum und sprach. Antwortest du nichts zu dem, das diese wider
dich zeugen? Jesus aber schwieg stille und antwortete nichts. Da fragte ihn der
Hohepriester abermals, und sprach zu ihm: Bist du Christus, der Sohn des Hochgelobten?
Ich beschwore dich bei dem lebendigen Gott, dass du uns sagest, ob du seiest Christus,
der Sohn Gottes? Jesus sprach: Du sagsts, ich bin’s! Doch sage ich euch, von nun an
wirds geschehen, dass ihr sehen werdet des Menschen Sohn sitzen zur Rechten der Kraft,
und kommen in den Wolken des Himmels. Da zerriss der Hohepriester seine Kleider und
sprach: Er hat Gott geldstert, was dirfen wir weiter Zeugnis? Siehe, jetzt habt ihr seine
Gotteslasterung gehdret. Was diinket euch? Sie aber verdammeten ihn alle, und sprachen.
Er ist des Todes schuldig. Da fingen an etliche ihn zu verspeien, und schlugen ihn mit
Fausten. Etliche verdeckten sein Angesicht, und schlugen ihn ins Angesicht, und sprachen.
Weissage uns, Christe, wer Ists, der dich schlug? Und viel andere Lasterungen sagten sie
wider ihn.

Eingang.

ass Jesus der Sohn Gottes sei, das ist eine Grundwahrheit, darauf unser ganzer
‘ Glaube beruhet. Und dieselbe muss auch in der Betrachtung seiner Leiden zu

Grunde liegen, wenn wir die wahre Frucht davon fassen und genieBen wollen.

Wenn Paulus die Wichtigkeit des Priesteramts Jesu Christi erkléaren, und
zeigen will, was das auf sich habe, dass er die Reinigung unserer Siinden gemacht habe
durch sich selbst, so stellet er vor allen Dingen die Wiirde und Hoheit seiner Person vor.
Das ist z. E. seine Lehrart an die Hebraer. Er preist ihnen gleich Anfangs (Kap. 1,3) den
Sohn Gottes an und sagt: ,Welchen Gott gesetzet hat zum Erben aller Dinge, durch
welchen er auch die Welt gemacht hat; welcher ist der Abglanz seiner Herrlichkeit und das
Ebenbild seines Wesens, und alle Dinge traget mit dem Wort seiner Kraft." Er will ihnen
hiermit zu Gemdit flihren: Denket doch daran, wer der ist, der sich mit euch und euren
Sinden so viel zu tun macht! Es ist der Sohn Gottes selbst. Ja, was ist damit
gemeint? Was ist er denn, weil er der Sohn Gottes ist? Er ist der Abglanz der
Majestdat des Vaters; durch ihn strahlet die ewige Sonne hervor, und macht sich
offenbar; er ist das erschienene, das sichtbar gewordene Ebenbild des unsichtbaren
Gottes, und gibt den Vater zu erkennen. Wie grof3 ist der, der allein Gott offenbaren und



-70 -

kennbar machen kann, und den niemand kennet denn nur der Vater, dessen Sohn er ist?
Wie unbegreiflich nahe und innig ist die Verwandtschaft desselben mit seinem Vater? Er ist
Gott, der alles erhdlt, der alle Dinge traget durch sein allmachtiges Wort; denn durch ihn
ist auch im Anfang Alles geschaffen und ins Wesen gebracht worden. Darum ist er auch
der Erbe, der uneingeschrankte Besitzer und vollmachtige Beherrscher aller Dinge. Sehet,
ein solcher ist der Jesus, der sich euer nach dem Vorsatz seines Vaters angenommen hat!
— Und wer dieses an ihm nicht erkennen noch glauben wollte, da er in der Niedrigkeit auf
Erden wandelte und den Sindern ahnlich ward, der hat ihm doch seine Hoheit und
Herrlichkeit nicht ableugnen kénnen, da er als der Sohn Gottes durch seine Auferstehung
noch mehr als vorher durch alle seine Wunder kréftiglich bewiesen worden ist, (Rém. 1,4).
Nun sitzet er in der Gottes-Majestat als Konig und Herr Uber alles auf dem Thron. Das ist
sein Name, der Uber alle Namen ist! Ihm sei Ehre in Ewigkeit!

Nun diesen Grundgedanken, dass Jesus der Sohn Gottes sei, mlssen wir auch durch
die ganze Passionsgeschichte durchfiihren. Sonst kdnnen wir dieselbe nicht so fruchtbar
bedenken, als es der Absicht Gottes zu unserm Heil gemaB ist. Die lebendige Erkenntnis
der Wirde und Hoheit seiner Person macht uns erst sein ganzes Leiden, Kreuz und Tod
recht wichtig, hoch schatzbar und gesegnet. Ich habe aus dem vorhabenden
Passionsstiick eine schone Gelegenheit, davon umstandlicher zu reden. Wir wollen
demnach die Person selbst betrachten, die flir uns gelitten hat. Der Vater verklare seinen
Sohn in unsern Herzen durch seinen Geist, dass wir unsern Jesum recht lernen erkennen,
und in seiner Erkenntnis das ewige Leben haben mdgen! Es kommt uns dies Mal zu
betrachten vor:

Das Bekenntnis des leidenden Jesu, dass er der Sohn Gottes sei,

und dabei wollen wir zu Herzen nehmen
1. Wie wichtig dieses Bekenntnis zu achten sei, und

2. Wie wir diese Wahrheit in der Betrachtung seiner Leiden
anwenden und uns zu Nutze machen sollen.

Abhandlung.

Was von dem Jesu von Nazareth zu halten sei und woflr man ihn
ansehen solle, dass war die wichtigste und sorglichste Frage unter dem Volk, unter
welchem er auf Erden wandelte. Wer ein aufrichtiges Herz hatte, der konnte bald nach
MaBgabe der alten Weissagungen aus seinen géttlichen Reden und wundersamen Werken
eine klare Einsicht und gewisse Uberzeugung davon bekommen. Denn es waren in allein
dem, was er redete und tat, unverwerfliche und herrliche Zeugnisse genug vorhanden,
dass er vom Himmel gekommen und aus Gott ausgegangen sei, (Joh. 8,42). Und
diejenigen, welche die meiste Kunde von ihm hatten, konnten auch bald mit Freimitigkeit
bekennen: ,Du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes," (Joh. 6,69). Wer aber der
Wahrheit zuwider war, der blieb immer im Zweifel und lieB sich durch keinerlei
Beweisungen Uberzeugen. Und das ging so weit, dass die Vornehmsten und Regenten des
Volks es kurzum nicht wollten aufkommen lassen, dass Jemand etwas von ihm hielte, oder
seiner Lehre anhinge. Je weniger sie widerstehen oder widersprechen konnten, desto



-71 -

bitterer wurde ihr Hass und Feindschaft wider ihn. Der Jesus war ihnen durchaus
unanstandig und unleidlich. So geht der hartnackige Unglaube mit ihm um gegen alle
Wahrheitsgriinde, die auf das Gewissen dringen! Man wiinscht, dass dem nicht also sei,
wie die Wahrheit selbst zu Tage legt, und sucht mit Gewalt einen Widerspruch auf. Da
kann man sich mit dem schlechtesten Vorwand behelfen, und in seinem verfinsterten
Gemut begniigen, nur dass man der in die Augen strahlenden Wahrheit nicht Platz und
gewonnen geben misse. So ging es hier mit Jesu auch vor dem Hohenpriester und dem
ganzen hohen Rat zu Jerusalem. Der Heiland wurde darauf getrieben, selbst mit klaren
Worten zu sagen, wer er sei, und zur Ehre seines Vaters auch seinen Feinden zu
bekennen, dass er sein Sohn sei. Aber sie blieben nichts desto weniger bei ihrer
vorgesetzten Bosheit und nahmen sein gerades Bekenntnis nur zu einer Ursache, ihn zu
verurteilen. So schnéde nun seine Feinde mit diesem seinem abgedrungenen Zeugnis
umgegangen sind, so teuer und wichtig soll es uns sein, die wir seinen Namen bekennen.
Wir wollen daher nach den Umsténden, die uns davon berichtet werden, erwagen:

1. Wie wichtig wir dieses Bekenntnis zu achten haben.

Es ist hierbei s

© betrachtlich, dass schon vorher seine Unschuld in ihrer aller
Gewissen offenbar war. Denn sie konnten mit allen ihren angebrachten
Beschuldigungen nichts wider ihn aufbringen, sondern mussten selber einsehen, dass es
falsche Anklagen seien, Denn die Reden der Zeugen stimmten nicht zusammen. Da war
Jesus schon als ein redlicher und falschlich bescholtener Mann, als ein aufrichtiger,
untadelhafter Lehrer offentlich durch ihr Verhér selbst legitimiert. Einem solchen Mann
sollte man nun sein Zeugnis um so mehr gelten lassen. Hier ist auch von Feinden nicht
mehr zu viel gefordert, wenn sie trifft, was Jesus (Joh. 8,14) sagte: ,Wenn ich auch von
mir selbst zeuge, so ist mein Zeugnis wahr, und ihr solltet es als Wahrheit ohne Anstand
annehmen." Aber ihr Hass suchte nur Gelegenheit, ihn aus seinem eigenen Zeugnis zu
beschuldigen. In dieser Absicht tritt der Hohepriester auf und begehret von Jesu ein
deutliches und rundes Bekenntnis, ob er Christus, der Sohn Gottes sei? Die Frage war den
Worten nach wohlgesetzt, obschon der Hohepriester eine bose Meinung (wie vormals, da
er den Juden den ersten Mordanschlag gab, Joh. 11,50) darunter hatte. Denn er fragt
nicht: Wofir gibst du dich aus? was haltst du von dir selber? sondern er sagt: ,Bist du in
der Tat der Sohn Gottes?" Und darauf fallt zur Steuer der Wahrheit ein rundes Ja aus. —
Das hat sich nicht von ungefahr so ergeben. Es war ein Verhdngnis Gottes darunter, dass
die falschen Zeugen, die sich ja auf einerlei Reden in gleicher Falschheit hatten verstehen
und zusammen tun kénnen, hier einander widersprachen. Ihre Reden wurden verwirrt,
und die Richter konnten aus allen vorgebrachten Anklagen auch nicht einmal einen
Vorwand noch Scheingrund herausnehmen, dem Jesus etwas anzuhaben. Ihr Rat war wohl
beschlossen, er sollte sterben; aber es sollte nicht nur so viel offenbar sein, dass er als ein
unschuldiger Mann sterbe, wenn sie ihn dennoch verdammen wiirden, und dass er als ein
unschuldiges Lamm zur Schlachtbank gefiihret werde; sondern die Absicht Gottes ging
hierunter noch weiter. Es sollte auch zugleich offenbar sein, dass er als das Lamm Gottes
geschlachtet werde. Daher wird der Hohepriester veranlasst, auf die rechte Hauptfrage zu
kommen. Das sollte noch in ihre Mitte gelegt werden zu einem Zeugnis Uber sie und zu
einer oOffentlichen Erklarung, dass Jesus der Sohn Gottes sei. Er sollte als der deklarierte
Sohn Gottes sterben. Das sollte die notorische Ursache seines Todes sein. Und dabei blieb-
es auch nach ihrem richterlichen Ausspruch.



-72 -

Heiliger und wunderbarer Rat Gottes unter dem boshaften Ratschluss des
Hohenpriesters! Denn diese Ursache seines Todes wird zu einem unumst6Blichen Beweis
seiner goéttlichen Person durch alle die Folgen, die sich auf seinen Tod ereignet haben. Und
wer Jesum angenommen hat, dem wird auch hierdurch die Erzahlung seiner Leiden, seiner
Schmach und seines Kreuzestodes schon ein Evangelium von der Liebe Gottes des Vaters
gegen uns. Denn mit diesem Bekenntnis, das Jesus vor seinen ungerechten Richtern das
Leben gekostet hat, geht man in der Betrachtung seiner Leidensumsténde fort und denkt
mit Innigkeit: ,Und das war dein Sohn, o Vater! so hast du deines eigenen Sohnes nicht
geschonet, so lieb er deinem Herzen war, sondern ihn fir uns alle dahin gegeben!™ (R6m.
8,32). Und soll daran offenbar sein, was jene nicht erkennen noch gelten lassen wollten,
dass Gottes Liebe uns seinen eingebornen Sohn zugesandt und gegeben hat, (1. Joh. 4,9).
Wir bekennen es nun zur Ehre und Preis des Vaters, wie Jesus auch dies sein Bekenntnis
zur Ehre Gottes abgelegt hat. Denn

® so lange die falschen Zeugen selbst wider einander redeten,
konnte er in grdBter Stille und Gelassenheit zuhdren. Die Unschuld
verteidigte sich selbst, und seine Verantwortung sollte ohnehin verworfen werden. Aber da
ihn der Hohepriester bei dem lebendigen Gott beschwéret, so 6ffnet die Wahrheit ihren
Mund. Jesus tut es zur Ehre Gottes, dass er die Frage einfdltig annimmt; ob er schon
wusste, dass sie seine abgendétigte Antwort nicht annehmen, sondern fiir Gotteslasterung
schelten und zur Ursache seines Todes machen wirden. Der kindliche Respekt vor dem
Namen seines Vaters verbindet ihn, auch den boshaftesten Feinden zu bekennen. Zur Ehre
Gottes kann und darf er nicht schweigen, aber auch nicht weniger sagen als: ,Ich bin’s. Du
sagst’s." oder: ,Es ist, wie du sagest." O, ein kdstliches, ein trostvolles Wort: Ich bin’s, ob
ich schon als ein Gebundener da stehe! Jesus wusste, wer er sei. Er hat es auch hier in
seiner tiefsten Niedrigkeit nicht vergessen, noch auf irgend eine Weise seine Worte
eingeschrankt. — O, dass nur alle, die sich zu ihm bekennen, ihren Verstand und Herz
unter dies sein gerades Bekenntnis beugen mochten! Bedenket, Jesus ist nicht nur der
Sohn Gottes gewesen, ehe er auf diese Welt gekommen und im Fleisch erschienen;
sondern er ist auch jetzt, da er sich in Knechtsgestalt sehen lasst, was er je und von
Ewigkeit her bei seinem Vater war. Er hat die Wirde seiner Person nicht zurlickgelassen
noch abgelegt, da er sich in unser armes Fleisch und Blut eingekleidet hat. Er ist auch
nicht erst wiederum bei seiner Auffahrt geworden, was er vorher war; sondern er blieb,
was er war, in géttlicher Gestalt, da er gleichwie ein anderer Mensch ward und bis zum
Tode des Kreuzes gehorsam war, (Phil. 2,6.8). Er duBerte sich all seiner ihm nach
gottlichem Recht zustehenden Gewalt und ward der Geringste und Verachtetste um
unsertwillen. Darum kann er auch in dem wirklichen, sehr schmahlichen Ansehen doch
sagen: ,Ich bin’s, der Sohn des hochgelobten Gottes." — Und diesen Namen hielten die
Juden selbst fiir die héchste und an Gottes eigene Ehre riihrende Erkléarung. Weswegen sie
es ihm flr eine Gotteslasterung ausgaben, weil sie ihn filir nichts anders als einen
Menschen erkennen wollten. Das moéchten doch vornehmlich alle diejenigen bedenken,
welche jetzt in der Christenheit dem gekreuzigten Jesu den Namen des Sohnes Gottes
zwar nicht absprechen noch ableugnen wollen, aber nichts desto weniger von seiner
Person nicht héher denken und halten, als wofiir ihn damals der Hohepriester und die
Altesten gehalten haben, da sie ihm diesen Namen nicht gelten lassen wollten. Was Jesus
so teuer bekennen musste, das wird jetzt unter seinem Christenvolk durch die spitzfindige
Vernunft vereitelt und im Grunde gar geleugnet. Man denkt noch in dem jldischen Sinn
seiner Feinde, es ware der Ehre des hochgelobten Gottes verkleinerlich und zu nahe
getreten, wenn man Jesum fir den Sohn Gottes in solchem Sinn hielte, in welchem es ihm
die Juden fir eine Gotteslasterung auslegten. So weit sind viele von der rechten



-73 -

Erkenntnis Jesu, des Sohnes Gottes, abgekommen und verfallen! Muss nicht Jesus noch
unter ihnen eigentlich Schmach tber diesem seinem Bekenntnis tragen, auf dessen Namen
sie doch getauft sind? Ich gedenke jetzt nicht allein an ein ganzes Geschlecht der Christen,
das ihm offentlich die géttliche Ehre der Sohnschaft raubt; sondern, wer es nicht durch die
Erleuchtung des heiligen Geistes gelernt und erkannt hat, was der Sohn Gottes sei, der
tragt gewiss noch etwas von diesem jiidischen Argernis in seinem Herzen und l3sst Jesu
sein hoch beschworenes Bekenntnis nicht in vollem Sinne gelten. Die Vernunft stutzt
immerhin und kann sich nie in diese Wahrheit finden, wenn sie gleich sich nicht daftr
ansehen lassen will. Denn es ist die Weisheit im Geheimnis, die allem Verstand verborgen
ist, bis sie der heilige Geist erklaret; ,welche auch keiner von den Regenten dieser Welt
erkannt hat, sonst hatten sie den Herrn der Herrlichkeit nicht gekreuzigt," (1. Kor. 2,7.8).
Mag demnach das unglaubige Herz noch ber dieses Bekenntnis klligeln, so bleibt es doch
dabei, dass es Jesus zur Ehre Gottes abgelegt, und auch damit wie durch sein ganzes
Leiden seinen Vater verklaret hat. Darum wollen wir uns dies sein Wort als einen starken
Donner zur tiefsten Beugung und Anbetung vor ihm und seinem Vater auf das Herz fallen
lassen: ,Ich bin’s, der Sohn des hoch gelobten Gottes!™

©® Das Gewissen, auch der Feinde, muss die Kraft dieser
Wahrheit empfinden. Darum setzt Jesus gleich hinzu: ,,Doch sage ich euch: Von
nun an wird’s geschehen, dass ihr werdet sehen den Menschensohn sitzen zur rechten
Hand der Kraft, und kommen in den Wolken des Himmels." Das ist eine vorlaufige
Protestation gegen die daraus gefolgte Vereitlung seiner Rede, damit sein hochteures
Bekenntnis wider all ihren Dank Respekt behalte, und ihnen zum Schrecken, ja zum Brand
auf ihren Gewissen werde. Jesus schneidet damit alle ihre argerlichen Gedanken und
Einwendungen zum voraus ab, und beruft sich auf das, was sie noch an ihm sehen
werden, da sie jetzt nichts als Schwachheit an ihm sehen wollen. ,Doch sollt ihr wissen,
und ich sage euch, gedeutet daran, dass ich es einmal vor und zu euch gesagt habe. Ihr
werdet den Menschensohn, den ihr jetzt in duBerster Schmach vor euch stehen sehet,
sitzen sehen. Und von nun an wird’s geschehen; denn was jetzt an und mit mir geschieht,
hat schon diesen Zweck, so wenig ihr es denket; und es wirket schon dazu, dass ihr
unfehlbar sehen werdet, dass ich’s bin, der zur Rechten Gottes sitzet, und in den Wolken
kommt. Habt ihr nun allen bisherigen Zeugnissen nicht glauben wollen, so werden andere
Beweisungen meiner Herrlichkeit nachkommen, die eure unglaubige Widerspenstigkeit
offentlich zu Schanden machen." Und dieses Machtwort des Heilandes gilt noch gegen alle
die, die seine Sohnschaft krénken. Die Erscheinung seiner Herrlichkeit wird den Ausschlag
geben. Das wird der gloridseste Beweis sein, der allen Verachtern seiner Gottheit in die
Augen blitzen wird. Ein Strahl seiner Majestat wird sie zu Boden schlagen und ihre
Vernunft zur Torheit machen. Bis dahin bleibt der Streit ausgesetzt mit allen, denen Jesus
im SchoB und auf dem Thron seines Vaters nicht groB genug ist, dass er ihr Gott sei, den
sie von ganzem Herzen anbeten. ,Klsset den Sohn, dass er nicht zlirne, und ihr
umkommet auf dem Wege," (Ps. 2,12). Denn das steht nun in seinen Handen. Sein Tag
wird es zeigen und entscheiden! Nach abgelegtem Zeugnis

® leidet Jesus noch grdéBere Schmach in stiller Geduld und
Gelassenheit. Da fingen die Knechte an, die ihn hielten, ihn zu verspeien, in das
Angesicht zu schlagen und allen Mutwillen an ihm auszutben. Der richterliche Ausspruch:
4Er ist des Todes schuldig," reizt ihre Bosheit, als wenn er nun wegen der verletzten
Gottesehre alle ersichtliche Schmach verdient hatte. Und Jesus leidet es ohne Widerrede!
Heiliger Sohn des Vaters! wie macht dich deine Schmach so ehrwiirdig allen denen, die
dich kennen! Denn sein Verspotten, sein Verspeien, welches er duldet, kranket nichts an



-74 -

der Wichtigkeit seines Bekenntnisses, sondern reizt vielmehr den Liebeseifer aller treuen
Herzen, die seinen Namen ehren. Wer da weiB und gemerkt hat, wie es aller Wahrheit
Gottes in der bosen Welt ergehet, der sucht und kennet sie unter der Schmach. Jesus ist
ihm bei seinem spdttisch verdeckten Angesicht nicht geringer, als wenn es leuchten wird
wie die Sonne. Jesus ist ihm bei seinen Faustschlagen so anbetungswiirdig, als wenn er
mit dem eisernen Zepter seine Feinde wie Topfe zerschmettern wird. Aber wer nicht an ihn
glaubet, der kann sich noch zu jenen Spéttern gesellen und ihm gleiche Schmach antun.
Denn seine Herrlichkeit ist noch nicht vor aller Augen offenbaret. Jetzt geht es noch eine
Zeitlang an, dass man seines Namens spotten, Uber seine Wahrheit lachen, ihn gering
halten, ihn in seinen Gliedern auch wirklich beschimpfen, anspeien, schlagen und
verfolgen kann; er leidet es noch. Aber von nun an wird es geschehen. Die Tage riicken
immer naher hin; die Zeit geht eilends darauf los, dass man ihn sehen wird kommen in
den Wolken mit groBer Kraft und Herrlichkeit (Luk. 21,27). Alsdann lache, wer jetzt
spottet! Alsdann erhebe sich, wer jetzt trotzet! Da werden alle seine Feinde mit Zittern und
Beben zum Schemel seiner FiiBe liegen! Wer aber seiner Seelen Heil liebet, der wird sich
nun um so mehr angelegen sein lassen, diese groBe Wahrheit, dass Jesus der Sohn Gottes
sei, recht anzuwenden und im Glauben sich zu Nutze machen. Und das ist

2.

das zweite Stiick, wovon ich noch zu reden habe. Die ganze Ubung unsers Glaubens
geht auf diese Erkenntnis, und alle Kinder Gottes haben sich billig darin an einem fort zu
unterhalten, dass ihnen nur nach dem vollstdndigen Sinn des géttlichen Geheimnisses
recht bekannt und zur Kraft an ihrem Herzen werde, was ihnen mit dieser einzigen
Wahrheit bezeuget und ihrem Glauben (ibergeben ist. Denn es liegen viele Schatze und
groBe Reichtlimer der himmlischen Weisheit darin. Daher ist es nicht auf einmal ausgelernt
und ausgekernt, was wir an dem Sohne Gottes haben. Es ist der Grund und Anfang,
und ist doch auch das gréBeste MaB und die hochste Stufe des Glaubens. So meint es
Paulus, wenn er Eph. 4,13 sagt: ,Bis dass wir alle hinan kommen zur Einheit des Glaubens
und der Erkenntnis des Sohnes Gottes," und Johannes eignet es gleichfalls den Vatern in
Christo zu, ,dass sie den kennen, der von Anfang ist," (1. Joh. 2,13). Ich will jetzt nur
mit Wenigem berlhren, wie wir diese Wahrheit bei der Betrachtung der Leiden Jesu zur
Erkenntnis von der Tiefe, Breite und Lange der durch ihn ausgerichteten Versiihnung
anwenden und im Glauben gebrauchen sollen.

@ Erstlich beruhet hierauf die unendliche Vollglltigkeit seiner Leiden und
seines Todes. Eben weil Jesus der Sohn Gottes war, so war auch sein Leiden und blutiger
Tod ein so teures Losegeld der Seelen, fir welche er sich hingegeben. David erkannte
schon (Ps. 49,8): ,Es kann niemand Gott verstihnen; denn es kostet zu viel, eine Seele zu
erlésen vom Gericht und Bann, darein sie durch die Siinde gefallen ist." Aber stirbt der
Sohn Gottes unsers Todes, den wir verschuldet hatten, vergieBt der Sohn Gottes sein
eigenes Blut: das wirkt Vergebung, das ist ein gliltiges Opfer. Der Sohn allein konnte der
Priester des Heiligtums Gottes sein und ein wiirdiges, Gott gefalliges Opfer bringen. Denn
er hat sich selbst nicht nur ohne allen Wandel in seiner vollkommenen Unschuld, sondern
durch den ewigen Geist Gott geopfert, (Hebr. 9,14). In diesem Umstand findet Paulus die
Tiefe und Hohe seiner Versiihnung. Sein ewiger Geist hat sich bei allen Leiden seiner
Menschheit so goéttlich beschaftigt. Denn es war einmal durch die Menschwerdung eine
personliche Vereinigung des ewigen Worts mit dem menschlichen Fleisch geschehen,
welche keinen Augenblick unterbrochen werden konnte, sondern in alle Ewigkeit



-75 -

unaufléslich bleibt. Um dieser persodnlichen Vereinigung willen, oder mit der Schrift zu
reden, weil der Sohn Gottes, das ewige Leben selbst, in dem Fleisch erschienen war, so
nahm sich sein ewiger Geist alles dessen an, was in der Aufopferung seines Leibes
vorging. Die Verrichtungen des ewigen Geistes bei allem dem, was in der Schwachheit des
Fleisches zu tun und zu leiden war, waren ja kostbar genug, um dadurch eine vollgliltige
Verslihnung zuwege zu bringen. Derselbe hat in der Seele Jesu, welche sich in diesen
Leidenswillen Gottes ganz ergeben hatte, gearbeitet, und alle Schmach, alle Schmerzen;
alle Seufzer, alle Blutstropfen und das Sterben selbst zum Opfer flir uns geweihet und vor
Gott gebracht. In diesem ewigen Geist reichte alles, was im Sichtbaren geschah, in das
Unsichtbare hinein, drang zu Gott und fasste die Liebe, von welcher wir uns durch unsere
schwere Schuld abgerissen hatten. So stand alles Leiden Jesu in dem ewigen Geist vor
Gott zu unserer Verstihnung und Reinigung unserer Gewissen. Und das machte sowohl
einen unschatzbaren Wert aller seiner Leiden, als auch einen siiBen Geruch, das ist, ein
angenehmes Wohlgefallen vor Gott aus. Darliber sind wir Verbrecher in Gottes Reich, wir
verlorne und verdammte Siinder begnadigt und in dem geliebten Sohn, unserm Versihner,
aufgenommen. — Aber so viel groBer und wiirdiger der andere Adam, der Gottmensch
Jesus Christus, ist als der erste Adam: so viel groBer und UberflieBender ist auch die
Gnade als die Slinde, welche von diesem auf uns gekommen. Denn obschon die Siinde
Uberaus machtig geworden und zu einer unsdglichen Schuld angewachsen ist, so ist doch
die Gnade noch viel machtiger und Gberschwanglicher geworden, (R6m. 5,20). Wir haben
unaussprechlich mehr erlangt, als wir in Adam verloren hatten. Denn der zweite
Mensch, der neue Stammvater des Menschengeschlechts, ist der Herr selbst aus dem
Himmel, (1. Kor. 15,47). Daher ist unsere Schuld nicht nur ausgeglichen und wieder gut
gemacht, sondern es hangt noch ein unermesslicher Reichtum der Gnade, die Fille des
ewigen Lebens, die GroBe der Herrlichkeit daran, deren wir in Christo teilhaftig werden
sollen. So weit hatte uns Adam nicht gebracht. Da sieht Paulus hinein, wenn er lauter
Reichtiimer entdeckt in diesem Wohlgefallen des Willens Gottes gegen uns in Christo Jesu
(Eph. 1. und 2.). Da erkennt und zeigt er, was die Erlésung durch das Blut des geliebten
Sohnes austrage, und was dieselbe fir herrliche Folgen Uber Himmel und Erde und fur
unermessliche Friichte in dem Reichtum unsers Erbes haben werde. Hier hat der Glaube
ein groBes Feld vor sich, worin er sich Uben, hier hat er eine unergriindliche Tiefe vor sich,
woraus er schopfen und sich starken kann. Da lernt er in dem Reichtum dieses
Geheimnisses die Wirdigkeit seines Erlosers, welcher der Sohn Gottes selbst ist, immer
mehr erkennen und in tiefster Beugung anbeten. Da wird ihm erst recht klar, was das fir
eine Macht und Starke des Glaubens sein kann und darf, wodurch man sich auf die
heiligen Verdienste des Sohnes Gottes im Fleisch verlasst und steuert. Da wird der Glaube
erst ein recht edles und reines Geschaft unsers Herzens, wenn er von allem andern los
und bloB sich an Jesu vollgiltige Versiihnung halt, und nichts weiB noch hat als sein
Verdienst allein. Nichts kann, nichts will ich vor Gott ja bringen als nur dich, mein
hochstes, mein einiges Gut! Und das ist unsere Wirdigkeit, unsere untadelige
Vollkommenheit, wenn wir in den Tempel Gottes eingehen und allernachst vor seinem
Thron anbeten sollen. Unser Priester, der Sohn der Liebe, fiihrt uns so nahe hin und lasst
uns sein Wohlgefallen, seine Liebe, die er von dem Vater hat, erblich mitgenieBen. Es
beruhet

® zweitens auch aus dieser Wahrheit die allgemeine Erlédsung. Eben weil
Jesus der Sohn Gottes war, so hat auch der Eine fiir alle, deren schon so viele geworden
waren, stehen und ihre Sache ausrichten kdnnen, (R6m. 5,16). Es ist ein wichtiger
Glaubensschluss, den Paulus aus diesem Grunde herleitet und zu wirklicher Zueignung der
Leiden Jesu anwendet, wenn er 2. Kor. 5,14 sagt: ,Ist Einer fir alle gestorben, so sind sie



-76 -

ja eben damit alle gestorben.”™ Man muss demnach den Einen recht kennen lernen, wenn
sich der Glaube in dieser Schlussfolge beruhigen, und ein jeder fiir seine Person sich das
zueignen soll, was allen gilt. Weil er der Sohn war, durch welchen alles geschaffen worden,
und in welchem alles besteht, so war er auch im Stande, ein solches Werk auszurichten
und alles zu verstihnen durch das Blut seines Kreuzes, (Kol. 1,20). Er konnte den faul
gewordenen Stamm mit allen seinen verdorbenen Zweigen zusammenfassen; er konnte
durch alle Zeiten, in welchen sich das Menschengeschlecht ausbreitet, rickwarts und
vorwarts alles zusammennehmen und sich flr einen jeden wie fir alle, und fur alle wie fur
einen Einzelnen heiligen. Er kannte sie alle und eignete einem jeden unter seiner
Aufopferung die Frichte seiner Leiden und die Segen seines Kreuzestodes in allgemeiner
herzlicher Liebe zu; als wenn er schon damals mit einem jeglichen insbesondere sich
einzulassen und ihm zu sagen hatte: ,Das tue und leide ich flir dich!™ Denn aus dieser
Ursache kommt nun sein Versihnungswort in dem Evangelium an die einzelnen Menschen,
und er fordert diesen und jenen in Person auf zum Genuss dessen, was er in seinem
Leiden fur alle getan hat. Darum kann und darf auch ein jeglicher Siinder, wer er auch ist,
sich ohne Anstand und Umschweif in diese Leidensarbeit des ErlGsers hineinrechnen,
dieselbe auf sich deuten und im Glauben zu eigen nehmen. ,Er hat auch mich geliebt und
sich flr mich dargegeben. Daher will ich, was ich jetzt lebe, nur leben in dem Glauben des
Sohnes Gottes." Sehet, was Paulus fiir einen Grund zur aller besondersten Bedeutung auf
sich, den groBten Sinder, darin findet, dass sich der Sohn Gottes aus Liebe flir ihn
dargegeben, (Gal. 2,20). Und so gilt es einem Jeglichen, seinem Heiland mit dankbarem
Herzen zu sagen: ,Meine Last hast du getragen, meine Sinde hast du gebiBet, deine
Seele war flir meine Seele, und dein Tod war mein Tod. Nun bin ich dein und lebe dir
nach vollem Recht deiner Erlésung!™ Ein wunderbares und unergriindliches Versiihnen, das
der Sohn allein erkannte und Gott in ihm ausrichtete! So weit und breit sich dasselbe
erstreckt auf alle, die der Fall ergriffen hat, so ist es doch nicht nur so (berhaupt hin
geschehen, sondern eines Jeden insbesondere dabei gedacht und ihm das, was er jetzt im
Glauben ergreift, in dem ewigen Geist schon zuerkannt worden. Das macht den Glauben
getrost und gewahret ihm ein volliges Recht an alle Leiden Jesu. Da darf keiner denken:
vielleicht war dieses oder jenes nicht auf mich gemeint. Der ganze Schatz der heiligen
Verdienste gehdrt fir einen Jeglichen und fiir alle in ungeteilten Rechten. Hier kann man
einem einzelnen Sinder eben so wohl als der ganzen Welt zusprechen: Ergreif’ es im
Glauben, es ist ja dein; lass dir es nicht rauben noch fremde sein!™

©® Drittens beruhet auch auf dieser Wahrheit die Erkenntnis von der
ewigen Erldsung. Eben weil Jesus der Sohn Gottes ist, hat er auch durch sein
einmaliges Opfer eine ewige Erlésung erfunden und zuwege gebracht, (Hebr. 9,12).
Darum konnte es an einem Opfer genug sein zu einer ewig dauernden, unabanderlichen
Versuhnung, weil sein Opfer ewiglich gilt und niemals alt wird oder verjahret. Sein teures
Blut hat noch eben die Kraft, die dasselbe vor anderthalb tausend Jahren gehabt, da es
am Kreuz zu unserer Erlésung geflossen und in das Heilige gebracht worden ist. Daselbst
redet es noch, die VerheiBungen des ewigen Testaments den Siindern zu gewahren.
Manchmal kann unbefestigten Gemitern dartber ein Zweifel entstehen, ob denn eine
Sache, die vor so langer Zeit geschehen und in der sichtbaren Welt voriiber ist, noch
solche groBe Wirkung habe; weil sie sich dieselbe nicht als gegenwartig vorstellen kénnen.
Aber dadurch hat es seine vollkommene Richtigkeit, weil der Sohn Gottes selbst unsere
Versihnung worden ist. Daher bleibt es unverriickt dabei, dass das Blut Jesu Christi, des
Sohnes Gottes, uns nicht nur gereinigt hat, sondern an einem fort in eben derselben Kraft
noch reiniget von aller Siinde, (1. Joh. 1,7). Empfangst du nun, liebe Seele! Die
Verstihnung durch Jesum Christum, unsern Herrn, so empfangst du nicht weniger, als die



-77 -

Ersten erlangt, die daran geglaubt haben, (Rém. 5,11). Und diese Teilnahme an seinen
Verdiensten wird dir ein ewiges Recht in deinem Glauben, zu einer freudigen Ansprache an
alle Glter des Reichs Gottes und zu einer gewissen Hoffnung eines ewigen Lebens.

So ist es auch durch alle Zeiten der Erfahrung gemaB, welche durch das Siegel des
heiligen Geistes allen Herzen bestatigt wird, die mit Jesu Blut besprenget sind. Und wie
lange wird es noch wahren, dass das Blut der Versiihnung kraftig und zum Heil der Slinder
fruchtbar ist? Antwort: So lange Jesus Priester ist in dem Heiligtum. Und er ist ein Priester
in Ewigkeit. Nun dieser hoch wichtige, ehrenvolle Amts-Charakter unsers Jesu hat seinen
Grund darin, weil er der Sohn des Vaters ist. Diese Verbindung zeigt uns Paulus deutlich
an (Hebr. 5,5.6), wenn er daselbst schreibt: Der zu ihm gesagt hat: ,Du bist mein Sohn,
heute hab’ ich dich gezeugt." derselbe spricht auch: ,Du bist ein Priester in Ewigkeit nach
der Weise Melchisedeks." Wir werden demnach ewiglich unter diesem unserm Priester in
dem Hause Gottes stehen. Er wird ewiglich das Haupt aller Erléseten, aller Gesegneten
des Vaters sein. Wir werden ewiglich seine Verdienste zu genieBen haben und ohne ihn
oder auBer ihm niemals etwas sein, noch gelten, noch bestehen kdénnen. Und das ist der
Preis des ewigen Vorsatzes, dass alles dem Sohn (ibergeben und unter ihn gestellt ist. Da
wird sich die Ehre seiner Sohnschaft in seinem ewigen Priestertum auf’s Herrlichste
offenbaren zum Preise seines Werks, das er am Kreuz durch sich selbst vollendet hat, und
zur Bewunderung aller Kreatur, die Gottes Weisheit und Liebe daran erkennet. — Was
werden wir demnach noch zu lernen, jetzt zu glauben und dort zu schauen haben, wenn
uns dies ganze Geheimnis vor unsern Augen wird entdeckt sein, dass der gekreuzigte
Jesus; der liebe, der eigene, der ewige Sohn des hoch gelobten Gottes ist? Alle, die ihn
und seine Wahrheit lieben, freuen sich darliber und halten es fiir die groBten Geschenke
und edelsten Kleinodien, wenn ihnen im Lichte der Gnade immer mehr und tiefer
einzuschauen gegeben wird, was die Versiihnung, die durch den Sohn geschehen ist, auf
alle Zeiten und auf alle Ewigkeiten austragt. Das ist die Weisheit der Heiligen, welche Gott
verordnet hat vor der Welt zu ihrer Herrlichkeit, (1. Kor. 2,7). Ein einiger lebendiger
Eindruck, ein einiger wahrer Gedanke von dieser aller wichtigsten Sache ist mehr wert als
alle Klugheit, Witz und Wissenschaft, die man sonst auf Erden suchen oder erreichen
kann. Und diese wird uns im Evangelium verkiindigt und zum Glauben angetragen, bis wir
es dort schauen kdnnen.

Nun aus diesem allem ist so viel klar, dass unaussprechlich viel daran gelegen sei,
nach gottlichem Sinn zu erkennen, was dieser kurze Ausdruck in sich halt: Jesus ist
der Sohn Gottes. Man wird es nun Johannes zugestehen kénnen, wenn er mit
diesem Glauben sogleich die herrlichsten Vorzlige, die trefflichsten Erfahrungen, die
seligsten Beweisungen der Gemeinschaft mit Gott verbindet. ,Wer da bekennet, dass Jesus
Gottes Sohn ist, in dem bleibet Gott und er in Gott (1. Joh. 4,15), der kennet Gott (Vers
16), der ist aus Gott geboren™ (Kap. 5,1).

Und diese Erkenntnis soll uns nun auch das majestdtische Wortlein: ,Ich bin’s,"
welches Jesus in seinem Bekenntnis ausgesprochen hat, so wichtig, so ehrwirdig, so
eindrlcklich machen, dass wir es aus seinen Banden und aus seiner groBen Schmach nicht
anders annehmen, als wenn es aus seinem Thron auf unsere Herzen fiele. Ja, er ist’s, zum
Trotz und Schrecken da er seiner Feinde und zur Freude und ewigem Wohl aller seiner
Bundesgenossen und wird bleiben, was er ist, in Ewigkeit, der Sohn des hochgelobten
Gottes, unser Herr und Christ!

Ehre sei seinem Namen von allen, die ihn nennen! und sein Geist, der nun das Amt
dazu hat, verklare ihn nach allen Rechten seiner ewigen Versiihnung immer mehr in



-78 -

unseren Herzen, auf dass der Vater nach dem Vorsatz seines Wohlgefallens von uns
geehret werde in dem Sohn, der unser Haupt und Leben ist!

Amen



-79 -

9. ]ﬂredigt

Jesus wird von Jletrus verleugnet.

Lukas 22,31 — 34

Der Herr aber sprach: Simon, Simon, siehe, der Satan hat euer begehret, dass er
euch mochte sichten wie den Weizen, ich aber habe fir dich gebeten, dass dein Glaube
nicht aufhdre. Und wenn du dermaleins dich bekehrest, so starke deine Briider. Er sprach
aber zu ihm. Herry, ich bin bereit, mit dir ins Gefdngnis und in den Tod zu gehen. Er aber
sprach. Petrus, ich sage dii, der Hahn wird heute nicht kréhen, ehe denn du dreimal
verleugnet hast, dass du mich kennest.

Matthaus 26,30 — 35; Markus 14,26 — 31

Da gingen sfe hinaus an den Olberg. Und Jesus sprach zu ibnen: In dieser Nacht
werdet ihr euch alle an mir drgern. Denn es stehet geschrieben: Ich werde den Hirten
schlagen, und die Schafe der Herde werden sich zerstreuen; wenn ich aber auferstehe,
will ich vor euch hingehen in Galilda. Petrus aber antwortete und sprach zu ihm.: Wenn sie
auch alle sich an dir argerten, so will ich doch mich nimmermehr drgern. Jesus sprach zu
ihm: Wahrlich, ich sage dir: Heute in dieser Nacht, ehe der Hahn zweimal kréhet, wirst du
mich dreimal verleugnen. Er aber redete noch weiter: Ja, wenn ich auch mit dir sterben
muisste, wollte ich dich doch nicht verleugnen. Desgleichen sagten auch alle Jinger.

Johannes 18,10

Da hatte Simon Petrus ein Schwert, und zog es aus, und schlug nach des
Hohenpriesters Knecht, und hieb ihm sein rechtes Ohr ab; und der Knecht hiel8 Malchus.

Matthédus 26,58; Markus 14,54; Lukas 22,54.55; Johannes 18,15 — 18

Simon Petrus aber folgete Jesus nach von ferne und ein anderer Jinger bis hinein in
des Hohenpriesters Palast. Derselbige Jinger war dem Hohenpriester bekannt. Petrus
aber stand drauBen vor der Tire. Da ging der andere Jinger hinaus, und redete mit der
Turhditerin, und fihrete Petrus hinein. Da sprach die Magd, die Tirhditerin, zu Petrus: Bist
du nicht auch dieses Menschen Jinger einer? Er aber sprach. Ich bins nicht. Es standen
aber die Knechte und Diener, und hatten ein Kohlenfeuer gemacht (denn es war sehr
kalt), und warmeten sich. Petrus aber stand bei ihnen, und wéarmete sich.

Matthédus 26,69 — 75; Markus 14,66 — 72; Lukas 22,56 — 62; Joh. 18, 25 — 27

Da sahe ihn eine Magd sitzen bei dem Licht, da er sich warmete, und sahe eben auf
thn, und sprach.: Und du warest auch mit dem Jesus von Nazareth. Er aber verleugnete



-80 -

thn vor ihnen allen, und sprach: Ich kenne ihn nicht, weil3 auch nicht, was du sagest. Und
er ging hinaus in den Vorhof, und der Hahn krahete. Und eine andere Magd sahe ihn, und
sprach zu denen, die dabei standen. Dieser ist der einer. Und er leugnete abermals, und
schwur dazu und sprach: Mensch, ich bin’s nicht, ich kenne den Menschen nicht. Und dber
eine Weile, bei einer Stunde, bekraftigte es ein anderer, und sprach: Wahrlich dieser war
auch mit ihm; denn er ist ein Galilder. Und die dabei standen, sprachen zu Petrus:
Wabhrlich, du bist der einer; denn du bist ein Galilder, und deine Sprache lautet gleich also.
(Denn deine Sprache verrat dich.) Spricht des Hohenpriesters Knechte eine; ein
Gefreundter des, dem Petrus das Ohr abgehauen hatte: Sahe ich dich nicht im Garten bei
ihm? Da hob er an sich zu verfluchen und zu schwoéren. Ich kenne den Menschen nicht,
von dem ihr saget. Und alsbald, da er noch redete, krdhete der Hahn zum andern Mal.
Und der Herr wandte sich, und sahe Petrus an. Da gedachte Petrus an die Worte Jesu, da
er ihm sagte: Ehe der Hahn zweimal kréhet, wirst du mich dreimal verleugnen. Und Petrus
ging hinaus, und weinete bitterlich.

Eingang.

von einem Fehl Gbereilet wirde, so helfet ihm wieder zurecht mit sanftmitigem

Geist," das hat hier Jesus selbst an Petrus bewiesen. Die Rede ist in diesen Worten

nicht von geringen VerstdBen und Schwachheitsfehlern, die bei Kindern Gottes aus
Mangel der Weisheit und hoéherer Gaben und lberhaupt aus ihrer Unvollkommenheit in
dieser Zeit herkommen; sondern der Apostel redet hier von einer Verstindigung, von einem
Fall, wodurch man ein ausgerenktes, schadhaftes Glied an dem Leibe Jesu wird, und nétig
hat, durch andere Beihilfe wieder eingerenkt, zurecht gebracht und hergestellt zu werden.
Das geschieht nicht taglich; das geschieht auch nicht bei allen; doch kann es geschehen.
Denn wir sind Menschen im Fleisch, slindhafte Kreaturen, denen der erste Fall und die
dadurch eingefiihrte Siinde noch immer anhangt und gefahrlich werden kann bis ins Grab.
Und wenn es etwa bei einem Glaubigen, weil er noch ein Mensch ist, einmal geschieht,
dass er in eine Sunde fallt, so ist es doch dabei so zugegangen, dass er von diesem Fehl
Ubereilet, libernommen worden. Die Redensart im Grundtext ist nachdricklich. Der Fall hat
ihn vorher ergriffen; die Sinde hat ihm zuvor den Vorteil abgewonnen und ihn
Ubernommen, ehe er sich besonnen, dass er fallt, ehe er gemerkt, wie ihn die Siinde
Ubervorteilet. So ist es auch mit Petrus gegangen, da er in diesen schweren Fall geraten. —
Allein es ist mit einem solchen Fehl und Fall doch nicht gleich um das ganze Heil
geschehen. Man kann auch wieder zurecht kommen. Der Fehler kann ausgeglichen, der
Schaden wieder erganzt, die Stinde weggenommen, und der Mensch wieder in seinen
vorigen Gnaden- und Friedensstand erneuert und hergestellt werden. Das ist auch bei
Petrus geschehen. Jesus hat ihn dartber nicht aufgegeben, sondern ihm wieder zurecht
geholfen. Er war vorher fiir ihn nach seiner groBen Hirtentreue besorgt; er hat ihn
wahrend der Vergehung nicht aus seinem Auge gelassen; er hat ihn nach vollbrachter Tat
sogleich wieder angefasst und ihm Hilfe erzeigt. Und in diesem Sinn wollen wir nun die
vorhabende Erzahlung von Petri Fall umstandlicher betrachten. Ich will nach der
ermeldeten Absicht eurer Liebe vorstellen:

m as Paulus den Glaubigen Gal. 6,1 angibt, wenn er schreibt: ,So ein Mensch etwa

Wie Jesus seinen Glaubigen wieder zurecht helfe, wenn sie etwa

von einem groben Fehl und schweren Fall ibernommen werden.



-81 -

Und dabei wollen wir erwagen:

1. Wie es dann geschehe und sich zutrage, dass auch sie in
solche grobe Vergehungen geraten mdgen? und

2. Wie ihnen Jesus wieder zurecht helfe?

Abhandlung.

Wir haben jlingst an dem Exempel des Judas gesehen, wie ein Mensch in die Siinde
und dadurch in das Verderben gerate. Nun kommt uns auch das Exempel des Petrus zu
betrachten vor, welcher seinen Herrn und Meister verleugnet hat. Es ist ein groBer
Unterschied zwischen diesen zween Jingern gewesen, ob sich schon beide an Jesu
vergangen und versiindigt haben. Das hat der Ausgang deutlich gezeigt. Judas ist Uber
seiner Suinde zu Grunde und verloren gegangen; Petrus aber war in dreien Tagen wieder
von seinem Fall geheilt und der vorige Jinger geworden. Es ist wichtig, diesen Unterschied
recht zu bedenken. Die Absicht der Passionsgeschichte flihrt uns darauf, und wir kénnen
daran mancherlei zu nétiger Unterweisung und groBem Nutzen lernen. Ich will dazu
Gelegenheit geben, wenn ich an diesem Exempel des Petrus zeigen werde: Wie Jesus
seinen Glaubigen wieder zurecht helfe, wenn sie etwa von einem
groben Fehl und schweren Fall ibernommen werden. — Es ist hierbei
viel daran gelegen, dass man die Sache nach ihren Umstanden sich recht vor das Gesicht
stelle und in genauer Betrachtung Uberlege, wie es doch zugehe, und was sich bei einem
Kinde Gottes, bei einer glaubigen Seele flir mancherlei Umstande ereignen, bis es zu
einem solchen Fehl und Fall ausschlagt? Daher kann ich nicht umhin, vor allen Dingen zu
bemerken

1. wie es denn bei Glaubigen geschehe und sich zutrage?

Und das wollen wir an dem, was bei und mit Petrus vorgegangen, nach der Anzeige
der Geschichte selbst kiirzlich besehen.

O Petrus ist nicht mutwillens noch aus Vorsatz und Bedacht
mit seinem Herzen vom Herrn gewichen. Es geschah sein Fehl nicht aus
einem unlautern Grund seines Herzens, nicht aus Liebe zur Siinde, nicht aus einem
heimlichen Verstandnis mit der Siinde, nicht, dass er seinen Willen gern und vorsatzlich
zum Bosen geneigt hatte, nicht, dass es ihm recht und anstandig so gewesen ware, wie es
hernach geschehen ist. Ganz anders war es bei Judas. Und darin zeigt sich auch der
Hauptunterschied, worin zugleich der Grund zu dem so ungleichen Ausgang von beiden
anzutreffen ist, o sich schon in den Umsténden der Versuchung selbst viel Ahnliches bei
beiden geduBert hat. Petrus hat nichts weniger vermutet, als dass ihn ein solcher Fall
treffen werde. Er flhlte sein gegen Jesu redliches Herz; er war seines unverfalschten
Sinnes und seiner Liebe gegen seinen Herrn und Meister gewiss; er dachte und wusste
nicht anders, als dass er bei Jesu treulich aushalten und mit ihm in den Tod gehen wolle. —
So fehlt es bei Glaubigen und wahren Kindern Gottes auch nicht an der redlichen
Ubergabe ihres Herzens an Gott und ihren Heiland. Der Ursprung eines Falls kommt nicht
von einer heimlich gehegten Unlauterkeit ihres Willens her. Denn wer ein Kind Gottes ist,
der hat aller Slinde abgesagt; sein Herz hat keine Gemeinschaft mehr mit den Werken der
Finsternis, es ist allem Bosen feind und begehret seinem Heiland nichts zu Leide zu tun. Er



-82 -

ist nicht falsch gegen Jesum und hat nichts anders im Sinn, als er von Jesu gehért und
gelernt hat, wie in ihm rechtschaffenes Wesen sei, (Eph. 4,21). Daher rihrt bei Kindern
Gottes die Versiindigung und Abweichung nicht von der Verfalschung ihres Willens her. Sie
werden nicht eins mit der Siinde und dem Vater derselben, dem Teufel. Es ist bei ihnen
nicht zuvor bedacht, dass sie wollen das tun. Ihr Herz denkt ganz anders. Sonst ware es
auch nicht nur ein Fall zu nennen; es misste Bosheit, gottloses Wesen und Verraterei
heiBen, wodurch man sich ganz vom Herrn losgerissen und seinem Feinde Ubergeben
hatte. Davon ist hier die Rede nicht. Es geschieht demnach, dass sie von einem Fehl
Ubereilt, von der Sinde unter der Versuchung bernommen und Ubervorteilet werden.
Und bis es dahin kommt, gehen doch ihrerseits mancherlei Fehler vor, die wir auch an
Petrus gewahr werden.

® Petrus verldasst sich nur zu viel auf seine Redlichkeit und
Treue, deren er sich so wohl bewusst war. Seine vormaligen Bekenntnisse
waren vom Herrn Jesus wohl aufgenommen und mit Gnade bestéatiget worden. Darliber
denkt er von sich, es kdnne sich nichts anders mehr bei ihm hervortun. Sein Vertrauen auf
seine Redlichkeit war nur gar zu groB. Er erkannte nicht, dass sein Vorsatz kein reiner
Glaubensmut sei, sondern dass sich seine hitzige Naturart in seine herzhafte Treue
gemischt habe. Er kannte sich noch nicht tief genug in einer ganzen Art, um den genauen
Unterschied zwischen Natur und Gnade zu machen. Und das war der Anfang seiner
Vergehung. — Und so geht es meistenteils bei redlichen Herzen, wenn sie in einen Fall
geraten. Man traut sich nur zu viel zu auf eine Aufrichtigkeit; man rechnet auf die
vorherigen Beweisungen seiner Treue, man schlieBt aus schon erlangten Erfahrungen;
man weiB, dass man nichts anders will und liebt und sucht als ihn und seine
Gemeinschaft, und ist aus solcher Ursache nicht nur ganz unbesorgt und weit entfernt von
einem zu beflirchtenden Fall, sondern kann sich auch dagegen vermessen, an anderer
Schwachheit stoBen und sich weit darliber diinken. So stand es auch bei Petrus. Sobald
man die Gnade zu etwas Eigenem macht, so kann man nicht mehr lauterlich in der Gnade
bestehen. Wenn man bei dem Glauben nicht demiitig bleibt, sondern seines eigenen
Unvermogens vergisst, so wird aus dem Glauben Vermessenheit. Die unartige Natur
mengt sich in diesen Mut, und diese kann uns nicht vor dem Fall bewahren. Wenn man es
sich zutraut, Treue zu beweisen, das ist schon gefehlt. Das Gemiit ist schon von der reinen
Erkenntnis der Gnade verrlickt und verdunkelt. Es ist ein Kennzeichen, dass man sich noch
nicht genug kennt, und vergessen hat, dass noch Slinde in uns ist, so lange wir in diesem
Fleische leben. Verliert man nun die Demut, die Armut des Geistes, so verfehlt man auch
der so nétigen Wachsamkeit und des ernstlichen Gebets. Danach kann man leicht in eine
Versuchung hinein geraten. So ist es auch bei Petrus gegangen.

©® Petrus merkte nicht, dass Satan auf ihn laure und ihm gern
etwas anhaben wolle. Es lief schon etwas Unrichtiges vor, da die Jinger kurz
vorher den Zank und Rangstreit mit einander anfingen. Und das mag Petrus vornehmlich
angegangen und in seinem Gemiut aufgebracht haben, weil er unter den Andern schon der
Erste war und immer in ihrem Namen das Wort flihrte. Daher wandte sich Jesus nach
Beilegung dieses Streites sogleich besonders an Petrus, und sagte zu ihm: ,Simon, merkst
du nicht, was das gewesen ist? Simon, siehe, habe doch Acht auf dich! der Satan hat euer
begehret. Und dich sucht er zuerst und vornehmlich. Ich habe fir dich schon gebeten."
Wie solches aus dem Zusammenhang der Erzahlung bei Lukas (Kap. 22,24.31) deutlich
erhellet. Aber Petrus will hier nichts von einer Versuchung des Satans merken noch
wissen; achtet auch schon nicht mehr auf die Anzeige seines Meisters, sondern ist
dagegen dreist mit neuen Verbindungen und Versprechungen. Es schleicht sich freilich



-83 -

allemal eine Versuchung und Anfall des Satans mit ein, wenn es mit Gldaubigen auf einen
Fehl losgeht. Und da ist nichts gefahrlicher, als wenn man von keiner Versuchung etwas
merken will. Gewiss, da ist man schon in der Versuchung drin. Es kann bei, Kindern Gottes
ein solcher Sinn entstehen, dass sie meinen, der Satan werde sich nicht an sie machen;
sie seien in ihrer Redlichkeit so ganz, in ihrem Mut so fest, und in ihrer Gnade so sieghaft,
dass sich der Teufel nicht erst Miihe geben werde, an ihnen zu Schanden zu werden. Das
ist eine geistliche Sicherheit, die dem Fall nahe ist; ein vermessener Trotz,
darltiber der Teufel in seiner Versuchung um so leichter den Meister spielen kann. Das hat
der Satan gar zu gern, wenn man denkt, man habe von ihm nichts zu flirchten; denn da
steht man gegen ihn um so weniger auf seiner Hut. Und so falsch ein solcher Gedanke
und Ruhm ist, so kann man sich etwa doch aus dem Vertrauen, das man mehr zu sich als
in Demut zu dem Heilande hat, dessen bereden. Man will gern gemachliche und so ruhige
Tage bei seinem Christentum haben, dass man auch keinen Anfall vom Teufel und seinen
Versuchungen mehr beflirchten dirfe. Ist ein oder der andere Kampf wohl ausgerichtet,
und eine gute Probe gemacht worden, so soll es damit genug und die Bewahrung schon
glltig sein. Und eben, weil man sich so viel herausnimmt und anmaBt, so gibt es dem
Satan Gelegenheit, sich an einen solchen Streiter zu wagen. Der Heiland sagt, da die
Jinger mit lauter groBen Gedanken auf ihre Vorziige in seinem Reich umgingen: Der
Satanas hat euer begehret, hat euch ausgebeten und herausgefordert, ob ihr dann die
Probe halten werdet, wenn ihm erlaubt sei, einen Versuch zu tun. Ein solcher Ubermut gibt
dem Satan just ein Recht an die Hand, dass er Ursache hat herauszufordern, und zu
begehren, man soll ihm solche verwegene und schon triumphierende Kampfer frei
hinstellen. Wir wissen, was er von Gott wegen Hiob gefordert hat. Und es hat auch bei
solcher Beschaffenheit seinen Grund in der Weisheit und Gerechtigkeit Gottes, dass er eine
solche rechtliche Forderung des Satans nicht schlechterdings abschlagt, sondern es auf
eine Probe ankommen lasst, dabei doch zuletzt der Teufel an Gottes Kindern zu Schanden
werden muss. Aber eine solche schwere und gefahrliche Spitze der Versuchung kann man
sich ersparen, wenn man nie zu dreist bei der Gnade wird, sondern seiner Schwachheit
fein eingedenk bleibt und in Demut wandelt. Nachdem aber Petrus sich hier keiner Gefahr
versahe, so

® nahm er auch die ernsthaften und treuen Warnungen Jesu
nicht zu Herzen. Der Heiland sagt ihm nicht nur zuvor, dass er sich in Acht nehmen
solle, sondern verkiindigt ihm auch, wie es ablaufen werde. Er sagt es ihm mit einem
besondern Umstand von dem zweimaligen Krahen des sonst unter den Juden
ungewdhnlichen Hahns, um ihn zur Aufmerksamkeit und zur Nichternheit des Gemiits zu
bringen; aber vergebens. Der Heiland erhartet es mit Nachdruck: ,Ich sage dir." Ein
solches Wort ist sonst Petrus in das Innerste gedrungen, aber jetzt ist er so von sich und
seinem tapfern Mut eingenommen, dass er bei der zweiten Warnung sich schon gegen alle
andern vorzuglich herausstellt und bei der dritten noch immer weiter redet. Es ist ja zu
verwundern, dass dem Petrus, den Jesus kurz zuvor mit einem einzigen Wort so zahm
gemacht, dass er ihm Haupt und Hande und FiBe zum Waschen hergeben wollte, jetzt
sein falscher Mut nicht brechen will; aber das ist nicht zu verwundern, dass ihn Jesus auf
diese ausgeschlagenen Warnungen sich selbst (berlassen und es auf die wirkliche
Erfahrung ankommen lassen muss. — Jesus ist gewiss gegen alle seine Seelen so treu,
dass er keine ohne Warnung auf eine Versuchung kommen lasst. Man kann unfehlbar eine
Ahndung an seinem Herzen, eine Zlchtigung der Gnade, eine vernehmliche Erinnerung,
Warnung und Anweisung des Geistes gewahr werden, wenn man nur darauf achten und
nicht lieber seinen eigenen Gedanken folgen, als die sanfte Stimme des Geistes hdren will.
Daraus entsteht Ungehorsam gegen die innere Gnadenzucht, und der eigene Sinn



-84 -

verstarkt sich. Petrus, der nicht auf sich selber zurlick zu bringen war, wird dadurch auBer
Stand gesetzt, zu wachen und zu beten, wie ihn doch der Heiland zuvor so herzlich
ermahnt hatte. Bei der groBen Willigkeit seines Geistes merkt er nicht an sich, wie
schwach er schon ist, dass er, ehe ihn noch die Versuchung recht angreift, schon nicht
mehr im Wachen und Beten aushalten, noch sich mit seinem Gemuit recht aufrichten und
erheben kann. Das war schon eine groBe Verdunklung, und da ware die hdchste Zeit
gewesen, in sich zu gehen und zu denken: wie geht es mir doch? Aber wenn man eben
die Warnungen des Heilandes ausschlagt und die Zlichtigung seines Geistes nicht an sich
kraftig werden lasst, so versaumt man auch die Wachsamkeit und das Gebet. Und damit
lasst man schon den besten Vorteil aus der Hand, dass man um so weniger im Stande ist,
sich zu fassen und gegen die Versuchung zu wappnen.

©® Kam bei Petrus noch ein Argernis wider den Glauben dazu,
das er eben so wenig vermutet hatte. Der Heiland hatte zu allen gesagt: ,Ja
dieser Nacht werdet ihr euch alle argern an mir," und Petrus meint, das gehe ihn am
allerwenigsten an. Er wusste nicht, dass sein vormaliger Gedanke, der auch ein Argernis
war: ,Das widerfahre dir ja nicht" (Matth. 16,22)! zwar durch die Bestrafung des Heilands
zurick getrieben, aber noch nicht aus seinem Sinn ausgemerzt und getilgt sei. Er hatte
noch nicht hinlangliche Einsicht von Jesu Kreuz.

Wenn man die Kreuzeswege, die Jesus seine Glaubigen fihrt, noch nicht recht
erkennt, so kann man an seiner Fiihrung selbst ein Argernis nehmen, und denken: ,Wie
kommt denn das? Das sollte doch nicht sein? Soll es mir bei Jesu also gehen?" WeiB man
sich noch nicht darein zu finden, ist einem der Kreuzesweg noch befremdlich, wollte man
lieber mit dem Schwert drein hauen oder mit Gewalt durchreiBen, als sich zur Stille, Demut
und Geduld bequemen, so kann es groBe Verwirrung setzen, und die Versuchung darunter
zunehmen. O, wie viel ist an einem wahren Kreuzesverstand gelegen! Darum hat der
Heiland in seiner Lehre bei seinen Jingern so ernstlich darauf gearbeitet; aber diese
Lektion wollte ihnen nicht ein, sie war wider alle ihre Absichten bei Jesu; daher konnten
sie sich mit ihrem Sinn gar nicht darein finden. Und wegen dieses Mangels in ihrer
Erkenntnis war der Heiland auch desto sorglicher Uber sie. Wem diese Lektion des
Heilands noch nicht bequem, fasslich und anstandig ist: ,Wer mein Jiinger sein will, der
verleugne sich selbst, und nehme sein Kreuz auf sich, und so folge er mir nach" (Matth.
16,24), derselbe kann bei schweren Zufallen desto leichter Ubereilt, an seinem Glauben
irre und in seinem Gemut so wankend werden, dass er nimmer weif3, woran er ist und was
er jetzt von sich und seinem Gange halten soll. So ging es auch bei Petrus.

® Er geriet darliber auf eigene Wege. Das geblihrte ihm nicht, dass er
jetzt von ferne nachging bis in den Palast des Hohenpriesters. Der Heiland hat ihm kurz
vorher gesagt: ,Ich gehe diesmal allein. Da ich hingehe, kannst du mir diesmal nicht
folgen. Sei zufrieden, du wirst mir schon hernachmals folgen, (Joh. 13,36).
Petrus hatte demnach nur sollen bei den Ubrigen Jiingern bleiben, so ware es mit ihm
nicht so weit gekommen. Er hat es wohl damit gut gemeint, die Liebe zu seinem Meister
zog ihn, Flrwitz war auch mit darunter, zu sehen, wo es hinaus wolle; das hatte er ohne
diesen gefahrlichen Gang wissen kénnen, wenn er sich auf die Rede Jesu besonnen hatte.
Furcht und Kleinmdtigkeit mischte sich auch mit darein. Und bei dem allem kommt Petrus
nicht zu sich selbst, dass er bedacht hatte, wie weit er schon von seinem versprochenen
Mut und Treue abgekommen, wie schwach sein Glaube, wie verwirrt sein Sinn, wie dunkel
sein Gemut sei, dass er sich noch in Zeiten zurlick gezogen und aus der Gefahr
weggemacht hatte; sondern er begibt und stellt sich recht auf den Platz hin, wo er
gesichtet werden konnte. — Liebe Seelen! wollt ihr vor gefahrlichen Misstritten, woraus ein



-85 -

schwerer Fall kommt, verwahrt sein, so hitet euch nur vor euren eigenen Wegen; begebet
euch nur nicht auf einen Weg, darauf euch Jesus nicht fiihrt. Es kann aus guter Meinung,
aber im Eigensinn; es kann ohne bdse Absicht, aber doch in eigener Wahl; es kann auch
wohl mit bedrangtem Mut, aber ohne das Geleit des géttlichen Friedens geschehen, dass
man sich in Umstdnde einlasst oder zu etwas greift, das mit der Augenleitung Gottes gar
nicht Ubereinstimmt. Hernach ist es kein Wunder, dass man auf’s Schllipfrige gerat, seinem
eigenen Willen (berlassen ist, und in Umstande eingeflochten wird, da man ohne
Versiindigung nicht wieder heraus kommt. Eigene Wege sind allemal gefahrlich; es sind
Wege des Leids und des Schmerzens und gehen gerade dem Verderben zu.

@ Dariber kam Petrus mitten in die Versuchung hinein. Da fand
ihn der Teufel auf dem rechten Platz dass er ihn sichten konnte. Was schlug da bei dem
armen Petrus zusammen! Wie wird ihm sein Herz gepocht haben, wie werden alle seine
Gedanken herumgeschuttelt worden sein! Alles, was er sah und horte, griff ihn an, schlug
ihn zurick, verwirrte sein Gemit und stritt wider seinen Glauben. Da ging alles bei ihm
untereinander. Der Satan hatte ihn nun im Sieb und trieb sein Gemut gewaltig herum. Ein
einziges Wort, wodurch er von der Magd nur wie zum Spott und Scherz angeredet wird,
jagt ihm bald die groBte Furcht ein, dass er gleich keinen andern Rat zur Antwort weif3 als:
»Ich weiB nicht, was du sagest," und dergleichen. Die ganze Gesellschaft, worunter er sich
von freien Stiicken befand, half noch mehr dazu. Man komme nur mit solcher Schwachung
seines Glaubens, in solcher Gemitsverwirrung, ja auf unrechten Wegen in die Gesellschaft
der Bbsen, die Satans Dienstknechte sind, so kann man bald nicht mehr wissen, wo aus
noch ein. Da kann die Macht der Finsternis um so heftiger auf die Seele wirken. Jedes
Wort, jeder Scherz, jeder Widerspruch ist ein giftiger Versuchungspfeil, womit der Teufel
auf unsern Glauben zielt. Eine innere Furcht hat bei Petrus die Vorstellung der duBerlichen
Gefahr vergroBert. Wenn die Einbildungskraft einmal von der Finsternis eingenommen ist,
so stellt man sich tausend Dinge vor, die wirklich nicht so sind; macht unzahlige Schlisse,
die nichts taugen; fallt auf allerlei und bleibt bei keinem stehen; wird in seinem Gemiit
hin- und hergetrieben; die Bewegungen desselben sind wie die Wellen des Meeres. Da ist
man recht im Sieb und greift endlich zu etwas, da man selbst nicht weiB, wie? Das ist ein
jammerlicher, erbarmungswiirdiger Zustand des Gemiits, worin man sich gar nicht mehr
besitzt noch sich mit verstéandigem Bedacht auf irgend etwas lenken kann. Man hat seinen
Halt, den Anker seiner Seele, verloren und schwebt jetzt wie ein Schiff auf der offenen See
unter Sturm und Wellen. Da kann die Versuchung freilich so weit reifen, als sie mag. Man
kommt immer tiefer hinein, auch wenn man wirklich im Sinn hat, sich zu helfen. Petrus
redet, und seine Sprache macht ihn desto kennbarer, dass es flir ihn gefahrlicher wird, hier
zu sein, als wenn er gar geschwiegen und sich in der Stille weggemacht hatte. Aber er
weiB schon nicht mehr, was er redet und tut. — Ehe ich weiter gehe, muss ich bei diesem
Punkt noch erinnern: wozu Petrus hier die Furcht getrieben hat, dazu kann einen in
andern Versuchungen auch die Lust, die Gefalligkeit der Welt und dergleichen verleiten,
und unter der Einwirkung der Finsternis zu gleicher Zerriittung des Gemiits, nur unter
andern Umstanden, bringen, und gleichfalls eine schwere Versiindigung verursachen.

® Unter solchen Umstanden verleugnet Petrus seinen lieben
Herrn. Die GroBmut war verschwunden; der Glaube war auf's AuBerste verdunkelt, die
Furcht vor dem Gefangnis und dem Tode hatte ihn ibernommen; da besann er sich auf
kein anderes Mittel, sich des sorglichen Leids zu erwehren, als diese Siinde der
Verleugnung zu begehen, wovor er bei der vorherigen Anrede des Heilands den grdBten
Abscheu bezeugte. Und es war zugleich téricht gedacht; denn die Verleugnung hatte ihn
nicht durchgebracht, wenn ihn nicht noch eine unsichtbare und unfiihlbare Hand bewahrt



- 86 -

hatte. So ward er endlich zu Fall gebracht. — So geht der Teufel mit denen um, die er
einmal so weit im Sieb hat. Da kann es schwerlich anders ablaufen, als dass es zu einem
groben Ausbruch der Stinde kommt.

©® Es ist bedenklich, dass Petrus auf die erste Verleugnung
seine Wunde im Gewissen noch nicht so empfindet, dass er denkt:
Was hast du getan? wie weit bist du verfallen? Er kann noch jetzt sein
Gemut nicht wieder sammeln und zusammenbringen, um sich Uber sich selbst zu
besinnen. Er halt sich noch Uber eine Stunde auf diesem gefahrlichen Platz auf, ob er
schon sieht, dass ihm jeder Augenblick und jedes Wort neue Gefahr droht. — So ist man
manchmal in seinen Gemiitskraften wie gebunden, dass man nicht mehr so verniinftig
denkt und handelt, als man wohl sonst aus natlirlichen Kraften hatte tun kénnen. Die
Finsternis macht den Menschen auch in seinen natlirlichen Gemitskraften untlichtig,
drickt und hemmt ihm seine Sinne, und wirkt in der gefangenen Seele fort, bis das ganze
Verderben der Natur erreget ist und ausbricht. So ging es bei Petrus auch.

©® ,Er hob an, sich zu verfluchen, und zu schwéren: Ich kenne
des Menschen nicht, von dem ihr saget." Das ist ohne Zweifel Petri
gewohnte Weise in seinem unbekehrten Zustande und bei seinem Fischerhandwerk
gewesen. Nun, da ihn die Gnade nicht mehr halt, so wacht seine Gewohnheitssiinde auch
wieder auf, und er tut, wie er vorher in seinem rauen und ungebrochenen Sinn auBer der
Gnade getan hatte. — Das ist die unausbleibliche Folge von einer solchen Abweichung.
Wenn das Licht nicht mehr scheint, wenn die Gnade nicht mehr im Herzen, Gemit und
Sinn die Oberhand hat, sondern die Siinde ihren Vorteil Uber den Menschen erreicht und
ihn Gberwaltigt hat, so ist man wieder wie ein unbekehrter Mensch. Alles lebt wieder auf
und wirkt nun in seiner vorigen Kraft. Da sieht und erfahrt man, wie bald das Verderben
unserer Natur wieder zu Kraften kommt und seine Herrschaft zeigt, wenn man einmal von
der Gnade ausgewichen und sich selbst Uberlassen ist. Da ware nun auf Seiten des
Menschen nichts Ubrig, als in seiner Sinde zu verderben und verloren zu gehen, wenn
nicht Jesu Hilfe dazwischen kame. Und das ist das zweite, das wir auch an dem Exempel
des Petrus betrachten wollen:

2. Wie Jesus seinen Glaubigen aus einem groben Fehl und schweren Fall

wieder heraus und zurecht helfe?

Dabei kommen wieder verschiedene Umstande zu bedenken vor:

©® Jesus hat schon vorher fir Petrus gesorgt und gebeten, ehe
noch die Versuchung an ihn kam. Das war Hirtentreue Jesu gegen das
schwache Schéflein, da er sahe den Wolf kommen, welcher im Sinn hatte, es zu
erhaschen. Was der Satan verlangte, das hat Jesus schon zuvor abgebeten, dass es nicht
geschehen mochte. Er sorgt flr Petri Glauben, dass derselbe nicht aufhére. Das hat
demnach Petrus nicht sowohl seiner Herzensredlichkeit als vielmehr der Firbitte Jesu zu
danken, dass ihm der Teufel nicht wie dem Judas ins Herz greifen konnte. Petrus schien
kein Licht, und keine Gnade regte sich mehr, aber das Licht war doch nicht gar verloschen
in seinem Herzen, und das Glaubensflinklein nicht gar ausgegangen. Daflir war schon
gebeten. So weit sollte es der Satan bei allen Fehlern des Petrus, wodurch sich die
Sichtung verstarkt hat, doch nicht treiben kdnnen. Und er hatte gute Lust dazu, weil es
ihm an Judas schon gelungen war. Aber Jesus (berlieB das redliche Herz Petri nicht des



-87 -

Satans Willen. — O, was wirde der Satan in der bdsen, versuchungsvollen Welt und
insbesondere in dieser letzten Zeit, da sein Grimm so groB ist, nicht mit den schwachen
Kindern der Gnade noch anfangen, wenn nicht flir sie gebeten ware. Aber der treue
Flrsprecher hat schon voraus gesorgt und lasst nicht ab, ihrer vor dem Vater zu
gedenken. Sind auch schon die Glaubigen selber durch ihre Unachtsamkeit, Tragheit und
Ubermut schuld daran, dass ihnen der Satan etwas anhaben kann, so will doch Jesus das
Gute nicht zugleich verderben lassen. Sein mitleidiges Erbarmen dringet ihn, sich der
Seinen anzunehmen und gegen die Anklage des Satans mit seiner Flrsprache zu stehen.
Wer nun ein redliches Herz hat, wer Jesu im Glauben lauterlich anzuhangen und
nachzufolgen gesonnen ist, der kann sich hierbei prifen, ob er sich bei den Versuchungen,
die ihn noch in der Welt betreffen kdnnen, mehr auf das Geflihl der erlangten Gnade und
auf seinen Glaubensmut oder auf die Kraft der Firbitte Jesu verlasse. Das hat Petrus nicht
geachtet noch zu Herzen genommen, und doch ist ihm Jesu Flrsprache Uber all sein
Denken zu statten gekommen. Wer aber sein Gebet mit Jesu Flrbitte vereinigt, der tragt
seine Seele gleichsam immer in Handen, (ich méchte noch lieber sagen) der lasst seine
Seele von Jesu in seinen Handen tragen, bleibt in der Wachsamkeit und wird in der
Anfechtung leichter und ohne Schaden durchkommen. Allemal aber hat man sein Heil dem
treuen Herzen und der vollglltigen Flirsprache unsers Priesters zu danken, der sich fiir uns
dem Vater darstellt und ihm sagt: ,Sie sind noch in der Welt; ich habe es selbst erfahren.
Sie sind ja dein, mir von dir gegeben," (Joh. 17,11.12).

® Ferner waltete Uber Petrus noch eine unsichtbare Hand, die
ihn bewahrete, dass es nicht gar auf einen Zufall kam, der ihn
vollends geschleudert hatte. Es blieb bei dem Wort: ,,Du kannst und sollst mir
diesmal nicht folgen." Daher blieb es unter den Knechten beim Reden und Spotten, da sie
doch vorher im Garten gern nach allen gegriffen hatten. Petrus wurde hier mit der
Gefangennehmung verschont. Es hatte auch hier noch Jesu Wort: ,Lasset diese gehen!™
seine Kraft und Wirkung. Die Feinde konnten ihm doch nichts mit Gewalt anhaben,
sondern mussten ihn sicher hinausgehen lassen. — So halt Gott seine Hand noch (iber den
Angefochtenen mitten in der Versuchung, dass doch nicht geschieht, was geschehen
konnte! Er lenkt die Umstdnde so, dass man den Anschldgen des Satans nicht
preisgegeben wird. Und ob man es schon weder merkt, noch sich danach richtet, sondern
sich in seiner Torheit noch gréBere Gefahr und Schaden zuziehen kdnnte, so zieht er doch
seine Hand nicht gar ab. Sonst waren wir bald verloren, und kamen in ein solches
Labyrinth hinein, wobei wir gar zu Grunde gingen. Jesus will auch das glimmende Docht
(wenn es nur noch glimmt) nicht ausléschen, und das Rohr, wenn es auch zerstoBen ist,
nicht gar zerbrechen lassen, (Matth. 12,20). ,Wo noch ein Segen darinnen ist, das soll
nicht verderbet werden," (Jes. 65,8). Er hilft ihm lieber auf und heilet die Gebrechen.

® Jesus sahe Petrus an. Das war ein Blick, der ihm in das Innerste drang
und ihn zum Besinnen brachte. Der Blick wirkte mehr als alle vorherige Reden. Judas hatte
bei seinem Frevel nicht nur einen Anblick, sondern auch eine Anrede vom Herrn
bekommen; aber sein Herz war verschlossen und abgekehrt; es ging ihm nicht ein, und
war alles umsonst. Petrus aber hatte bei seiner Ausschweifung noch einen Grund in
seinem Herzen, wobei ihn Jesus anfassen und ihm beikommen konnte. Durch diesen Blick
empfing er einen Strahl des Lichts, der durch seine Finsternis brach und sein ganzes
Gemiit wieder aufweckte und helle machte, zu sehen, wo er sei und wo er hingeraten. Das
Ansehen des Herrn beschamte den Jiinger augenblicklich. Und was ihm sein Herr mit
einem Blick, der aus einem erbarmenden Herzen hervorkam, zu erkennen gab, das war
ihm genug geredet, um Uber seinen ganzen Zustand nlchtern zu werden. Aber ein solcher



- 88 -

Blick von Jesu war auch nétig, wenn sich Petrus wieder finden sollte. Wie wiirde es ihm so
schwer, ja wohl unmdglich geworden sein, aus der Finsternis, womit sein Gemiit (iberdeckt
war, sich heraus zu wickeln, und mit seinem niedergedriickten und wie in Ohnmacht
gesunkenen Geist wieder empor zu kommen, wenn ihm Jesus nicht durch diesen Blick eine
neue Kraft beigebracht und sein Herz angefasst hatte. Satan hort alsdann nicht auf, in
seiner Versuchung zu wirken, wenn er einen zum Fall gebracht hat, sondern sein Absehen
und sein Geschaft geht auf einen voélligen Ruin der Seele. Er nimmt von der begangenen
Sinde wieder neue Gelegenheit, andere Gedanken einzuschieben, den Sinn hart zu
machen und zur voélligen Desperation zu bringen. Da weiB er die Siinde so vorzuriicken,
dass man in seinem Jammer stecken bleiben und an keine Erbarmung und Gnade Gottes
weiter denken solle. Weil nun der Glaube des Petrus unter den bisherigen Vergehungen so
sehr Not gelitten, so hatte es mit ihm noch schlimmer werden und sein Flnklein gar
ausléschen kénnen, wenn ihm nicht Jesus sogleich zu Hilfe gekommen ware und seinen
Anblick dazwischen gebracht hatte, der seine Finsternis zertrennte und das glimmende
Licht in ihm starkte. So kommt hier der gute Hirte dem verirrten Schaflein entgegen; er
sucht es, wo es sich hin verlaufen hatte, bis dass er es findet, (Luk. 15,4). — Und so macht
es der Heiland nach seiner erbarmenden Liebe und groBen Treue mit denen, die — in der
Versuchung schwach — von einem Fehler Uiberworfen und zu einer schweren Versiindigung
gebracht worden. Aus Erfahrung wird man ihm diese Treue am besten nachriihmen
kénnen. Er lasst einen neuen Strahl seines Lichts in das dunkle Herz fallen, ehe man es
sich versieht, dass man nur wieder in sich schlage und zu sich selber komme. Er kommt
der armen Seele entgegen, und redet sie an wie Adam nach seinem Fall: ,Wo bist du?" Er
schilt den Feind, der es noch bdser meint, und im Sinne hat, gar zu verderben, dass er
ablassen muss. Er dringt aus freier Erbarmung mit einer neuen Kraft an das Herz, und
schenkt wahre BuBe. Darauf

® bricht Petrus das Herz, und er fangt an bitterlich zu
weinen. Der Blick Jesu hat ihm sein Herz zerschmolzen und ihn zu Tréanen gebracht. —
Da fangt es schon wieder an, gut zu werden, wenn nur das Herz so weich wird, dass man
weinen kann. Aber so lange das Herz noch hart ist, wenn es auch in groBter Reue sieht, so
ist es ein Kennzeichen, dass es von der Gnade noch nicht auf’s Neue angefasst ist. Und
das ist die groBte Presse und die argste Not einer Seele, die nun ihr Vergehen graulich
ansieht, und sich doch nicht darliber beugen noch mit zerknirschtem Herzen sich in Tranen
ausschitten kann. Da sind Tranen eine Gnadengabe von der entgegenkommenden und
zur Bekehrung wirkenden Hirtentreue Jesu. Darum soll man in solchem Zustande auch
seufzend bitten: ,Zermalm’ mir meine Hartigkeit, mach’ mirbe meinen Sinn, dass ich in
Seufzer, Reu und Leid und Trénen ganz zerrinn™ Und sobald es dahin kommt, so kann
man die rechtschaffenen Friichte einer aufrichtigen BuBe an einem gefallenen Kinde
Gottes gewahr werden. Petrus hat wohl bei Johannes dem Taufer, da er ihm seine Slinden
bekannte, nicht so viel, nicht so bitterlich geweint als hier iber seinen Fall. Eine einzige
Sinde kostet mehr Tranen und geht tiefer zu Herzen, wenn man seinen lieben, treuen
Herrn zuvor erkannt und seine Liebe genossen, nun aber durch eine schndéde Untreue sich
an ihm vergangen hat, als aller Frevel, den man in der Unwissenheit und Blindheit seines
Herzens begangen hatte. Es ist nicht ndétig, jetzt weitlaufig zu erzahlen, was hierbei in
einem redlichen Herzen vorgeht. David beschreibt uns alle seine Empfindungen, seinen
nach Gnade seufzenden Glauben, seinen Ernst, sein Anhalten, seine Wehmut und die
erlangte Vergebung, ja auch die Erneuerung seines Herzens, in seinen bekannten
BuBpsalmen. — Dies einzige will ich hierbei noch erinnern: die Welt kitzelt sich manchmal
und frohlockt dariiber, wenn ein Kind Gottes ein Argernis anrichtet und in eine grobe
Sinde fallt. Da kann sich die Welt dagegen fromm machen und alle Bekehrung flir bloBe



-89 -

Heuchelei und unzuverldssiges Wesen ausschreien. Man sehe aber nur auf das Bezeugen
desselben nach vollbrachter Tat. Da wird sich bald zeigen, ob das vorherige Christentum
nur angenommenes Wesen und Heuchelei oder ob ein wahrer Grund im Herzen gewesen
sei. Man kann Kinder Gottes nicht nur an ihrem rechtschaffenen Sinn und Wandel, sondern
auch bei ihren Fehlern, bei einem Uber sie gekommenen Falle an ihrem Bezeugen kennen
lernen. Da auBert sich’s deutlich, ob man mit bésen Ticken umgegangen und sein Herz
und Willen zur Stinde gegeben habe, oder ob man mit seinem Herzen dem Herrn redlich
angehangen und kein heimliches Verstandnis mit der Siinde gehabt habe. Eine griindliche
Demlitigung, eine innige Zerknirschung, eine tiefe Erkenntnis der Slinde, eine weichmiitige
Beschamung, eine desto ernstlichere Verabscheuung aller Siinde, ein aufrichtiges
Bekenntnis seiner Vergehung, ein Sehnen nach der Gnade, ein anhaltendes Flehen, ein
Tranenfluss nach dem andern, ein williges Gestandnis seiner auBersten Unwiurdigkeit, eine
genaue Untersuchung seiner selbst zur Lauterung seines Herzens, ein Eifer wider sich
selbst und seine Torheit, ein herzliches Ergeben an die freie Erbarmung Gottes, eine
unverrlickte Gemlutsarbeit, bis die Gnade erscheint und der Trost der Vergebung in das
Herz gegossen wird, dass die Gebeine wieder fréhlich werden, die so zerschlagen waren:
das sind Zeichen, dass ein redlicher Grund im Herzen war. So geht kein falsches Weltherz
mit einer einigen Versiindigung um, wenn es auch auBerlich darliber vor den Menschen in
die groBte Schande geraten ware. Dieser Unterschied hat sich augenscheinlich bei Judas
ausgewiesen, vor dessen Unreinigkeit und Falschheit Petrus samt den Ubrigen schon
vorher verwahrt worden. Die Gnade kann an einem solchen Herzen gleich wieder arbeiten;
keine Wirkung derselben wird ausgeschlagen, sondern mit groBter Beugung und
zartlichster Begierde angenommen und angewandt, bis die Seele im Geflihl eines neuen
Friedens sagen kann: ,Da bin ich worden vor seinen Augen, als die Frieden findet" (Hohel.
8,10), oder mit David, wie einer, der aus tddlicher Krankheit aufgestanden, in groBer
Wonne ausbricht: ,Lobe den Herrn, meine Seele, und vergiss nicht, was er dir Gutes getan
hat; der dir alle deine Sinden vergibt, und heilet alle deine Gebrechen, der dein Leben
vom Verderben erldset, der dich kronet mit Gnade und Barmherzigkeit" (Ps. 103,2 — 4).

Ich will jetzt weiter nichts anfiihren von der Erneuerung des Herzens Petri durch die
Kraft der Auferstehung Jesu. Wie tréstlich wird es ihm gewesen sein, wie sanft wird es ihm
getan haben, dass sein Herr sogleich seiner in liebreicher Freundlichkeit besonders
gedenkt, ihm hernach seinen Frieden in Gemeinschaft der andern auf’'s Neue zuspricht, ja
ihn in seinem vorigen Gnadenstand und bestimmten Amts-Charakter bestatigt! So weiB die
Weisheit und Treue Jesu aus unsern Fehlern noch etwas Gutes herauszubringen, und was
wir zu unserm Schaden angerichtet haben, zu unserer Férderung durch wunderbare Wege
zu lenken. Und das ist

© das Letzte, was wir hierbei noch zu bemerken haben. Der Heiland ermahnt
Petrus schon zum voraus: ,Wenn du dich bekehrest, so starke
hernach auch deine Brider." So gar sollte sich Petrus durch sein Vergehen nicht
abhalten lassen, in dem Werk des Herrn getrost zu arbeiten, dass er vielmehr jetzt seine
Erfahrung auch zu anderer Nutzen anwenden solle. So vdllig wurde die Verwundung
seines Gewissens wieder ausgeheilt! Aber nun kann Petrus auch Mitleiden haben mit
Anderer Schwachheit, und an ihnen tun, was an ihm zu seinem Heil geschehen ist. Nun
kann er mit demitigem Herzen seinen ersten Rang unter seinen Mitarbeitern und
Gnadengenossen fuihren. Nun kann er aus reiner Liebe zu seinem Herrn desselben Schafe
und Lammer weiden. Nun kann er erst fest stehen und als ein Fels gegen alle
Erschiitterungen der Leiden und Tribsale unbeweglich aushalten. — So kann bei einer
redlichen Seele aus ihrem VerstoB viel Vorteil herauskommen, und eine griindliche



-90 -

Demiitigung hintennach ihrer ganzen Fassung in der Gnade vieles austragen! Noch mehr:
so wird der Satan doch an den Kindern Gottes immer zu Schanden, und Jesus erlangt die
Ehre und ewiges Lob Uber seinem ganzen Amt und allem, was er an seinen Seelen tut!
Man kann alsdann seine VerheiBung mit demitigem Dank versiegeln: ,Sie sollen
nimmermehr umkommen, und niemand wird sie mir aus meiner Hand reiBen," (Joh.
10,28). Man hat nun aus Erfahrung gelernt, was es heiBBe, aus bloBer Gnade leben, und
durch Gottes Macht erhalten werden zur Seligkeit, und kann auch andern mit Freudigkeit
davon Zeugnis geben und ihren Glauben starken.

Das sind nun einige nétige Anmerkungen, die wir aus dieser Betrachtung zu unserm
Unterricht, Aufmunterung, Warnung und Priifung anwenden und gebrauchen kénnen. Wer
Licht und Erfahrung in den Wegen Gottes hat, der wird noch mehreres dabei zu vielem
Nutzen genauer bemerken kénnen. Und das sei eines jeglichen Herzen und eigener Ubung
Uberlassen.

Ich schlieBe hierbei mit dem Sinn, den Johannes (1. Joh. 2,1) den Glaubigen vorhalt:
»Kindlein, solches schreibe ich euch, dass ihr nicht siindiget." Und auch dieses ist dazu
geredet, dass man sich vor aller Abweichung und Verstindigung an dem Herrn und seiner
Gemeinschaft alles Ernstes hiite und sich mit Demut, Wachsamkeit und glaubigem Gebet
in der Gnade behalte und bewahre. Wenn aber jemand sich versiindiget und einen Fall
begeht (das soll keine allgemeine noch gewoéhnliche Sache sein), ist es etwa, dass einmal
ein solcher Umstand vorkommt, so ist es wohl schmerzlich und angstlich, aber man darf
doch nicht denken, nun sei es gar aus und auf immer verderbt, es kénne der Fehler nicht
mehr ausgeglichen noch der Schaden ersetzt werden. Jesus kann und will gern wieder
zurecht helfen. Wir haben ihn ja; er ist es einmal geworden und bleibt der Firsprecher bei
dem Vater, der gerecht ist und durch sein ewiges Versiihnen flr alle unsere Siinden Gnade
und Vergebung zuwege bringt, dass er der Seinen keines verlieren mdge. Darauf darf sich
ein zerknirschtes, ein trdnendes Herz mit volliger Zuversicht ergeben und verlassen. Er
kann Mitleiden haben; er ist der Priester eines ewigen Bundes; er kann sein Recht zu
neuer Gnade geltend machen; er kann aus aller Versuchung erretten; er kann die Miden
aufrichten, die Niedergeschlagenen erheben, die Schwachen starken und immer neue
Kraft gewahren. Und das will er auch tun; es ist sein Amt und seiner Liebe Sinn. Ehre sei
seiner unaussprechlichen und ewigen Treue!

Amen



-01 -

10. JIredigt

Jesus wird vor des Jlilatus (Bericht angeklagt.

Matthaus 27,1.2; Markus 15,1; Lukas 23,1; Johannes 18,28

Und bald am Morgen hielten die Hohenpriester und die Altesten des Volks mit den
Schriftgelehrten einen Rat lber Jesum, dass sie ihn toteten. Und der ganze Haufe stand
aut und banden Jesum, Und fihrten ihn von Kaiphas vor das Richthaus, und
Uberantworteten ihn dem Landpfleger Pontius Pilatus. Und es war noch friihe.

Johannes 18,28 — 32

Die Juden aber gingen nicht in das Richthaus, auf dass sie nicht unrein widrden,
sondern Ostern essen mochten. Da ging Pilatus zu ihnen hinaus, und sprach: Was bringet
ihr fir Klage wider diesen Menschen? Sie antworteten und sprachen zu ihm. Ware dieser
nicht ein Ubeltéter, wir hétten dir ihn nicht (berantwortet. Da sprach Pilatus zu ihnen: So
nehmet ihr ihn hin, und richtet ihn nach eurem Gesetz. Da sprachen die Juden zu ihm. Wir
ddrfen niemand toten. Auf dass erfillet wirde das Wort Jesu, welches er sagte, da er
deutete, welches Todes er sterben wiirde.

Lukas 23,2

Da fingen an die Hohenpriester und Altesten ihn hart zu verklagen, und sprachen.:
Diesen finden wi, dass er das Volk abwendet, und verbeut den ScholB dem Kaiser zu
geben, und spricht, er sei Christus, ein Konig.

Johannes 18,33

Da ging Pilatus wieder hinein in das Richthaus, und rief Jesum, und sprach zu ihm:
Bist du der Juden Kénig?

Lukas 23,4

Pilatus sprach zu den Hohenpriestern und zu dem Volk: Ich finde keine Ursache an
diesem Menschen.

Matthédus 27,12 — 14; Markus 15,3 — 5

Und da er verklaget ward von den Hohenpriestern und Altesten, antwortete er nichts.
Pilatus aber fragte ihn abermals und sprach. Antwortest du nichts? Siehe, wie hart sie dich
verklagen. Und er antwortete ihm nicht auf ein Wort, also dass sich auch der Landpfleger
sehr verwunderte.



-92 -

Matthédus 27,15 — 18; Markus 15,6 — 10; Lukas 23,17; Johannes 18,39

Auf das Fest aber hatte der Landpfieger die Gewohnheit, dem Volk einen Gefangenen
los zu geben. Er hatte aber zu der Zeit einen Gefangenen, einen sonderlichen vor andern,
der im Aufruhr einen Mord begangen hatte, der hie3 Barrabas. Und das Volk ging hinauf,
und bat, dass er tat, wie er pflegte. Und da sie versammelt waren, sprach Pilatus zu
ihnen. Welchen wollt ihr, dass ich euch los gebe? Barrabas, oder Jesum, von dem gesagt
wird, er sei Christus?

Eingang.

gelitten, der Gerechte fir die Ungerechten." Diese Worte halten
die Grundursachen der Leiden Jesu in sich. Ich will eingangsweise nur zwei
Umstande bemerken.

IE s heiBt 1. Petri 3,18: ,Christus hat einmal fir unsere Siinden

@ Christus fir die Sinden! Da werden weil sehr ungleiche Sachen
zusammengesetzt. Christus, der um seiner Salbung willen auch der Heilige heiBt, soll
sich so nahe mit den Sindern einlassen! Aber dazu bringt ihn eben sein Amt und
Name, weil er Christus heiBet. Er ist zum Haupt der Menschen gesetzt. Nachdem er als ein
griner Zweig aus ihrem dirren Erdreich ausgewachsen und aus ihrer Mitte
hervorgegangen, so stand er schon in solcher Verwandtschaft mit ihnen, dass er sich ihrer
nach ihrem ganzen Zustande annehmen sollte. Das ist das erste Trostwort, das den
Sindern gesagt werden kann: Christus ist hier! Euch ist ein Heiland geboren, welcher ist
Christus, der Herr! Ihm kam es zu, unsere ganze Sache mit allen Rechten Gottes
auszumachen, und die schwere Schuld der Siinden aufzuheben. Und er war auch im
Stande, dies groBe Werk auszurichten, um welches willen er in dem Fleisch erschienen
war. Seine Menschheit war dazu gesalbet, zubereitet und ausgeriistet, dass er sich als das
Haupt aller Glieder seines Geschlechts annehmen und flir ihre Siinden bezahlen konnte. Er
war der Mann dazu, auf den man es ankommen lassen, von dem man es erwarten durfte.
Darum heit er Christus, das Haupt, daran alles hangt. Aber da er sich unserer
anzunehmen hatte, so tat er es so genau, dass er sich

® als der Gerechte selbst fir die Ungerechten dargestellt hat.
Er tat es nicht nur wie ein Sachwalter, der bei Ehren und gutem Ansehen bleibt, wenn er
sich schon der Sache des schlimmsten Ubeltiters annimmt, fiir ihn das Wort redet, und
ihn frei zu machen sucht. Er unterzog sich unserer Schuld, er nahm dieselbe in Person auf
sich, als wenn er der Selbstschuldige ware. Er stellte sich an unsere Stelle, durch sich
selbst unsere ganze Sache auf einmal auszurichten und allen Kechten Gottes unsertwegen
zu genligen. So war, so litt der Gerechte flir die Ungerechten! Diese Wahrheit ist der
Grund unsers Heils, der Hauptinhalt des Evangeliums. Wir kdénnen auch ohne die
Erkenntnis dieser Wahrheit aus allen seinen Leiden keinen festen Glaubensgrund noch
gewissen Trost fassen. Nun unser vorhabendes Passionsstlick erzahlt, wie er sich wirklich
fur die Ungerechten dargestellt, ins Gericht gegeben und beschuldigen lassen. Wir wollen
in der Betrachtung desselben vornehmlich unser Absehen auf die darunter angezeigte
Grundwahrheit des Glaubens richten, und erwagen:

Den Gerichtsprozess, den Jesus, der Gerechte, fiir die Ungerechten
und Siinder uiber sich ergehen lassen.



-03 -

Und dabei wollen wir insbesondere bedenken:

1. Warum sich Jesus einem solchen férmlichen Gerichtsprozess
unterzogen?

2. Was er uns Siundern dadurch erworben und zuwege
gebracht?

3. Wie wir nun auch dieses Leiden Jesu zum Nutzen anwenden,
und die Frucht davon genieBen sollen?

Abhandlung.

Hier steht nun Jesus vor Pilatus! Da geht es prozessmaBig und gerichtlich zu! Es
waren Anklager, die ihre Beschuldigung erweisen wollten. Jesus steht da als ein
Angeklagter und ein vor den Richter gebrachter Ubeltiter. Der Richter untersucht die
Sache und will nach den Gesetzen erkennen, und nach Urteil und Recht sprechen. Es ist
hochwichtig, dass dieses mit Jesu in seinen Leiden auf solche Art vorgegangen. Wir wollen
den géttlichen Griinden bei diesem Vorgang in Demut nachsptiren, und erwagen:

Den Gerichtsprozess, den Jesus, der Gerechte, flir die Ungerechten und Siinder
Uber sich ergehen lassen. Und dabei kommt uns vor allen Dingen zu bedenken vor:

1. Warum sich Jesus einem solchen formlichen Gerichtsprozess unterzogen?

Hier liegt der Grund in seiner nahen Verwandtschaft und in dem genauen Verhaltnis
zu uns Sundern. Er hatte sich einmal zum Blirgen und Ausrichter unserer bésen Sache
eingestellt. Und wir standen schon unter einem schweren Gericht Gottes. Darum wurde
Jesus an unserer Statt vor Gericht gestellt. — Soll uns diese Wahrheit erweislich und
fruchtbar werden, so miissen wir der Sache genauer nachdenken und hierbei zu Gemdit
ziehen teils unser Verhaltnis zu Gott, teils wie sich Jesus dagegen dargestellt habe?

©® Unser Verhdltnis gegen Gott war, wie es bei Verbrechern der
Gesetze vorzukommen pflegt. Wer Boses tut und die Gesetze seines Herrn,
seiner rechtmaBigen Obrigkeit Ubertritt, dem kann dies nicht gleichgiiltig hingehen, der
fallt den Gerichten anheim; wider den muss sich die Gerechtigkeit des Regenten zur
Handhabung seiner Gesetze aufmachen, das Verbrechen riigen, gerichtlich beurteilen und
darlber die angesetzte Strafe erkennen. Das ist in der ganzen Welt eingefiihrt. Sonst ware
die Welt eine Mérdergrube, wenn alle Bosheit jedem frechen Menschen hinginge und keine
Gerechtigkeit auf Erden gehandhabt wiirde. Darum sind Gerichtsstatten aufgerichtet. Auch
der Ubeltiter selbst kann es der Obrigkeit nicht verdenken, wenn sie ihn vor ihr Gericht
zieht und die Rechte Uber ihn ergehen lasst. Das ist das Amt der Obrigkeit; sie ist eine
Racherin der bdsen Taten (R6m. 13,4), wodurch ihre Gesetze und Verordnungen verachtet
und beleidigt werden. Und das lasst man auch der Obrigkeit gelten. Man beugt sich unter
ihre hohe Jurisdiktion und gibt sich schuldig. Aber nur, wenn es auf dieses unser Verhaltnis
gegen Gott ankommt, will man ihm gleiches Recht nicht zugestehen. Der Siinder will in
seinem ungebrochenen und harten Sinn immer gern sich Gott entziehen und dessen
Herrschaft Uber sich nicht williglich gelten lassen. Er will es nicht in seinem Gewissen
aufkommen lassen, dass ihn Gott vor sein Gericht stellen, und als ein gerechter Richter mit
ihm handeln werde. Darum halt Gott desto ernstlicher und genauer darliber, und rliget



-904 -

unsere Ubertretungen durch sein unverbriichliches Gesetz, das er uns einmal gegeben hat,
auf dass aller Mund verstopfet werde, sich niemand gegen ihn auflehnen kénne, und alle
Welt Gott schuldig sei, das ist, sich seiner allerhéchsten Gerichtsbarkeit und seinem
Gericht unterwerfen musse, (R6m. 3,19). Niemand kann sich dessen weigern. Wir muissen
seine Rechte Uber uns in tiefster Beugung erkennen, sonst sind wir gar die frevelhaftesten
Rebellen in Gottes Reich. Weil er unser Gott ist, so ist er auch unser Herrscher und
unser Richter. ,Darum hat er seinen Stuhl bereitet zum Gericht® (Ps. 9,8).
~Gerechtigkeit und Gericht ist seines Thrones Festung" (Ps. 89,15). Er kann das Bose nicht
ungeriiget noch ungestraft lassen; denn es kann am allerwenigsten unter seinem
Regiment und in seinem Reich gleichgiiltig angesehen werden. Gottes Majestat wird
dadurch verunehret und beleidigt; seine allerh6chsten Rechte werden durch unsere
Sinden gekrankt, sein heiliges Gesetz geschandet, die Drohungen desselben verachtet,
und die hdchst schuldige Verbindlichkeit seiner Kreatur dadurch hintan gesetzt und
zerrissen. Sollte nun Gott dieses so ansehen und gehen lassen, als wenn nichts geschehen
ware? Also winscht es wohl der unverstandige Trotz des Slinders, der sich nicht unter
Gott beugen will. Aber das heiBt nichts anders, als den heiligen Gott verleugnen und ihn
von seinem Thron stlirzen wollen. Darum ergeht das gerechte Gericht Gottes Uber alle
Sinden. Da bleibt gar nichts zurlick noch ungerigt; denn er richtet auch das
Verborgene der Menschen (R6m. 2,16) und den Rat der Herzen (1. Kor. 4,5). So hat
Gott gleich mit dem ersten Sinder gehandelt zur Steuer seiner Wahrheit und zur Ehre
seines Gesetzes. Gleich nach der Ubertretung fordert ihn Gott vor das Gericht, hélt ihm
sein Verbrechen vor, setzt ihn darliber zur Rede: ,Hast du nicht gegessen von dem Baum,
davon ich dir gebot, du solltest nicht davon essen™ (1. Mose 3,11)? und spricht das Urteil
dber ihn. Und von dem an waltet ein géttliches Gericht Gber die siindigen Menschen. Denn
wir sind alle in Adams Schuld mit eingeflochten, und haben dieselbe durch unsere vielen
Verslindigungen noch gehauft und Gottes gerechtes Zorngericht Gber uns noch schwerer
gemacht. Ihr Lieben! das ist eine ernsthafte Sache. Man darf es nicht als einen bloBen
Folgeschluss aus Gottes Wort mit kaltsinnigem Gemi(it anhéren. Das Gericht ist einmal von
der Gerechtigkeit Gottes Uiber die Slinde ergangen. Paulus flihrt es gar nachdenklich an
(Rém. 5,16): ,Das Urteil ist kommen aus Einer Siinde.“ Dies Urteil liegt nun auf dem
Sinder; das driickt ihn in seinem Gewissen, wenn er es auch nicht flihlen noch merken
will; das bleibt tber ihm, bis es zur vélligen Verdammnis in dem héllischen Feuer vollzogen
wird. So siehet es mit dem Siinder vor Gott aus. Und das wird Uber alle, die ihre Siinden
tragen mussen, offenbar werden am letzten Tage. — Aber auch jetzt schon sind alle Strafen
der Sinden, so Uber die Menschen innerlich und duBerlich ergehen, ein
unwidersprechliches offenbares Zeugnis des géttlichen Gerichts. Alle Folgen der Sinden
kommen davon her. Allein, weil der Mensch sich nicht gern unter Gottes Hand stellen,
noch sich unter sein Urteil beugen will, so kann er auch die natirlichen Folgen des Bdsen,
davon man im Sprichwort sagt: ,jede Slinde straft sich selber,” so ansehen und Uber sich
und andere kommen lassen, ohne dass er ernstlich bedenkt, woher das alles rihrt. Alles
Ungemach, das aus den Siinden kommt, und sich leider! Uber den ganzen Erdboden
ausgebreitet hat, ist ein Merkzeichen des goéttlichen Gerichts, das Uber den Siindern
schwebt. ,Er richtet in aller Welt," sagt David (Ps. 105,7); eigentlich, seine Gerichte sind in
der ganzen Welt vorhanden. Das ist der immerwahrende Prozess Gottes gegen alles, was
Sinde, und Unrecht ist nach seinem Gesetz.

Dabei gibt es scharfe Anklédger. Das Gesetz Gottes selbst halt uns sein Recht
vor, dawider wir gehandelt haben. Das Gewissen gibt demselben Zeugnis, und stimmt ihm
bei; die Gedanken verklagen sich selbst, und wenn sie sich auch entschuldigen wollen, so
geben sie eben damit ihre Schuld an (R6m. 2,15). Ja, der Satan fordert Gottes



-0§5 -

Gerechtigkeit auf, und hat seine Lust an unserer Verdammnis. Solchen Jammer hat die
Siinde angerichtet! Und Gott richtet ohne Ansehen der Person, wie er den Zustand und die
Werke seiner Ubeltéter findet. Wie kann es nun anders kommen, als dass der Siinder in
Gottes Gericht um seiner schweren Verschuldung willen unterliegen und sein Urteil tragen
muss? Da muss er zugestehen: An dir hab’ ich geslindiget und Ubel vor deinen Augen
getan. Du behaltst Recht, wenn du das Urteil aussprichst, und bist rein (dir kann niemand
keine Schuld geben), wenn du richtest und zur Strafe libergibst (Ps. 51,6). Und was ist
alsdann Ubrig als Verdammnis und ewiges Unheil? Davon aber wird bei anderer
Gelegenheit zu reden sein. Jetzt bleibe ich nur bei dem géttlichen Gericht stehen.

Und das ware nun das allgemeine Schicksal aller Stinder, wenn sich nicht Christus fiir
uns in dieses Gericht Gottes gestellt hatte. Ihm alleine haben wir es zu danken, wenn das
Gericht Gottes nicht auf uns zur ewigen Verdammnis liegen bleibt. Durch ihn allein kann es
von unsern Gewissen und Herzen weggenommen werden. Christus ist hier, der flir uns
gestorben ist! Wer sich nun nicht zu ihm wendet, wie will der bestehen? Darum sagt er
selbst: ,Wer nicht an den Sohn glaubet, der ist schon gerichtet." Es geht mit ihm in einem
fort bis zum letzten Ausschlag der Ewigkeit. Der Zorn Gottes bleibet Gber ihm (Joh.
3,18.36). Um so viel mehr soll uns angelegen sein, auch recht zu erkennen,

® wie sich Jesus flr uns Ungerechte und Sinder dargestellet
habe? Auf ihn war es bestimmt; und er war nun dazu da, dass er das Gericht zum Siege
ausfiihrte und in Ewigkeit keine weitere Ansprache deswegen gemacht wirde (Matth.
12,20). Das tat er nun auf solche Weise, dass er als der Gerechte sich selbst flir die
Ungerechten in das Gericht stellte und ihre Siinden bekannte (wie es die Passions-Psalmen
mehrmalen anzeigen). Denn er war der Mittler, der sich zwischen Gott und die Menschen
gestellet, und sich anheischig gemacht hatte, fiir ihre ganze Schuld zu stehen, und durch
das Tun des géttlichen Willens das Wohlgefallen Gottes zu ihrem Besten zu erreichen
(Hebr. 10,9). Was wird da die Seele Jesu gearbeitet, und sein priesterlicher Geist in den
Dingen, die mit Gottes Gerechtigkeit auszumachen waren, gehandelt haben? Denn Jesus
hatte es hier von unsertwegen mit Gott zu tun: das ganze Gesetz zu erfiillen, und die Ehre
desselben durch seinen vollkommenen Gehorsam von unserer Schmach zu retten; die
Heiligkeit Gottes durch seine tiefste Demlitigung gebiihrend zu verehren; der Gerechtigkeit
durch sein Opfer gehdrigen Abtrag zu tun, und das Gericht, so Gber uns ergangen war, so
auszuhalten, dass es den Ausschlag zu der Freisprechung der straffalligen Siinder
gewinnen mdchte: das konnte der Gerechte! Einen solchen Hohenpriester sollten wir
haben, der unsertwegen vor Gott trate (Hebr. 7,26).

Was aber dabei in dem Unsichtbaren, ja vor Gottes Majestdt, vorgegangen, das ist
uns nicht nach besondern Sticken kund getan, wdre uns auch in unserer jetzigen
Schwachheit zu begreifen nicht fasslich. Daher musste dieser hochwichtige
Gerichtsprozess auch in dem AuBern und Sichtbaren vorgestellt und abgebildet werden.
Was in dem Richthause des Pilatus diesfalls vorgegangen, das sollte davon ein
Wahrzeichen, Bild und Zeugnis sein. Deswegen sind die Griinde der goéttlichen Weisheit bei
dieser Verhandlung wohl wahrzunehmen. Jesus musste vor die hohe Landesobrigkeit, vor
die irdische Majestat gestellet und von derselben gerichtet werden. Seine Feinde gingen ja
lange auf seinen Tod um; und da sie ihn in Handen hatten, wollten sie ihn nicht richten
nach ihrem Gesetz, sondern der oberherrlichen Justiz Giberlassen. Johannes macht uns auf
diesen Umstand aufmerksam, indem er hinzusetzt: ,,auf dass erfiillet wiirde das Wort Jesu,
da er deutete, welches Todes er sterben wiirde." Dabei musste es rechtlich zugehen. Die
Hohenpriester wollten haben, der Richter solle ihn ohne Verhdr, bloB auf ihr Wort und
Anklage, zum Tode verurteilen. Pilatus aber will der Gerechtigkeit ihren Lauf lassen, die



-06 -

Sache untersuchen, und ein ordentliches gerichtliches Verhdr anstellen. Dadurch sollte
Jesu Unschuld offenbar, und auch gegen seine Verklager bezeuget werden, dass er
gerecht sei: ,Ich finde keine Schuld an diesem Menschen." Nichts desto weniger muss
Jesus haften flir das, was er nicht getan hat, und fir den Schuldigen, der ihm an die Seite
gestellet wird, das Urteil auf sich nehmen. Was nun dabei von Menschen, die damit zu tun
hatten, und nach ihren mérderischen Absichten in der duBersten Ungerechtigkeit geschah,
das war in Absicht auf Gott und nach der Blirgschaft, die Jesus fiir die Sinder geleistet
hatte, eine Prozesshandlung der héchsten Gerechtigkeit. Der von keiner Siinde wusste,
ward zur Siinde gemacht: der Gerechte musste das Unrecht der Ubrigen als sein eigenes
tragen (2. Kor. 5,21).

Jesus wusste allein und erkannte, was hierunter Uber ihn nach Gottes Rechten
gemeinet war. Deswegen bezeugt er auch gegen die Obermacht des Richteramts des
Pilatus die geziemende Achtung um Gottes willen, der ihm diese Gewalt libergeben hatte,
und spricht zu ihm: ,,Du hattest keine Macht iber mich, wenn sie dir nicht ware von oben
her gegeben." Darum lasst Jesus auch auBerlich das Gericht Gber sich ergehen, als ob er
der gréBte Ubeltdter und ein Verbrecher der Majestit wére. Und wir sollen an dieser
Verhandlung erkennen lernen, was an unserer Statt mit ihm vorgenommen worden, und
wie er die Schuld der boshaftesten Siinder und der ganzen Welt gerichtlich vor Gott auf
sich genommen habe. Jesus sieht auch diesen seinen Gerichtstag an als einen allgemeinen
Prozesstag der ganzen Welt. Davon zeuget er selbst, da er in der Vorstellung seines
allernachst bevorstehenden Leidens und in dem Vorblick der darauf folgenden Verklarung
sprach: ,Jetzt geht das Gericht Gber die Welt; jetzt wird der First dieser Welt ausgestoBen
werden" (Joh. 12,31). Jetzt wird es bald seinen richterlichen Ausschlag bekommen, wer
die Herrschaft Gber die Welt haben solle; jetzt wird der angemaBte First der Welt, der auf
sein Siegesrecht pochte, gerichtlich abgewiesen, verurteilt und von seinem bisherigen
Besitz abgetrieben werden. So wurde das Gericht auch gegen allen Vorwurf des Satans
zum Sieg ausgefiihret, dass der Raub dem Riesen genommen wurde (Jes. 49,24). Aber
der wirkliche Ausschlag dieser ganzen Sache stand allein in Gottes Hand, und wurde auf
eine solche Weise dargetan und offenbaret, dass weder der weltliche Richter noch seine
Anklager noch der Satan den Sieg dieses Gerechten vermuteten. Jesus hatte Gott, seinem
Vater, seine Sache befohlen. Er stand im Gericht, bis ihn der Vater rechtfertigte und seine
Gerechtigkeit zum Heil der Welt offenbarte. Von seinem Gott erwartete er den Ausschlag.
In solchem Vertrauen sagt er bei Jesaja (Kap. 50,8): ,Er ist nahe, der mich rechtspricht:
wer will mit mir hadern? wer ist, der Recht zu mir hat?" Das bewies der Vater durch seine
Herrlichkeit, wodurch er Jesum, unsern Blirgen, auferwecket hat von den Toten. Dadurch
war augenscheinlich klar und auch in dem AuBern und Sichtbaren dargetan, dass das
Lowenlamm Uberwunden, das ist, die Sache gewonnen und den Sieg in dem
Gerichtsprozess der Welt erhalten habe (Offb. 5,5). Ich konnte nicht umhin, den Ausgang
desselben mit einem Wortlein zu bertihren. Denn von diesem Ausschlag lasst es sich erst
mit Freuden auf den ganzen Handel zuriick sehen, und zu unserem Trost erkennen, was
dadurch an uns geschehen. Und diesem Segen wollen wir nun nachdenken, und erwdagen:

2. was uns Jesus hiermit besonders erworben und zuwege gebracht habe?

Kurz, wir sind dadurch dem Gericht entgangen und von aller Anklage
frei gemacht worden. Das ist an Barrabas abgebildet. Dieser geht daruber frei aus, da
Jesus mit ihm in Vergleichung gestellt wird. Er wird nicht einmal vor das Gericht gefordert,
ein Urteil abzuwarten. Der Gerechte, der untadelige Jesus muss flir den notorischen



-97 -

Ubeltiter haften, damit diesem kein Leid widerfahre. Das hat uns Jesus durch seine
Gerechtigkeit, in welcher er sich mit aller unserer Schuld in das Gericht gestellet und uns
vertreten hat, zuwege gebracht! Nach ausgehaltenem Gericht erlangte er die
Rechtfertigung fur uns. Denn der Segen, die Frucht seiner Vermittlung sollte unser sein.
Die Absicht Gottes ging dabei auf unsere Befreiung und Losgebung aus dem Gericht.
Darum wird dem Siinder auf den Glauben an Jesum so viel geschenket, dass er nicht in
das Gericht kommt, sondern aller Behelligung auf einmal entgangen, und vom Tod zum
Leben herlber geschritten ist (Joh. 5,24). Das ist eine groBe Sache, eine herrliche
Wohltat, die wir von dieser vor Gott und Menschen gerichtlich mit Jesu vorgenommenen
Handlung zu genieBen haben. Es kommt zur vollen Erkenntnis des Evangeliums viel darauf
an, diese Wahrheit recht einzusehen.

Um Jesu, unsers Mittlers, willen wird uns nicht nur die wohlverdiente Strafe
geschenket, sondern auch alle Anklage, die wider uns sein kann, aufgehoben. Wer der
heiligen Verdienste seines Erldsers durch den Glauben teilhaftig und mit ihm zu dem
Genuss seiner Gerechtigkeit vereiniget worden ist, der darf nicht nur keine Strafe mehr
furchten und gewartig sein, sondern er ist auch befugt, keinen Vorwurf mehr anzuhdren,
keine Anklage wider sich anzunehmen, sondern in Jesu eine voéllige Freiheit von allem, was
ihn belangen koénnte, zu behaupten. Es kann keine Handschrift mehr wider ihn
aufgewiesen werden, denn sein Mittler hat sie getilget und zerrissen, dass sie auf ewig
unguiltig ist (Kol. 2,14). Das Gesetz darf ihn nicht mehr schrecken; denn es kann ihn nicht
mehr belangen, weil er in Christo Jesu ist. Christus ist des Gesetzes Ende worden (Rom.
10,4). Er darf sich nicht mit demselben einlassen, dass es ihn dringen, angstigen, und als
einen Straffalligen angeben, und vor dem Richter wider ihn sprechen kdnnte. Sein eigen
Gewissen darf nicht mehr wider ihn zeugen, sondern er kann nun die Ansprache eines
guten Gewissens gegen Gott fihren um des unwidersprechlichen, offenbaren Ausschlags
willen, den es mit seiner ganzen Sache in der Auferstehung Jesu Christi bekommen hat,
(1. Petr. 3,32). ,Wer an ihn glaubet, der wird nicht gerichtet;™ das ist, er wird nicht durch
ein Gericht, so Uber ihn ginge, zu geblihrender Strafe hingewiesen (Joh. 3,18). Auch der
Satan, der groBe Verklager vor Gott, ist verworfen und ausgestoBen. Er darf nichts mehr
vor Gott bringen (Offb. 12,10). Es wird alles zunichte gemacht und zu Schanden, was sich
wider eine Seele, die in der Gerechtigkeit Jesu Christi stehet, auflehnen will. Sie ist durch
das Gericht, das ihretwegen Uber Christum, ihren Herrn, ergangen, frei geworden. Und
darinnen besteht der tapfere, der sieghafte Glaubensmut, den die Glaubigen zur Ehre der
Leiden Jesu beweisen sollen, dass sie sich von nichts, was ihnen vorher entgegenstand
und Schrecken machte, mehr anfechten und behelligen lassen. Darum will Paulus gerne
diesen vollen Sinn der evangelischen Glaubenswahrheit den redlichen Herzen einpragen,
und ihre Freimitigkeit dadurch starken, wenn er (Rém. 8,31) ganz herzhaft spricht: ,Ist
Gott fiir uns, wer mag wider uns sein?" Sind nun alle Rechte Gottes auf unserer Seite, wer
will noch ein Recht wider uns anbringen? Hat er seines eigenen Sohnes nicht geschonet,
sondern ihn, den Lieben, fur uns alle in die Schuld, in das Gericht, in die Strafe
dahingegeben: wer will nun wider die Auserwahlten Gottes noch eine Klage fiihren und sie
beschuldigen? Gott hat ja ihre Sache schon gerichtet an seinem eigenen Sohn; wie sollte
er nun mit ihm nicht alles schenken und auf ewig aufgehoben sein lassen? Hiermit wird
uns von dem Apostel angegeben, was es uns austrage, dass sich Christus flir die
Ungerechten dargestellet hat, und wie weit es reiche, dass er fir sie dahingegeben
worden.

Darin soll sich nun unser Glaube (ben! Das soll uns angelegen sein, dass wir dieser
vollen Frucht von dem Gerichtsprozess Jesu teilhaftig werden. Weniger soll es nicht sein,



- 08 -

was wir davon in unserm Herzen und Gewissen erfahren, als hier Paulus mit groBer
Freudigkeit zu einem allgemeinen Recht aller Glaubigen, die mit Jesu vereiniget sind,
angibt. Darum ist es nétig, dass wir uns noch weiter besinnen, und auch bedenken,

3. wie wir diese Leiden unsers Erlésers zum Nutzen anwenden, und die

Frucht davon genieBen sollen.

Ich will davon nur drei Hauptumstdnde zur Erinnerung anflihren, die uns allesamt
sehr nahe angehen.

O Lasst uns auf Jesum in diesem seinem Leiden schauen, und
an ihm sehen, wie der Sinder Sache vor Gott, ihrem Richter,
gestanden. Wir waren in der Schuld, wir waren dem géttlichen Gericht verhaftet. Das
ist der Hauptpunkt, worauf es in der Erkenntnis der Stinde ankommt. Und dieser wird uns
nun auch an Jesu in seinem Leiden gezeiget und vor Augen gestellet. Ich will gleich
deutlicher sagen, wohin meine Rede zielet. Die Slinde richtet allemal groBes Verderben an.
Und wenn der Mensch siehet und erfahrt, in was flir Verderben nach Seele und Leib er
durch seine Versiindigung gerat, so kann er auch dadurch einen Abscheu und Hass gegen
die Siinde bekommen, und wiinschen, dass er alles dieses Verderbens samt seiner
Ursache, der Sinde selbst, los werden modchte. Das auBert sich vornehmlich bei
verninftigen Gemdutern, welche die Folgen der Dinge Uberlegen, und etwa noch einige
Achtung fiir die Tugend und Rechtschaffenheit haben. Ja, da uns jetzt so viele Wahrheiten
Gottes bekannt gemacht werden, und man wohl weiB, dass uns die Slinde in das ewige
Verderben stiirze, so will man nicht gerne in ein solch entsetzliches Verderben geraten.
Man ist sich nicht selbst so feind, man génnt sich etwas Besseres. Aber wie weit reicht in
solcher Uberlegung die Erkenntnis der Siinde? Das kann noch immer aus Eigenliebe
geschehen, und die Rechte Gottes nichts desto weniger hintan gesetzt werden. Manchen,
die noch meinen, sehr ernstlich gegen die Siinde zu stehen, ist es dabei nicht um Gott und
seine Ehre, sondern nur um sich selbst zu tun. Sie jammern wohl auch tber ihr Verderben,
und es ist ihnen leid, dass sie sich dadurch so viel Unheil zugezogen haben. Aber das
geht ihnen am wenigsten dabei zu Herzen, dass sie wider Gott und seine Heiligkeit
gehandelt und sich an ihm verschuldet haben. Sie entziehen sich doch bei aller Not, die sie
drickt, bei aller Reue Uber ihre Siinden, bei allem, was sie in der BuBe mit groBem Ernst
vornehmen, ja ich darf sagen, bei allem Seufzen und Flehen, dass ihnen Gott nach seiner
Erbarmung begegnen und sie aus dem Verderben retten wolle, dem gerechten Urteil
Gottes, das Uber die Siinde ergehet. Und das ist ein Kennzeichen, dass das Herz, so
grauelhaft ihm auch die Siinde ware, doch noch nicht aufrichtig gegen Gott ist, und ihm
seine unweigerlichen Rechte noch nicht gerne zugesteht.

Es mag auch dieses bei manchem die Ursache sein, dass er in der angefangenen
BuBe stecken bleibt, und immer Uber sich jammert, dennoch aber seine Last an einem fort
mit sich herumtragt, und weder zum Glauben noch zum Frieden gelangen kann. So ist es
mit David einige Zeit gegangen, der aus Erfahrung das wichtige Nota bene hinzusetzt: ,In
des Geist kein Falsch ist. Denn da ich’s wollte verschweigen." Wie so? die Tat war ja
offenbar; sie war ihm auch in seinem Gewissen gerliget, und hatte ihm Angst, Heulen und
Schreien ausgepresst. Die Not verzehrte ihm das Mark in seinen Gebeinen, dass er
dartber verschmachtete. Und doch war noch ein Falsch in seinem Geist, er handelte nicht
aufrichtig mit Gott wegen seiner Slinde. Er wollte sich vor Gott nicht so schuldig angeben,
als ihn die Gerechtigkeit Gottes schuldigte. Das heift verschweigen. So lang war die



-99 -

Hand Gottes schwer auf ihm, und lieB nicht ab, bis er sich in das Licht Gottes stellte, und
den redlichen Sinn fasste: Ich will dem Herrn (also dem Herrn wollte er es nicht gerne
zugestehen, sondern verschweigen) meine Ubertretung bekennen, mich vor ihm
darstellen, wie ich bin, und wie mich sein Auge siehet und richtet. Da war bald Vergebung
da (Ps. 32,3.5). In gleichem Sinn bezeugt David auch (Ps. 51,5.6), was das wichtigste und
der Hauptpunkt bei seiner Vergebung gewesen, wenn er sagt: ,Ich erkenne meine
Missetat, und meine Siinde ist immer vor mir. An dir allein, nicht nur gegen mich selbst zu
meinem Verderben, nicht nur gegen meinen Nachsten zu seinem Ungliick und Schaden,
nicht nur an dem ganzen Volk durch das gestiftete Argernis, sondern an dir, an deiner
Ehre, an deiner Liebe, an deinem Gesetz hab’ ich gesiindiget, und das Ubel, so ich
begangen an dir, meinem Herrn und Gott getan."

Der Slinder hat es demnach vornehmlich mit Gott zu tun. Seine Sache muss vor
Gottes Gericht ausgemacht werden. Vom Thron der Heiligkeit muss ihm der Ausschlag
kommen. Denn alle Siinde wird wider Gott begangen. Darum muss der Sinder seinem
Herrn und Gott sein Recht zugestehen und sich dem Gericht Gottes nicht entziehen. So
lang er sich dessen weigert, so kann er nicht in die Gemeinschaft Jesu kommen, und an
seinen Verdiensten Teil haben. Denn Jesus hat sich flir uns allen Rechten Gottes
unterworfen, und sich in das Gericht wegen unserer Sinden gestellt. Ein solcher
widersteht in seinem Sinn und Bezeugen, und widerspricht noch dem Leidensprozess Jesu,
seines Mittlers. Er will nicht der sonderlich berilichtigte, der offenbarlich ungerechte
Barrabas sein, flr den Jesus das Urteil tragen muss. Soll uns Jesu Verdienst zu statten
kommen, soll kein Gericht iber uns bleiben, so missen wir aufrichtig mit Gott umgehen.
Wir sollen nur Stinder sein vor ihm; und was uns sein Gesetz vorriickt, ohne Falsch
zugestehen und bekennen. Alsdann wird uns die Siinde erst so slindig, als sie vor Gott
angesehen wird (R6m. 7,13). Da lernt man erst recht einsehen, wie man Uber sich denken
solle. Da verschwindet aller Trotz und Unmut; da kann man sich erst recht beugen, und
mit einem sunderhaften Sinn, mit weichem Herzen, mit williger Verehrung aller Rechte
Gottes, mit tiefster Beschamung der Stinder sein, der man in Gottes Reich geworden ist,
und sich auf bloBe Gnade um des Mittlers Jesu willen ergeben. In solcher Ordnung lernt
man auch erst recht glauben und von Herzen annehmen, dass Christus flir uns gelitten,
und unsere ganze Sache vor Gott ausgerichtet und mit allen ihren Folgen vollendet habe.
In dieser Art lernet man auch erst

® bei dem Aufschauen auf Jesum den groBen Hauptartikel
recht glauben: ,Christus fir uns." denn darauf beruht der Grund unsers Heils.
Aber es ist nicht mit einem leeren Vernunftschluss getan, dass man die Kraft dieser
Wahrheit erfahret und den Zweck dieses Evangeliums erreichet. Berede sich ja niemand,
dass er vor Gott mit einem solchen Glauben bestehen wolle, der nur aus einer
eigenmachtigen Deutung und verninftigen Zueignung herkommt. Da gehort das ganze
Herz dazu, bis man sich das in Wahrheit zueignen und nach dem greifen kann, was Jesu
Christi ist.

Manche unlautere Seelen, denen ihr Sindengrauel aufgedeckt wird, wollen sich
geschwind damit helfen, und ihren Schmerz, der ihnen Uber der Erkenntnis ihrer Siinden
aufgeht, dadurch erleichtern, dass sie sich mit der oft gehérten Wahrheit: ,Christus hat ja
fir uns geblBet," Ihre unruhigen Gedanken zu vertreiben und ihr Gewissen selbst zu
stillen trachten. Und damit kommen sie niemals weder zu rechter Erkenntnis ihres
sindigen Zustandes noch zu einem lebendigen Glauben an Jesum. Es wird ihnen auch
diese Wahrheit nie kraftig am Herzen, dass Christus flir unsere Siinden sich dargegeben.
Eben weil Christus die Slinde so auf sich nahm, wie sie im Gericht Gottes geschatzt wurde,



- 100 -

so hat er damit gezeiget, dass er dem Recht Gottes und der Forderung des Gesetzes an
die Slnder nichts vergeben, noch die Siinde leichter und geringer nehmen wolle, als
einmal vor dem Thron der Majestat darlber erkannt worden. Er hat gehasset die
Ungerechtigkeit, und derselben im geringsten nichts eingerdaumt noch ubrig gelassen.
Deswegen ist die trostliche Grundwahrheit des Evangeliums: ,,Christus fur uns," nicht dazu
gegeben, dass man die Siinde desto geringer schitzen, und seine Ubertretungen desto
weniger erheblich nehmen dirfte. Das ist der falsche Sinn derjenigen, die das Evangelium
auf Mutwillen ziehen, und weder Siinde noch Gnade je recht erkennen lernen. Die Sinde
ist und bleibt unter Gottes Gericht, wie es einmal darliber gefdllt und ausgesprochen
worden ist. Sie kann in Ewigkeit von Gott und seinem unwandelbaren Gesetz nicht anders
geschatzet werden. Jesus, unser Mittler, hat auch in diesem gerechten Ausspruch eine
Anderung gemacht noch zu machen begehret. Er hat sich vielmehr dem allem unterzogen,
was auf die Sinde geleget war. Um Christi und seiner Verdienste willen darf man nicht
denken, als wenn das Gesetz libertreten und wider Gott slindigen nicht so erheblich und
strafwlirdig ware. Aber darum gab er sich in unsere Schuld, dass durch ihn der Slinder
dem Gericht enthnommen wirde. Wenn nun dem Menschen das Gericht Gottes vor Augen
steht; wenn an ihn die richterliche Frage von Gott her wie an Adam kommt: Wo bist du?
Wenn ihm seine Slinde Furcht und Schrecken vor Gott erwecket: da wird ihm erst recht
wichtig, dass Jesus schon fiir ihn im Gericht gestanden ist. Da wird es Ernst, sich mit
ganzem Verlangen nach demjenigen umzusehen, der das Urteil der Slinde getragen hat.
Da wird einem das Wortlein flir mich erst recht kostbar und siiBe. Da wendet sich das
ganze Herz zu Jesu, und denkt: ,Nun wisst’ ich weder aus noch ein, und misste gar
verloren sein, wenn ich dies Wort nicht hatte." Da schmiegt man sich als ein rechter armer
Sinder unter Jesu Vermittlung, erkennet seine BIl6Be, sieht an sich nichts als
Verdammniswirdigkeit, kann sich mit gar nichts mehr behelfen, sondern muss sich selber
die Hdlle und ewiges Verderben zusprechen, wenn man nicht Jesum wiisste, und sich
dessen annehmen dirfte, dass er das Gericht flr die Stinder schon ausgehalten und zum
Sieg ihrer Lossprechung ausgeflihret hat. Da sieht der Glaube, der durch die Kraft des
verklindigten Evangeliums erweckt, erst recht, was er vor sich hat, und wird aus Not
gedrungen, dasjenige zu ergreifen, was dem Sinder zur Freiheit helfen kann.

Darin hat der Glaube erst sein eigentlichstes und vornehmstes Geschaft, wenn sich
der Schuldner sieht und findet in allem dem, was mit Jesu seinetwegen vorgegangen. Und
da wird es erst Wahrheit, sich die Gerechtigkeit seines Mittlers und Versiihners
zuzueignen. Man handelt dann mit Gott und mit Jesu Christo in einem Glauben. Man
vereiniget sich mit Jesu und allen seinen Leiden, damit man nicht fir sich allein und in
seiner eigenen Verwerflichkeit vor Gott stehen misse. Man gibt Jesu die Ehre mit inniger
Zuversicht (denn das ist des Glaubens Art, R6m. 4,20), dass sein Tun fur uns gelte, und
seine Darstellung in unserer Gerichtssache den Ausschlag gebe. Man beruft und halt sich
nur an die Wurdigkeit, wonach Jesus in dem hochsten Gericht unverwerflich worden ist.
So zieht man im Glauben Jesum an, und wird inniglich mit ihm bekannt und verbunden. O
was fir Wirkungen gehen da im Herzen vor! wie gibt man sich dem Heiland hin! wie
wickelt man sich in seine Verdienste ein! Wie macht sich der Glaube mit ihm so viel zu tun!
bis man weiB und durch seine Gnade empfindet, dass man nun nicht allein und nur flr
sich, sondern mit Jesu und in seiner Gemeinschaft vor den Vater tritt und um gnadige
Vergebung aller Schuld anhalt. Da kann man erst mit volligem Vertrauen zu Gott beten:
,Herr, gehe nicht ins Gericht mit deinem Knecht" (Ps. 143,2). Du hast ja einmal das
Gericht Uber deinen Sohn vollendet, und uns Sindern in ihm die Rechtfertigung
geschenket. Siehe an deinen Sohn, der sich fiir mich und alle meine Siinden verblirget
hat! In ihm lass mich deine Gnade finden und genieBen. In ihm und um seinetwillen



- 101 -

rechtfertige mich von allen meinen Stinden. Sprich ein Wort von deinem Thron, dadurch
mein Gewissen gestillet und alle meine Schuld vor deinem Angesicht getilget werde.

So kann die Wahrheit: der Gerechte fir die Ungerechten, in die Kraft gehen, und das
Herz seliglich erfahren, dass uns Christus von Gott zur Gerechtigkeit worden sei (1. Kor.
1,30). Lasset es also auch hierin nicht bei der bloBen Erkenntnis und Betrachtung der
trostlichen Wahrheit bewenden, sondern gebet euch wirklich in diese Ordnung des Heils
mit ganzem Herzen, und

©® erfahret selbst, was euch euer Erldéser durch sein
anhaltendes Gericht erworben hat. Was halfe uns seine Mihe und Treue,
wenn wir diese Gabe nicht empfingen, sondern unter unserm Gericht nichts desto weniger
liegen blieben, und des letzten Ausschlags an jenem groBen Tage mit Furcht und
innerlicher Bangigkeit erwarten mussten, als wenn kein Jesus ware, und kein Mittler je fur
uns gestanden ware? Dies Evangelium wird darum verkiindiget, und den Sindern
angetragen: Lasset euch versiihnen mit Gott! damit sie den Uberschwang der erworbenen
Gnade gegen allen ihren Siinden, und die reiche Gabe der Gerechtigkeit in Christo Jesu
gegen aller ihrer Schuld von Gott empfangen, und alsdann haben und im Frieden Gottes
genieBen mochten. Darauf dringt Paulus in dieser Stelle (R6m. 5,17), und sagt deswegen
mehr als einmal von empfangen, von haben, von genieBen im Glauben, zu
einem freudigen Ruhm an Gott durch Jesum Christum, unsern Herrn. Was der Glaube
sucht, das soll er auch finden; was er begehret, das soll er auch empfangen; und wie
ihm Jesus Christus worden ist, so soll er ihn auch haben nach vollem Recht des einigen
Testaments in seinem Blut. So weit kehret sich die Sache des armen Siinders um, wenn er
statt des unertraglichen Gerichts gerechtfertiget wird auf seinen Glauben an Jesum! So
vollkommentlich wird alles ausgemacht, was ihm sorglich war, und dagegen Friede, groBer
Friede geschenkt gegen Gott durch seinen Heiland, dass er nun in der Gnade stehet und
ich der Liebe Gottes getrdsten kann, wie er vorher unter dem Gericht stand und sich
vordem Zorn alle Augenblicke fiirchten musste.

O es ist eine groBe und selige Sache um diese vollige Aufhebung des Gerichts, das
Uber dem Sinder schwebte! Das ist der Preis der vollendeten Arbeit unsers Mittlers, dass
das Gewissen vollendet wird und alle Furcht und Bangigkeit gar aus dem Herzen
verschwindet! Das ist die Ehre Gottes in dem Reichtum seiner neutestamentlichen Gnade,
dass er gar nichts aufbehdlt, sondern alles gar schenkt und das Herz vollen Frieden
schmecken und genieBen lasst. Ihr Lieben! wem es Ernst ist, wem es von Herzen
angelegen ist, die Frucht der Leiden Jesu zu empfangen, und seiner Verdienste zum Heil
seiner Seele teilhaftig zu werden, der halte an mit aufrichtigem Herzen in seiner erweckten
Glaubensbegierde, bis er erfahrt zur Ruhe seines Herzens und zu einer freudigen
Ansprache an Gott, was fiir ein Segen ihm in der Gemeinschaft, in welcher sich sein
Erléser seiner schon einmal vor Gott angenommen hat, bereitet und geschenket sei. Stillet
und beruhiget euch nicht nur mit einigen abwechselnden Gnadenblicken; gebt euch nicht
mit einiger Empfindung des Trostes zufrieden, der euch manchmal entgegen kommt und
euch die heimliche Not eures Herzens ein wenig erleichtert. Jesus hat euch mehr
erworben. Um seiner Vollendung willen hat euch der Vater auch mehr zugedacht und in
dem Evangelium seines Sohnes angeboten. Ergreifet, was euer ist nach dem ewigen
Testament, so werdet ihr Ruhe finden und Frieden erlangen in euren Seelen. Die Gnade
der Rechtfertigung reicht weit, und nimmt das ganze Herz ein. Das Zeugnis des heiligen
Geistes bekraftiget und versiegelt alsdann den neuen und seligen Gnadenstand, in
welchem man sich gegen Gott und seinem Sohn Jesu Christo ansehen und achten darf.
Und auf das Kinftige ist man nichts als Liebe von ihm gewartig.



- 102 -

Die Probe und das eigentlichste Merkzeichen, dadurch man in sich selbst und in dem
Innersten seines Herzens gewahr werden kann, dass man diese Gabe empfangen habe, ist
dieses: wenn den begnadigten Siinder nichts mehr schrecket, was er sich auch riickwarts
oder vorwarts besinnen mag; wenn ihm Friede und Freude im heiligen Geist aus seinem
Innersten antwortet, sofern er sich in seiner Unwirdigkeit ansieht und darstellet, wenn
keine Furcht im Herzen Ubrig geblieben ist, sondern die mitgeteilte Liebe die peinliche
Furcht, welche das Herz gegen Gott bléde machte, ausgetrieben oder verschlungen hat;
wenn man nun Freudigkeit hat auf den Tag des letzten Gerichts; der allen andern, die
nicht in Christo Jesu sind, so schrecklich sein wird; wo sie auch bis dahin nichts hatte
schrecken konnen (1. Joh. 4,17). Solchen heitern Gnadenstand preist uns das schdne
Kirchenlied an, und halt ihn uns aus der Erfahrung und siiBen Empfindung eines
gerechtfertigten Sinders vor, wenn es heiBt: ,,Nun weif3 und glaub’ ich feste, ich riihm’
auch ohne Scheu, dass Gott, der Allerhéchste, mir ganzlich ginstig sei." Was hat es fur
Grund? ,Der Grund, wo ich mich griinde, ist Christus und sein Blut, sein ganzes heiliges
Verdienst. An mir und meinem Leben ist nichts auf dieser Erd’ (ich bekenne, dass ich ein
unwirdiger, verwerflicher Slinder bin); was Christus mir gegeben (seine Gerechtigkeit),
das ist der Liebe des Vaters wert." (Das ist dem Vater angenehm, damit kann ich vor Gott
bestehen.) Worin zeigt sich nun diese erlangte Seligkeit? ,In ihm meinem Heiland) kann
ich mich freuen, hab’ einen Heldenmut, darf kein Gerichte scheuen, wie sonst ein Slinder
tut" (und tun muss, so lang er auBer Jesu ist). Aber wie steht es im Herzen wegen des
Kinftigen? ,Nichts, nichts kann mich verdammen, nichts nimmet mir mein Herz (ich habe
nicht mehr Ursache, mich durch irgend etwas niederschlagen und bléde machen zu
lassen); kein Urteil mich erschrecket, kein Unheil mich betribt (das darf nicht mehr an
mich gelangen, weil mich mit Fligeln decket mein Heiland, der mich liebt." Weil ich nun
unter Jesu Bedeckung stehe, und seine Gerechtigkeit mein Schild und mein Panier ist.)
Das ist der Sinn und die Lehre unserer evangelischen Kirche, nach der Erfahrung
ausgesprochen. Da wird das Leiden Jesu recht zum Nutzen angewandt, wenn unser
Glaube auf diese Seligkeit gerichtet ist. Ja, da wird es wirklich und in der Tat an uns
gewandt, wenn wir diese Seligkeit empfangen.

Ach, dass es in aller Zuhérer Herzen dahin und zu diesem freudigen Ausschlag kdme.
Inzwischen bleibt doch der Preis seiner Miihe, seiner willigen Darstellung, seiner zum Sieg
unter dem Gericht ausgeflihrten Gerechtigkeit, dass uns so viel erworben ist. Wer wollte
gerne zuricklassen, was er jetzt unfehlbar erlangen und haben kann, sofern er noch
ernstlich auf sein Heil denkt? Erfahret es, genieBet es aus der Gabe Gottes zur Ehre Jesu
und seiner vollkommenen Verdienste und zum unaussprechlichen Wohl eurer Seelen in
Zeit und Ewigkeit!



- 103 -

11. JIredigt

Jlesus bekennt vor lﬁilatus, dass er ein l’(ﬁnig sei.

Johannes 18,33 — 38

Da ging Pilatus wieder hinein in das Richthaus, und rief Jesum, und sprach zu ihm:
Bist du der Juden Konig? Jesus antwortete: Redest du das von dir selbst, oder haben’s dir
andere von mir gesagt? Pilatus sprach. Bin ich ein Jude? Dein Volk und die Hohenpriester
haben dich mir dberantwortet. Was hast du getan? Jesus antwortete: Mein Reich ist nicht
von dieser Welt; ware mein Reich von dieser Welt, meine Diener wiirden darob kdmpfen,
dass ich den Juden nicht lberantwortet wirde; aber nun ist mein Reich nicht von dannen.
Da sprach Pilatus zu ihm: So bist du dennoch ein Konig? Jesus antwortete: Du sagests,
ich bin ein Kénig. Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, dass ich die Wahrheit
zeugen soll. Wer aus der Wahrheit ist, der horet meine Stimme. Spricht Pilatus zu ihm:
Was ist Wahrheit? Und da er das gesaget, ging er wieder hinaus zu den Juden, und spricht
zu ihnen: Ich finde keine Schuld an ihm.

Lukas 23,5 - 12

Sie aber hielten an und sprachen: Er hat das Volk erreget, damit dass er gelehret hat
hin und her im ganzen jidischen Lande, und hat in Galilda angefangen bis hierher. Da
aber Pilatus Galilda horete, fragte e, ob er aus Galilda ware? Und als er vernahm, dass er
unter Herodis Obrigkeit gehdrete, tbersandte er ihn zu Herodes, welcher in denselben
Tagen zu Jerusalem war. Da aber Herodes Jesum sahe, ward er sehr froh, denn er hatte
thn léngst gern gesehen, denn er hatte viel von ihm gehdret, und hoffte, er wirde ein
Zeichen von ihm sehen. Und er fragte ihn mancherlej, er antwortete ihm aber nichts. Die
Hohenpriester aber und Schriftgelehrten standen und verklagten ihn hart. Aber Herodes
mit seinem Hofgesinde verachtete und verspottete ihn, legte ihm ein weilBes Kleid an, und
sandte ihn wieder zu Pilatus.

Eingang.

beruft sich gar ernstlich darauf, da er seinem lieben Timotheus vorhdlt, er solle
lauterlich und standhaft bei der erkannten Wahrheit bleiben (1. Tim. 6,13). Wir
kdnnen demnach aus dem Gebrauch, den der Apostel von diesem Bekenntnis
macht, die Anleitung nehmen, wie betrachtlich und wichtig uns dasselbe sein, und auch
unsere Herzen und Gewissen an Jesum und seine Wahrheit binden solle. Es bleibt
dasselbe zu einem Zeugnis an alle, die von Jesu Leiden héren, und zu einer Anforderung
der Bestandigkeit an alle, die sich einmal auf die Glaubenswahrheit ergeben haben. Wir
wollen es jetzt auch unserm Herzen und Gewissen vorhalten. O, dass es uns sein Geist
selbst, der Jesu Leiden verklaret, recht nahe an unsere Herzen legen, und unsern Sinn auf

E as ist das schone Bekenntnis, welches Jesus vor Pilatus bezeuget hat! Paulus



- 104 -

Jesum dadurch ermuntern und starken mdge! In dieser Absicht will ich eurer Liebe zu
betrachten vorstellen:

Das schone Bekenntnis des leidenden Jesu vor Pilatus.

Wir haben dabei zu bedenken,
1. Wie er dasselbe bezeuget habe? oder den Inhalt desselben;

2. Wie er dariber verachtet und geschmahet worden? oder die,
Schmach desselben;

3. Wozu wuns dasselbe noch jetzt verbinde? oder die
Anwendung desselben.

Abhandlung.

Vor dem Hohenpriester und dem jildischen Rat wurde Jesus dartiber befragt, ob er
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes sei? Und er bezeugt es dem Hohenpriester vor
Allen mit groBer Freimutigkeit: ,Du sagst’s; Ich bin’s;" beruft sich auch dabei auf seine
bevorstehende Herrlichkeit, da es sich genug ausweisen und an den Tag legen werde,
dass es Wahrheit sei. Nichts desto weniger aber wird er Uber diesem Bekenntnis, so
ernsthaft und eingreifend es war, verspottet und ungebtihrlich gemisshandelt. Nun steht
Jesus vor des Pilatus Gericht. Da kam es auf die Frage an, ob er ein Kénig sei?
Der Landpfleger sage nichts Kdnigliches an ihm. Jesus hatte sich auch weltlicher Ehre und
Macht niemals angenommen, und wusste voraus, wie seine Rede ihm nur neue Schmach,
Verachtung und Leiden erwecken werde. Dennoch, da ihn Pilatus fragt: ,Bist du dennoch
ein Konig?" so kann er nicht zurilick halten. Er bezeugt mit gleicher Freimitigkeit: ,Ich
bin’s," und erklart sich darliiber zu einem Zeugnis an Pilati Gewissen. Das ist das
schdne Bekenntnis des leidenden Jesu vor Pilatus.

Wir wollen dabei betrachten

1. den Inhalt desselben, oder wie er dasselbe bezeuget habe?

Der Heiland lasst sich mit Pilatus in eine Unterredung ein, weil dieser in seiner ganzen
Sache noch fremd und unbekannt war. Der Richter soll deutlich verstandiget werden,
worauf es zwischen ihm und seinen Feinden, die ihn dem kaiserlichen Gericht Uberliefert
hatten, ankomme. Pilati erste Frage: ,Bist du der Juden Konig?" war nur aus der Anklager
Munde und falschem Angeben genommen, und schickte sich nicht zu einer geraden und
auf die Sache treffenden Antwort. Deswegen bringt ihn Jesus vorerst ndher auf den Punkt,
wie er als Richter nach dem Grund der Beschuldigung fragen, und sich die Einsicht der
Sache vorlegen lassen solle. Darauf fragt Pilatus: ,Was hast du getan, dass man dich vor
mich gebracht hat?" und hierauf legt Jesus

@ sein Zeugnis ab von der Art seines Reichs: Mein Reich ist nicht
von dieser Welt; ich begehre auch kein Kénig nach der Art der Weltreiche zu sein. Das ist
mir niemals in den Sinn gekommen, dem Kaiser Eintrag in seiner Herrschaft Gber Land und



- 105 -

Leute zu tun, und ihm Untertanen zu entziehen, oder mich mit Kriegsvolk in eine Macht zu
setzen. Hierdurch rdumt der Heiland vor allen Dingen den falschen Sinn und die
Missdeutung weg, darauf es bei Pilatus hauptsachlich ankam. Er remonstriert es ihm
ferner mit Griinden: Wenn ich ein weltliches Absehen gehabt hatte, so hatte ich es nicht
so weit kommen lassen, dass ich hier stehe. Ich hatte schon Diener gehabt, die dafir
gestritten hatten, dass ich den Juden nicht ware in die Hinde gekommen, viel weniger vor
dich gestellet worden. Allein, das ist meine Sache nicht. Mein Reich ist nicht von daher,
woher die Reiche auf Erden entstanden sind und noch entstehen. Das meinige, worin ich
Kdnig bin und heiBe, ist nicht aus dieser Welt.

Man weiB3, woher das erste groBe Weltreich auf Erden durch den Nimrod entstanden:
aus der Eitelkeit, aus dem Ubermut und Gewalttitigkeit, darin sich die Menschen
Uberhoben, und sich einer gewaltsamen Macht und Herrschaft (iber andere angemaft
haben. Das bezeuget die Schrift von Nimrod (1. Mose 10,8): ,Und der Anfang seines
Reich’s war Babel. Von dem Lande ist hernach kommen der Assur, und bauete Ninive, eine
groBe Stadt." Dahin ging der Sinn Jesu durchaus nicht, obschon die Juden gerne ein freies
Reich von solcher Art und einen eigenen Konig, der es allen andern auf Erden an Macht,
Pracht und Ansehen zuvortate, gehabt hatten. Darum bleibt durch alle Zeiten durch und so
lang es Weltreiche gibt, das feierliche Bekenntnis Jesu vor Pilatus eine konigliche
Protestation gegen alle dem, wodurch sein Reich ein Weltreich werden und sich in der
verganglichen Eitelkeit, in duBerlicher Macht und scheinbarem Ansehen festsetzen mdchte.
Wer solche Absichten hat, der ist dem Sinn und Bekenntnis Jesu gerade entgegen, und
wenn er sich in solcher Art mit der Sache seines Reichs einlassen will, so verkehrt und
verderbt er dem Heiland den Grundplan seines Reichs.

Davon hat er schon vorher zu seinen Dienern nachdriicklich gesagt: Lasst die Kénige
der Volker herrschen in ihrer Obermacht; lasst ihren Gewaltigen ihre Ehrentitel. Begehret
nicht ein Gleiches bei mir zu haben. Ihr aber nicht also (Luk. 22,26)! Jetzt aber soll es
auch als ein offentliches Zeugnis vor der hdchsten Macht der Welt selber hingelegt
werden, dass sie von dem, was Jesus auf Erden anrichte, nichts zu befahren habe. Die
Regenten der Welt sollen in dem, was sie suchen und worauf es ihnen in ihrer Herrschaft
ankommt, durch seine Verfligung nicht beeintrachtiget werden. Was aus dieser Welt her
sei, mit dem habe er keinen Verkehr. Und seine Leute sollen es auch wissen und
verstehen, damit sie sich nie auf solche Art einlassen, noch mit gleichen Waffen streiten,
wie man in dieser Welt seine Absichten zu behaupten und seine Ehre und Macht zu
handhaben pfleget. So soll das Reich Jesu auBer allem Gemenge mit dem, was aus der
Eitelkeit entstanden ist und in derselben fortgeflihret wird, bleiben, und sein Wesen ganz
in anderer Art haben! So hat sich Jesus einmal fir allemal selbst darliber erklart. Die
Weltmacht hat nun die Erklarung aus seinem eigenen Mund bekommen, und dabei soll
und wird es bleiben: was aus dieser Welt her ist, hat niemals flir Jesu Reich getaugt noch
zu Forderung desselben gedienet. Er lasst auch dergleichen Absichten in seinem Reich
nicht aufkommen. Es ware wider sein eigenes, feierliches Bekenntnis. Ach, dass nur alle,
denen noch etwas an Jesu Reich gelegen sein will, diese seine Grundmaxime recht
verstanden und sich darnach auf das genaueste richteten! es wiirde seine rechte Art und
Gestalt nach Jesu Sinn viel eher bekommen, dass man wisste, was Christi Reich auf Erden
eigentlich sein solle.

Pilatus wollte nichts davon verstehen, noch sich auf die Gedanken bringen lassen,
dass man auf andere Art Kdnig und Herr sein kénne, als er es in Rom gesehen und von
seinem Kaiser erfahren hatte. Deswegen fragt er weiter: ,So bist du dennoch ein Kénig?"
Und dadurch bekommt Jesus Gelegenheit,



- 106 -

® positive, mit geraden Worten frei zu sagen, was er flr ein
Kénig sei! ,Du sagst’s," spricht Jesus, ,ich bin ein Kbénig; ich bin dazu geboren, und
dazu bin ich auch in die Welt gekommen, dass ich der Wahrheit Zeugnis gebe." Das ist
eine weisheitsvolle Rede, daraus Pilatus selbst zu anderweitigem Nachdenken hatte
kommen kdnnen und sollen. Jesus gibt aus das vorgelegte dennoch nichts von dem
kdniglichen Amt und Namen ab; und da die Weltart bei ihm wedfallt, so bleibt ihm noch
die hochste Realitéat der Sache Ubrig: ich bin ein Kénig. Mein Absehen, mein Charakter
geht auf Wahrheit und nicht nur auf auBerlichen Schein, auf etwas, das Bestand hat und
nicht mit der Eitelkeit dieser Welt verandert wird und vergehet. Der Heiland gibt ihm mit
seinem Ausdruck viel zu verstehen, dass er ihm die Wahrheit ausdrlicklich nennt und

anfuhrt.

Jesus hatte sich bisher unter dem Volk als ein Lehrer verhalten, und allen Leuten nur
gottliche Wahrheit vorgelegt, und diese den Gemitern beizubringen gesucht. Daher gibt er
damit Pilatus so viel an: Ich gehe mit nichts anderem um, als die Wahrheit zu bezeugen;
ich begehre auch kein Reich anzurichten, als welches aus meiner Lehre entsteht. Mein
Reich ist bloB auf meine Wahrheit, und nicht auf Einbildung und auf gewaltsame
AnmaBung einer irdischen Macht und Oberherrschaft gebauet. Ich begehre nicht anders
zu herrschen, als wie die Wahrheit selbst (iber der Menschen Herzen die Oberhand
bekommt. Wer aus der Wahrheit ist, der héret meine Stimme, der gibt sich selber dazu an,
dass er in mein Reich aufgenommen werde. Und in solchem Gehalt ist mein Reich ein
allgemeines Reich, das sich nicht in die Grenzen der Lander und in die verschiedenen
Abteilungen der weltlichen BotmaBigkeit einschlieBen und einschranken lasst. Wo jemand
ist, der nach Wahrheit fragt, der wird sich zu mir finden und zu mir halten. Ich herrsche
durch meine Stimme. Ich gebrauche keine Gewalt als mein Wort; dadurch
werden mir die Herzen untertan. Das hatte doch Pilatus selber das Herz riihren und einen
Begriff von dem Vornehmen des Mannes geben kdnnen, der mit ihm so freimitig von
Wahrheit sprach.

Noch mehr: Pilatus konnte nicht ganz unbekannt sein, dass das jlidische Volk gewisse
VerheiBungen von dem Gott ihres Bundes hatte, darauf es hoffte; und das war unter allen
Vélkern schon zu einem Aufmerken geworden. Damit deutet ihm Jesus auf die Wahrheit
der VerheiBungen seines Volks, und will ihm zu erkennen eben: Meine Sache ist nicht neu
angesponnen. Es ist schon lange Wahrheit in der Welt, welche der Allmachtige seit vielen
Zeiten mit mancherlei unleugbaren Erweisungen hereingegeben hat. Auf diese Wahrheit ist
mein Sinn, Tun und Wesen gerichtet. Was Gott fiir einen Gesalbten verheiBen hat, das
geht mich an. Danach sollte man mich priifen und achten; und dariber zeigt Jesus, dass
er wisse, was er wolle. Dazu bin ich geboren, dazu bin ich in die Welt hereingekommen,
dass ich dieser Gotteswahrheit Zeugnis geben und mich darstellen solle, damit sie an mir
und durch mich erflillet werde. Die Begierde eines Weltreichs hat mich nicht in die Welt
gebracht noch unter den Menschen aufgestellt. Ich bin von Mutterleibe an nur zu diesem
Zweck bestimmt.

Und das ist es auch, davon kann ich nicht anders noch weniger bezeugen; ich habe
wirklich ein Reich, aber mein Reich ist ein Reich der Wahrheit. Ich bin ein Kdénig
der Wahrheit! Und das ist nicht mit verblimten Worten ausgesprochen, sondern da
liegt mein Bekenntnis vor dir. Nun diese Ehre, dieser Ruhm muss Jesu wider allen Dank
der Welt bleiben, dass er der Kénig der Wahrheit sei! Er ist ja dadurch schon himmelweit
unterschieden von allem, was die Kdnigreiche dieser Welt samt ihrem ganzen Wesen
besagen, er herrschet in und durch die Wahrheit. Darum wird sein Reich bestehen, wenn



- 107 -

alle Macht und alles Wesen dieser Welt wird untergehen; denn es beruhet auf der
Wahrheit Gottes.

Allein man mdchte denken: Tragt denn die bloBe Wahrheit so viel aus, dass man von
einem wirklichen Reich derselben sagen, und sich einer um deswillen einen Koénig der
Wahrheit nennen kann? Wir wollen doch dieser Sache noch ein wenig weiter nachdenken
aus demjenigen Grund der Erkenntnis, den uns das Evangelium an die Hand gibt. Jesus
sagt: Dazu bin ich geboren und in die Welt gekommen. Wir wissen nun, dass er ist
erschienen, die Werke des Teufels zu zerstéren (1. Joh. 3,8). Und was war des Teufels
erstes Werk, das er auf Erden anrichtete? Antwort: dass er die Ligen gegen die
Wahrheit Gottes aufgebracht hat, dass er Adams Herz und Sinn in die Liigen gebracht hat.
Der Anfang aller Siinde ist eine Liige wider Gott gewesen. Sobald Adam diese Liige des
Teufels angenommen hat, sobald ging das Reich der Wahrheit auf Erden unter, und die
Llge, die Falschheit kam in der Menschen Herzen und Gemitern empor. Darin konnte der
Teufel seine Macht beweisen und in der Finsternis dieser Welt herrschen (Eph. 6,12). Von
dem an, dass Adam durch Satans Beredung ein Llgner an Gott und seiner Wahrheit
geworden ist, heiBt es Uber sein ganzes Geschlecht: Alle Menschen sind Ligner
(Rém. 3,4), weil sie Stinder worden sind, und die Wahrheit Gottes in Lligen verwandelt
haben. Dariiber ist ihr Wohnplatz ein Ligenreich geworden, worin von dem ersten
satanischen Betrug an die Sinde, Ligen, Ungerechtigkeit, Irrtum, falsche Lust,
Widerstrebung der Wahrheit, Stolz, Herrschsucht, Hass, Neid und Morden im Schwang
geht. Das macht Paulus aus Gottes Munde zu einem allgemeinen Zeugnis an aller
Gewissen; wie denn geschrieben stehet: ,Da ist nicht, der gerecht sei (was ist das anders
als: in der Wahrheit bestehe?), auch nicht einer. Da ist nicht, der verstandig sei; da ist
nicht; der nach Gott frage. Sie sind alle ausgewichen (von dem geraden Wegq). Ihre Kehle
ist ein offenes Grab; mit ihren Zungen handeln sie triiglich. Es ist keine Furcht Gottes vor
ihren Augen." Wie sollte denn Wahrheit unter ihnen sein (R6m. 3,10 — 18)? So stand es
vor Gottes Augen, der lauter Wahrheit ist! Dazu ist nun Jesus in die Welt gekommen, diese
Werke des Lligners zu zerstoren und die Wahrheit Gottes wieder emporzubringen.

Gott hatte gleich anfangs wiederum ein Wort der Wahrheit in VerheiBungen dagegen
gestellt, und wer dasselbe Wort gefasst, sich daran gehalten, auf die Wahrheit der
VerheiBung getrauet und auf etwas Besseres gehofft hat, derselbe hat wieder Wahrheit
vor sich, welche der angeerbten und in dem Schwang gehenden Ligenverderbnis
entgegen stand, bis der Held, der Konig der Wahrheit, selber kam. ,Die Gnade und
Wahrheit ist durch Jesum Christum geworden™ (Joh. 1,17), hat sich wesentlich auf Erden
eingestellt, ihr gottliches Recht wieder unter die Menschen zu bringen und ein
Siegespanier der Wahrheit aufzustecken. Darum sagt der Heiland: ,Dazu bin ich geboren!™
darauf gehet mein Zweck, und gibt auch zuteuerst Pilatus unter dieser Rede, wenn er sie
hatte achten wollen, zu verstehen, er sei von oben her, er sei von daher in die Welt
hereingekommen; seine Sache habe einen andern Ursprung, Gehalt und Zweck, und sei
nicht von daher, woher sich alle Weltart schreibet.

Das mag ja wohl ein schdnes, ein grindliches, ein freimitiges, ein unter aller
Schmach triumphierendes Bekenntnis der Wahrheit Gottes heiBen. Auch hiermit zeigt
Jesus wirklich, dass er ein Konig der Wahrheit sei, der sich durch kein Ansehen der
Menschen, durch keine Furcht, durch keine angebrachte Liigen, durch keine Schmach,
durch den Tod selbst nicht von der Wahrheit Gottes verriicken lasse, sondern durch sein
Zeugnis darin bestehe. Auch dies gehdrt zu der Wirde unsers Konigs, und macht ihm die
Herzen untertan. Er ist der Herr in Gottes Reich, der Kdnig der Gerechtigkeit, der ein
gerades Zepter der Wahrheit hat, der Gottes Rechte handhabet, der nicht nur nach



- 108 -

auBerlicher Billigkeit, sondern nach der ganzen Gotteswahrheit regieret und richtet, der
dem Teufel alle seine Liigen zu Schanden macht, der einen neuen Menschen schaffen und
herstellen will in Gerechtigkeit und Lauterkeit der Wahrheit (Eph. 4,24), der nun die
Wahrheit belohnen und krénen und den Namen Gottes verherrlichen willl Und der ist
Jesus und kein anderer. Es werden ihm noch alle Zungen zugestehen missen, was er hier
bekennet: ,Ich bin’s!™ Aber hier wird er dariber verachtet und geschmahet. Wir haben
demnach auch zu bedenken

2. die Schmach, die er dariiber tragt.

So ernsthaft und nachdriicklich die Rede Jesu war, so ist sie doch Pilatus verachtlich.
Er legt einen Spott darauf, und sagt: Was ist Wahrheit? Und begehrt dariiber weiter
keine Antwort. Das ist das Schicksal der Wahrheit unter den Weltmenschen! Pilatus will
damit schmahlich so viel sagen: Wenn du kein anderer Kénig zu sein begehrest als der
Wahrheit, so kann ich Dich wohl in Frieden lassen. Das interessiert mich und mein Amt
nicht. Aber es ist nicht der Mihe wert, sich dariber den Hass der Menschen auf den Hals
zu ziehen, und sie so zu erbittern, dass sie einem dartiber auf das Leben gehen. Was ist
Wahrheit?

Aber Pilatus ist nicht allein so gesinnt, dass er sich nichts aus der Wahrheit macht; er
hat noch viele seines Gleichen, auch mitten unter dem Christenhaufen, denen doch die
Wahrheit noch bekannter geworden ist als ihm. Der Heiland sagte gleich anfangs zu ihm:
~Redest du das von dir selbst, oder haben dir's andere von mir gesagt?" Er will ihm damit
zu verstehen geben, er hatte wohl Ursache gehabt, da er unter den Juden in Jerusalem
wohne, auch sich von selbst nach dem zu erkundigen, was sich Géttliches unter ihnen
befinde. Aber Pilatus denkt darliber ganz schndde: was bekimmern mich diese Dinge? Ich
bin ja kein Jude! und bleibt auch bei dem Bekenntnis Jesu gleichgiiltig gegen alle
Wahrheit. Der Jesus mag ihm wohl ein Mann sein, der es ehrlich meint und der nichts
Bdses noch Rebellisches im Schilde fihret, aber der nicht in der Welt zu leben wei3, und
sich mit hartnackiger Vorrtickung der Wahrheit allen Leuten nur verhasst macht.

Herodes ist auch von der Art. Dieser will nur seinen Flrwitz an Jesu vergnigen, und
da ihm der Mann nicht darauf einschlagt noch Antwort gibt, so halt er ihn flir einen
simpelhaften Menschen, mit dem man nur seinen Spott treiben koénne, und denkt: Ein
solcher Koénig tritt mir unter den Juden nicht zu nahe, von dem habe ich nichts zu
beflirchten, er ist zu einfdltig dazu, den kann ich wohl leben lassen. Aus groBer
Verachtung lasst er Jesu ein kdnigliches Kleid anziehen und schickt ihn darin dem Pilatus
zurlick. So muss sich der gute Jesus noch zu ihren politischen Freundschaftsabsichten und
zu ihrer Religionsspotterei missbrauchen lassen.

Wenn nicht eine gleiche Art Menschen unter Vornehmen und Geringen in der
Christenheit entstanden ware, so wollte ich nicht so weitldaufig davon reden. Aber Jesus
wird bei dem Zeugnis seiner Wahrheit noch von vielen so verachtlich gemisshandelt, als es
damals geschehen ist. An Pilatus, an Herodes zeigt sich der rechte Weltmann, der sich
noch etwas damit weiB und sich fur klug halt, weil er nichts auf die Wahrheit halt. Und wie
weit reicht dieser Sinn in vieler Herzen! Ist es nicht so, dass vielen, die sich sonst groBen
Verstand anmalBen, nichts geringer, nichts gleichgdltiger ist, nichts, das sie weniger der
Mihe wert dlnkt, sich dabei aufzuhalten, als was Gott und géttliche Dinge angeht? Sie
haben andere Sachen zu tun, sie stehen in andern Umstanden, kdnnen und mdgen sich
darauf nicht einlassen. Das ist ihr Werk nicht. Wie viele sind, die mitten in der Christenheit



- 109 -

sich die groBte Ehre daraus machen, gegen alles, was christliche Wahrheit und
Christentum heiBen mag, gleichgiiltig zu sein und es mit kaltsinnigem Herzen bei Seite zu
lassen? Wie viele sind, welche in ihrem ganzen Leben sich noch niemals ernstlich
besonnen haben, was die Lehre Christi ausweist, geschweige dass sie den Grund
derselben je zu untersuchen begehret hatten, und wollen doch Richter Gber die Wahrheit
sein! So gross ist die Gleichgliltigkeit gegen dieselbe! Und diese kommt in der Tat von
nichts anders her als von einem unbesonnenen Ubermut, womit man die wichtigsten
Dinge verachtet und die Wahrheit samt der Liige in gleichem Wert halt. Wenn es aber nur
dabei bliebe, so mdchte es noch sein, so méchten dergleichen Gemditer ihr Teil in dieser
Welt suchen. ,Der Glaube ist doch nicht jedermanns Ding" (2. Thess. 3,2). Allein es verrat
sich ihre Widrigkeit gar bald, wodurch sie die Wahrheit Christi gerne mit Spott und
Schimpf zu Schanden machen mdchten. Ist es nicht so, dass der redliche Sinn auf
Christum und seine Nachfolge Uberall flir ein ungereimtes, simpelhaftes Wesen gehalten
wird? HeiBt es nicht gleich, wo sich Jemand nach der Stimme Jesu und seinen Worten
durchaus richten will: ,,Das geht nicht an, damit kommt man in der Welt nicht aus, darliber
wirde man ja flr einen unverstandigen Menschen gehalten." Muss man nicht gleich nicht
nur unter dem gemeinen, rohen Pobelvolk, sondern auch bei Leuten, die Verstand haben
wollen, den Vorwurf héren: ,Das ist Narrheit; willst du denn gar ein Narr werden? Ein
solcher Narr mag ich nicht werden!™ Und was bleibt fiir Schmach mit hamischem Scherz
und Spott oder mit feindtatlichem Ernst Ubrig, der nicht dem wahren Christentum angetan
wird? Das sind die Begegnisse und Leiden der Wahrheit, welche Jesus mit seinem Vorbild
bei Pilatus und Herodes versiegelt hat! Und wenn es nur nicht von solchen geschdhe, die
den Christennamen selber fiihren! Aber der Heiland weiB sie zu schatzen. Sie sind eben
aus dieser Welt; darum reden und urteilen sie auch von seiner Sache aus dem Sinn und
nach der Art dieser Welt (1. Joh. 4,5). Sie stimmen zusammen und werden dariiber gute
Freunde, wenn es wider Jesum und seine Wahrheit gehet. Man darf sich daher dergleichen
Schicksale nicht befremden lassen. Jesus bekannte doch mit aller Freimitigkeit, dass er
ein Konig, aber nicht von dieser Welt sei. Darum sucht er auch darin seine Ehre nicht,
worin man sie bei der Welt und nach ihrem Sinn sucht. Er kann sich verachten und
verspotten lassen, und bleibt dennoch der Konig, der er ist, in dem Reich seiner Wahrheit.
Wer aus der Wahrheit ist, der lernt ihn und seine Sache schon anders kennen und achten,
und dieses fuhrt mich noch darauf:

3. Wie wir uns nun dieses schonen Bekenntnisses Jesu noch jetzt annehmen

und uns dasselbe zu Nutzen machen sollen?

Der Heiland sagt noch zu Pilatus: Wenn du und deines Gleichen mir schon nicht
zugestehen noch erkennen wollet, was mein Name und mein Recht ausweiset, so suche
ich es auch nicht bei euch; es gibt doch Leute, denen mehr daran gelegen ist. Und
protestiert damit zum voraus, dass die ihm zugefligte Schmach und Verachtung seinem
Reich und seiner wahren Sache nicht zur Verkleinerung gereiche. Wer aus der Wahrheit
ist, wer noch ein Fiinklein von Gott, der allen Menschen zuvorkommt, wer eine aufrichtige
Begierde nach der Wahrheit in sich hat, wer sich nicht immer von dem Liigengeist will
betéren und gefangen halten lassen, sondern sich nach freimachender Wahrheit sehnet,
der horet meine Stimme, der fallt mir bald mit seinem Herzen zu, der nimmt mich flir den
an, der ich bin, und lasst den Zweck, warum ich in die Welt gekommen bin, auch an sich
zu Stande bringen.



- 110 -

Der Heiland macht hier einen groBen Unterschied unter den Menschen, die etwas von
ihm vernehmen. Es sind nicht alle aus der Wahrheit. Es gibt auch solche, bei welchen alles
umsonst ist, was man ihnen von der Wahrheit Jesu Christi vorhalt; die dem hellen Zeugnis
mit Hartnackigkeit widerstehen und die Augen vor dem Licht mit Gewalt zudriicken; die,
wenn sie nichts mehr einwenden kénnen, die Vorstellung der Wahrheit entweder auf einen
Scherz und Spott hinaustreiben, oder mit seichten Fragen vereiteln. Solche haben in ihrem
innersten Herzensgrunde nichts mehr, wobei die vorgelegte Wahrheit anfassen konnte,
sondern sind ganz in Falschheit gekehret. ,Ihr Herz ist wie die Erde, welche auf
empfangenen Regen nichts als Dornen und Disteln traget, die ist untlichtig (sagt Paulus
Hebr. 6,8) und dem Fluch nahe. Er heiBt sie auch Menschen, die untichtig sind zum
Glauben und zerrittete Sinnen haben, oder an ihrem Verstand verdorben sind, so klug sie
sich diinken (2. Tim. 3,8). Daher ist von ihnen nichts anders zu erwarten, als dass sie der
Wahrheit widerstehen.

Der Heiland hat auch schon in seinem Lehramt mit solchen Gemitern zu tun gehabt.
Und wie er hier sagt: Wer aus der Wahrheit ist; so sagt er dort zu ihnen: ,Ihr seid nicht
aus Gott, darum hoéret und glaubet ihr nicht. Wer aus Gott ist, der héret auch Gottes
Wort," dem schlagt es bald ein, und stimmt mit dem zusammen, womit ihm Gott schon
zuvorgekommen (Joh. 8,47), und kurz vorher sagt er zu eben denselbigen: ,Ihr seid von
unten her; Ich bin von oben her" darum kénnen wir in unserm Sinn unmdglich
zusammentreffen: ,Ihr seid von dieser Welt; Ich bin nicht von dieser Welt": Mein Wort,
mein Lehre, meine Art, meine Absicht ist nicht von dieser Welt, darum steht ihr in einem
ganz andern Grunde, als wohin meine Rede flhret. ,Darum habe ich gesagt, dass ihr
sterben werdet in euren Sinden (Vers 24). Man meint manchmal, es sollte nicht mdglich
sein, die Leute sollten sich besinnen und sich liberzeugen lassen. Aber es fehlt bei ihnen
an einer Fahigkeit, welche sie sich selbst schon lang verderbet haben; darum bleiben sie,
dessen allem ungeachtet, wie sie sind. Mit solchen ist nun nichts zu machen. Ein Zeugnis
muss ihnen einmal werden, damit sie unentschuldbar seien. Danach schweigt und leidet
man und lasst sich auf ihre spitzigen oder spéttischen und schmahlichen Widerreden gar
nicht ein. So hat es der Heiland hier vor Pilatus und Herodes auch gemacht. Er hat ein
schénes Bekenntnis abgelegt. aber hernach heiBt es: ,Er antwortete ihm auf kein Wort,
also dass sich auch der Landpfleger sehr verwunderte." Und bei Herodes: ,Er fragte ihn
mancherlei, er antwortete ihm aber nichts." Hier war nicht Zeit noch Gelegenheit, die
Wahrheit weiter zu verteidigen; alles ware umsonst angewandt gewesen. Daher zeigt
Jesus nur seine Freimutigkeit, und erweist, dass er Wahrheit vor sich habe, zu einem
Zeugnis (ber sie. Ubrigens aber gibt er sich in das Leiden. So ist es der Sache seines
Reichs, die er unter den Menschen flihret, gemaB! So hat er es hier allen seinen Knechten
zum Exempel bewiesen, dass sie sich in seine Wege verstehen, und bei einem freimitigen
Bekenntnis der Wahrheit nicht die Weltherzen zu bemeistern gedenken, sondern alsdann
getrost leiden sollen.

Aber wer aus der Wahrheit ist, wem etwas an der Erkenntnis Gottes zu seinem Heil
gelegen ist, der horet Jesu Stimme, dem wird eine Wahrheit bald am Herzen legitimiert,
dass er sich ihm ergibt und ihn fir seinen Herrn und Christ annimmt, von ihm das Heil zu
erlangen, das man von Gott nach seiner VerheiBung gewartig sein darf. Und da hat die
Wahrheit immer noch einige mitten unter dem unschlachtigen und verkehrten Geschlecht
gefunden, welche sie kennen und ihren Sinn fassen lernen. Sie trifft leicht auf die
aufrichtigen Herzen, die den innerlichen Zug Gottes nicht verwahrloset haben, noch gegen
gottliche Dinge hart und unempfindlich geworden sind. Solche sucht und sammelt Jesus in
sein Reich. Das sind seine Leute, die ihm seine Ehre und die Herrschaft Gber ihre Herzen



- 111 -

gerne zugestehen. Gliickselig ist, wem Jesu Wahrheit nicht zum Argernis wird, sondern
von ganzem Herzen anstandig, teuer und wert ist, dass er sich in allen Umstanden danach
achtet und sein Teil, sein Glick und Wohlfahrt allein bei Jesu sucht! Der ist nicht von unten
her, der denkt und lebt nicht nur nach dieser Welt; sondern der setzt sein Los auf das
herrliche Reich Jesu Christi in der Gemeinschaft seiner Auserwahlten.

Wer nun Jesum erkannt und seine Wahrheit angenommen und geglaubet hat, der soll
auch an seinem Herrn und Konige sehen und das Beispiel nehmen, wie es teils ihm in der
Welt dabei ergehen werde, teils wie er sich dabei zu verhalten habe! Schmach und Spott
wird nicht auBen bleiben; Welt musste sonst nicht mehr Welt sein. Man muss sich daher
solcherlei Begegnisse nicht an der Wahrheit irre, noch in seinem angefangenen Glauben
feig und nachldssig machen lassen. Ich weiB3, dass unter allen Versuchungen der Welt
dieses eine der empfindlichsten ist, wenn man um der Nachfolge Jesu willen, fiir einen
Toren oder Phantasten gehalten, und von Leuten, insbesondere denen, so man Verstand
zutraut, also beurteilet und verhéhnet wird. Man will doch gerne unter vernlnftigen
Leuten auch flir einen verstandigen und gescheiten Menschen gehalten sein. Dacher ist
dies die auBerste Verleugnung seiner selbst und seines eigenen Lebens, wenn man diese
Schmach willig auf sich nimmt. Aber um derselben auszuweichen und unter andern
weltgesinnten Menschen doch nicht fir simpelhaft und unwitzig angesehen und verachtet
zu werden, tut man der Welt manches zu Gefallen und richtet sich nach ihrem Sinn, Art,
Manieren und Gewohnheiten. Dadurch ist schon manches Herz, das einen guten Anfang
im Christentum gemacht hatte, zuriickgeschlagen und gefallet worden.

Allein man schaue auf Jesum, der ein solch Widersprechen von den Siindern wider
sich erduldet hat, dass man nicht in seinem Mut matt werde und ablasse (Hebr. 12,3). Der
Heiland hat weder vor Pilatus noch Herodes begehret, nach ihrem Urteil flr verstandig und
weise gehalten zu werden; sondern ohne Verteidigung, ohne Widerrede diese Schmach
getragen. Freilich kann man dies keinem Menschen, der noch an der Welt und ihrer
Achtung hangt, zumuten. Aber wer aus der Wahrheit ist, der soll billig die Wahrheit héher
achten als das Urteil der Welt, die ja im Argen liegt und die Finsternis und Ligen mehr
liebet denn das Licht und die Wahrheit. Man muss sich um Jesu willen auch fir einen
Narren ansehen lassen kdnnen. Und das ist ein Kennzeichen, dass man die geheime
Weisheit des Kreuzes verstehet und dieselbe teurer achtet als alle Klugheit der Welt. So
denkt Paulus, wenn er der menschlichen, der weltartigen Klugheit nichts nachgeben will,
und sagt deswegen: ,Wer in Wahrheit weise sein will, der werde ein Narr in dieser Welt,
dass er moge (nach goéttlichem Urteil und in Christi Reich) weise sein® (1. Kor. 3,18).

Dabei aber hat man doch nicht Ursache, gegen die Welt bléde zu sein noch sich den
Mund stopfen zu lassen, wenn es auf die Ehre Jesu und das Bekenntnis seiner Wahrheit
ankommt. Man sehe auch hier auf Jesum, der ein solch schdones Bekenntnis vor Pontius
Pilatus bezeugt hat. Nur muss man nicht erwarten noch fordern, dass die Welt es
annehmen und gut heiBen solle; sondern es wird dem Herrn zu Ehren bekannt und der
Welt zu einem Zeugnis hingelegt. Wer Jesum liebt, wer seine Schmach fir Ehre halt, den
kann und soll das schéne Bekenntnis seines Herrn genug reizen und anfeuern, in seiner
Nachfolge auch ein freimitiger Bekenner zu sein. Man soll ja der Welt nicht verhehlen,
was fur einem Herrn man angehoére! Darum kann es der Heiland auch von den Seinen
fordern, dass sie ihn getrost bekennen, und den Menschen vor die Stirne sagen sollen,
dass er ihr Herr sei, dem sie anhangen, und um welches willen sie den Hass der Welt
tragen. Er setzt viel darauf, wenn er sagt: ,Wer mich bekennet vor den Menschen, den will
ich auch bekennen vor meinem himmlischen Vater" (Matth. 10,32). Alsdann fiir einen
rechtschaffenen, weisen und treuen Knecht erkannt und gelobt werden, das ist ja



- 112 -

unendlich mehr, als alle Ehre, Lob und Ruhm der Menschen haben. ,Wer mir treulich
dienen wird, den wird mein Vater ehren® (Joh. 12,26). Das ist ja etwas GroBes. Darliber
kann man schon die Ehre der Welt, den guten Nachklang unter denen, die Feinde des
Kreuzes Jesu sind, aufgeben, ja flir Schande halten.

Und dies ist der Sinn, den man bei der lebendigen Erkenntnis der Leiden Jesu lernt.
Es ist auch gleich die Kraft dabei, die Jesus dadurch erworben hat, und aus seiner Fiille
allen seinen redlichen Bekennern und treuen Streitern geben will. Der Glaube stimmt dem
Zeugnis Jesu bei, und starket sich durch desselben schdones Bekenntnis. Deswegen gilt
noch allen, die sich einmal der Wahrheit ergeben haben, was Paulus dem Timotheus (1.
Tim. 6,13) vorhalt; und das soll uns hiermit bei dem hohen Namen, dass Jesus der Konig
der Wahrheit ist, gesagt sein: ,Ich befehle dir vor Gott, der alles lebendig macht, und vor
Christo Jesu, der vor Pontius Pilatus das schéne Bekenntnis bezeuget hat, dass du das
Gebot der Ubergebenen Wahrheit also behaltest, damit du ohne Flecken und untadelig
bleibest bis an die herrliche Erscheinung unsers Herrn Jesu Christi, welche zu seiner Zeit
wird kommen lassen der selige und alleinige Oberherr, der Kénig aller Kénige und Herr
aller Herren, der allein Unsterblichkeit hat, der da wohnet in einem Licht, wozu man nicht
kommen kann, welchen kein Mensch gesehen hat noch sehen kann. Dem sei Ehre und
ewige Gewalt!

Amen



- 113 -

12. Jiredigt

Jesus wird gegeiBelt und mit Hornen gekront.

Lukas 23,23

Und sie lagen ihm an mit groBem Geschrei, und forderten, dass er (Jesus) gekreuzigt
wirde. Und ihr und der Hohenpriester Geschrei nahm lberhand.

Johannes 19,1

Da nahm Pilatus Jesum, und geiBelte ihn.

Matthaus 27,27 — 30; Markus 15,16 — 19; Johannes 19,2 — 4

Die Kriegsknechte des Landpfiegers fiihrten ihn hinaus in das Richthaus, und riefen
zusammen die ganze Schar. Und zogen ihn aus, und legten ihm einen Purpurmantel an,
und flochten eine Krone von Dornen, und setzten sie auf sein Haupt, und ein Rohr in seine
rechte Hand, und beugeten die Knie vor ihm, und spotteten ihn und sprachen. GegriBet
seiest du, Judenkdnig! Und speieten ihn an, und nahmen das Rohi, und schlugen damit
sein Haupt. Da ging Pilatus wieder heraus, und sprach zu ihnen: Sehet, ich fihre ihn
heraus zu euch, dass ihr erkennet, dass ich keine Schuld an ihm finde. Also ging Jesus
heraus und trug eine Dornenkrone und Purpurkleid. Und er spricht zu ihnen. Sehet, welch
ein Mensch!

Eingang.

seinem schmahlichen Marterbilde vor ihre Augen stellte. Er wollte sie zum Mitleiden

bewegen; ihr feindseliger Grimm sollte daran genug haben, dass er den

unschuldigen Menschen unter der Peitsche so grdulich misshandeln und so
jammerlich zurichten lassen. Aber das war fiir sie noch keine Gestalt, die ihr Herz riihrte.
Ihre Mordbegierde war damit noch nicht gesattiget. So war seine Vorstellung vergeblich
und an ihren Herzen unkraftig.

% ehet, welch ein Mensch!™ so redet Pilatus die Juden an, da er ihnen Jesum in

Ihr Lieben! wenn euch nun die ganze Leidensgeschichte von Stlick zu Stick
vorgehalten und darin Jesus vor Augen gestellt wird, so heiBt es auch immer: ,Sehet,
welch ein Mensch!™ sehet doch den Jesum recht an! Betrachtet ihn in seiner ganzen
Leidensgestalt! ob es eure Herzen riihren und gegen ihn recht empfindlich machen
mochte. Von jenen heiBt es bei Jesaja (Jes. 53,2.3): ,Wir sahen ihn, aber da war keine
Gestalt, die uns gefallen hatte. Darum haben wir ihn nichts geachtet." Das war eine
Wirkung ihres Unglaubens. Aber wir wissen schon, woher ihm alle diese Leiden gekommen
sind. Firwahr er trug unsere Siinden, und lud auf sich unsere Schmerzen! Er litt alles um
unsertwillen und uns zu gut; sonst hatte ihn kein Leid noch Schmerz beriihren koénnen.



- 114 -

Darum gestehen wir es ihm mit Wehmut zu, und ein jeder Sinder insbesondere, dem
Jesus so vor Augen gemalet wird, soll es auf sich deuten, und mit zerschmolzenem Herzen
bekennen: ,Ich, ich und meine Slinden, die sich wie Kornlein finden des Sandes an dem
Meer, die haben dir erreget das Elend, das dich schlaget, und das gesamte Marterheer."
Daher soll uns billig ein jeder Blick auf Jesum nicht nur riihren, sondern das ganze Herz
durchdringen. Wer unter uns dabei kann kaltsinnig, hartherzig und so gleichgiiltig bleiben,
dass er ihn auch jetzt noch in seinem Herzen fiir nichts achtet, ob er schon 6ffentlich alle
Passionslieder mitsingt: derselbe begeht an ihm mit den Juden gleiche, ja noch grdBere
Sinde. Denn wir wissen jetzt nach seinem vollbrachten Lauf und bei offenbarer Beweisung
seiner Herrlichkeit viel besser und genauer, was uns dieser Jesus ist, als sie es damals
durchschauen konnten. Ja, da wir jetzt nur die Friichte seiner Leiden einsammeln und
genieBen und in seinen Wunden unser Heil und Erlésung suchen dirfen, so kann er jetzt
dem Glauben in seiner Leidensgestalt recht wohl gefallen; so soll ihm das Marterbild
seines Jesu eine recht liebliche, liebenswiuirdigste, aller Anbetung werteste Gestalt sein.

Ach, dass ich ihn euch allen in dieser Stunde zu solcher seligen Wirkung kénnte vor
Augen stellen, ja in das Herz pragen! Richtet nur eure Augen, eure Herzen unverwandt auf
ihn! Der heilige Geist wird ihn unfehlbar euren Herzen vorhalten, und euch seine Leiden
gerne verklaren, kraftig und fruchtbar machen. Ach, du lieber heiliger Geist! Tue du dein
Werk an unser aller Herzen, und gib uns durch dein Licht und Kraft Jesum recht zu
erkennen, dass wir in Glauben und Liebe gegen ihn entziindet werden, und den vollen
Segen seiner Leiden zu unserer Errettung erhalten mégen!

Wir wollen ihn nun nach der Anzeige unsers Passionsstiicks anschauen, wie ihn
Pilatus in seinen GeiBelstriemen und in seiner blutrinstigen
Gestalt vorstellet. Das geht uns sehr nahe an; denn es ist an ihm um des Leibes
der Suinden willen geschehen, den wir noch an uns tragen. In dieser Absicht will ich eurer
Liebe vorhalten:

Wie Jesus die Liiste unsers Fleisches an seinem heiligen Leibe
gebiiBet habe!

Und dabei kommt uns zu erwagen vor:

1. Warum Jesus die Liste unsers Fleisches so besonders und
so hart gebliBet habe?

2. Was er uns dadurch erworben habe?

3. Wie wir nun dieses sein Leiden anwenden und nitzen
sollen?

Abhandlung.

Nun muss Jesus seinen heiligen Leib auch wirklich zur schmerzlichen BiBung unserer
Sinden dargeben! Pilatus war in Verhandlung des Verhors und des Gerichtsprozesses so
weit gekommen, dass er dem ungestiimen Geschrei des Volks und der Verklager nachgab.
Er raumte ihrer Anforderung und bésem Willen schon so viel ein, dass es zu einer



- 115 -

unverdienten Zlichtigung des Unschuldigen kam. Das ging bei den Rémern gewdhnlicher
maBen vor der Kreuzigung vorher. Und so wird auch bei Jesu der Anfang durch die
GeiBelung gemacht zu wirklicher BliBung unserer Verschuldigung in diesem schmerzhaften
Leiden. Da Jesus sein Leiden den Jiingern verkiindigte, hat er schon ausdriicklich die
GeiBelung genannt (Matth. 20,19), und da er deutete, welches Todes er sterben wiirde, so
hat er auch diese vorgangigen Umstande mit begriffen. Daher stellet er auch seinen Leib,
der schon zum Opfer ersehen und bereitet war, williglich und mit géttlicher Geduld unter
diese Peitschenschldage. Das war ja ein jammerliches Spektakel, das Pilatus selbst zu hart
zu sein dinkte. Aber auch so hat Gott seines eigenen Sohnes nicht geschonet!

Nicht aus unerlaubtem Vorwitz, nicht um das groBe Geheimnis Gottes zu ergriinden,
sondern um unsere Betrachtung ndher in diesen hochwichtigen Umstand zu fiihren, dirfen
wir wohl in Demut erwagen:

1. Warum dies geschehen sei?

Antwort: Es hatte sein Absehen auf unsern Sindenleib und die unzahligen Liiste des
Fleisches, dagegen Jesus das heilige Frisch seines unbefleckten Leibes zum Schuld- und
Sundopfer hingab. Diesen Gedanken gibt uns der Hauptgrund derjenigen Erkenntnis an
die Hand, wonach wir alle Leiden unsers Erlosers bis in seinen Tod anzusehen und zu
bedenken haben. Aber bei diesem besondern Vorgang mag man nun noch naher fragen:
Warum er denn die Liste unsers Fleisches mit einem so besondern und harten Leiden
gebliBet habe? Lasset uns hierbei vor allen Dingen

©® an unsern Zustand gedenken, darein wir verfallen waren. Die
Liste des Fleisches in

» schwere und grauliche Sinden wider Gott. Aber gemeiniglich
werden sie von den Menschen nicht dafiir gehalten noch so hoch genommen. Es muss
schon zu groben, vor der auBerlichen Ehrbarkeit schandbaren oder gar vor der Polizei
strafbaren Ausbriichen kommen, wenn sie sich etwas daraus machen und dariber
betreten sein sollen; und wenn es auch bis dahin kommt, so liegt ihnen doch mehr die
weltliche Schande an als ihre Versiindigung gegen Gottes Gebote. Ubrigens aber gehen
bose Liste aus unzahlige Art vor, die man wenig oder gar nicht achtet noch fur
verdammliche Siinden halten will. Die Menschen sind der sinnlichen Begierden so
gewohnt, und in die fleischlichen Liiste so hinein geartet, dass sie nicht mehr daran
gedenken, was ihrer edlen Geistesnatur gemaB ware. Und weil sie in diesen Regungen
ihres Fleisches nicht gerade wider Gott begehren anzugehen und seinen heiligen Namen
anzutasten, sondern nur ihnen selbst zum Vergniigen die Neigungen ihres Herzens zu
erfillen trachten, so scheint es ihnen nicht so erheblich zu sein als andere Dinge, die eine
vorsatzliche Verachtung Gottes anzeigen. So betdubt und betért sind die Menschen von
ihren Listen; daher kénnen sie sich diesfalls so viel verzeihen, und ihrem Fleisch so viel
einrdumen, dass es bestandig die Meisterschaft Uber ihre Gedanken, Absichten,
Neigungen, Reden und Bezeugen behdlt, und sie demselben mit aller Geflissenheit
Taglebens dienen. Doch wollen sie keine fleischliche Menschen sein, noch damit etwas
Sonderliches wider Gott getan haben.

Aber Gott rliget alle diese Liiste, deren das Herz voll ist und die den ganzen Wandel
beflecken, auf das genaueste durch sein Gesetz. Er erklart die in seinem Wort flir nichts
anders als eine Feindschaft wider ihn und seine Heiligkeit. ,Fleischlich gesinnet sein, es
mag sich hernach d@uBern, worin und wie es will, ist weniger nicht als Feindschaft wider



- 116 -

Gott; sintemal es dem Gesetz Gottes sich nicht unterwirft," sondern mit allen seinen
Neigungen sich dawider straubet (ROm. 8,7). Es halt aber bei den meisten schwer, bis sie
diese Wahrheit eingestehen. Sie wollen bei allem Sinn, Trieb und Lust ihres Fleisches doch
keine Feinde Gottes heiBen. Aber Gott stellt uns dagegen seinen lieben Sohn in seiner
GeiBelung vor Augen: Sehet, welch ein Mensch! Erkennet daran, was die Siinde
in eurem Fleisch fur ein Ekel und Grauel in meinen Augen ist! Zahlet nach, was eure eiteln
Liste ihm flir Schlage, Striemen, Schmerzen und Wunden verursacht, und wie jammerlich
sie ihn unter meinem Gericht zugerichtet haben! Hierher gehért noch ferner:

» Weil diese Liste in unsern Gliedern so kraftig wirken, und
so geschaftig sind, Frichte in das Reich des Todes zu bringen. So
redet Paulus davon Rom. 7,5: O was entstehet fiir ein Gewimmel von unreinen Begierden,
von geilen und viehischen Trieben, von unziichtigen Llsten in allerlei Gliedern unsers
sundigen Leibes, wenn die inliegende Erblust im geringsten gereizet und erwecket wird.
Dieselbe haftet und wohnet nicht allein in der Seele und in dem zum Bdsen geneigten
Willen des Menschen, sondern es ist auch durch diese Verderbnis sein Leib gleichsam eine
Werkstatte und ein Sammelplatz der stindlichen Liste geworden. In dem verdunkelten,
irdischen, schon mit satanischem Gift angesteckten Fleische hat die Siinde ihre rechte
Lagerstatt, ja ihre Festung, und kann sich zur Macht setzen. Da er weiB man manchmal
bei slindlichen Begierden, die das Gemit verdistern und den Willen hinreiBen, nicht
genugsam zu unterscheiden, ob sie ihren Anfang in den Neigungen der Seele oder in den
tierischen Trieben des unreinen Fleisches genommen haben. Bald entziindet die Seele
durch ihre falsche Listernheit die innersten Bewegungen unsers Leibes, bald wird die
Seele von desselben Leidenschaften angesteckt und Ubernommen, weil sie die Macht
verloren hat, ihren Leib zu regieren, und jetzt von seinen Wirkungen Ubertaubet und
gefangen genommen wird. Und das ist das Slindengefangnis, welches denen allermeist
zur Plage wird, die noch eine Unterscheidung des Guten und Boésen in sich merken. Von
diesem Zustand sagt Paulus (Rém. 7,23): ,Ich finde ein Gesetz (eine Macht, die mir
Uberlegen ist) in meinen Gliedern, das da widerstreitet dem Gesetz in meinem Gemiite (so
sich gern zum Guten fligen wollte), und nimmt mich gefangen in der Siinden Gesetz,
welches ist in meinen Gliedern. Da mag man sehen, was ein vollbliitiges, wolllstiges
Naturell (wie man es insgemein heit) oder ein hitziges feuriges Temperament und
dergleichen flir Gewalt Uber den armen Menschen hat! Es ist demnach nicht zu viel
gesagt, wenn wir in einem alten BuBliede singen: ,Kein Blutstropfen ist zu finden, der
nicht starrt von andern Siinden." Es ist alles angesteckt und vom Siindengift
durchdrungen. Deswegen heiBt es auch ,der Leib der Siinden im Fleisch® (Kol. 2,11), der
alte Mensch, der sich durch Liste in Irrtum immer mehr verderbet, weil das nun sein
eigentliches Werk ist, das er treibet (Eph. 4,22).

Und das ist ein Ekel und Grauel vor den reinen Augen des heiligen Gottes. Es gilt
nicht, sich damit zu entschuldigen, wie man gerne zu tun pfleget: Es ist eben meine Natur
so; ja wohl gar die Schuld auf den Schépfer zu werfen: Warum bin ich so? warum bin ich
nicht anders geschaffen? Aber, lieber Mensch! wer bist du denn, der du mit Gott rechten
(Rém. 9,20) und mit deinem Schopfer hadern willst? Nimm du deine Schande auf dich,
und erkenne deine Siinde! David sagt es nicht zu seiner Entschuldigung, sondern schamt
sich, und will Gottes Barmherzigkeit mit Vorhaltung seines tiefen Elendes bewegen, wenn
er spricht: ,Siehe, ich bin aus slindlichem Samen gezeuget;" es ist von Mutterleibe an ein
Trieb der bdsen Lust in mir (Ps. 51,7). Und was fiir heimliche Schande, was fiir unkeusche
Dinge, was fur Befleckungen, was fur Siinden entspringen aus dieser unreinen Quelle! Und
was haufen die Menschen dadurch fir Verschuldungen Uber sich vor Gott, dem reinen



- 117 -

Licht? Dies alles, was unserer Menschheit Schande ist, hat Jesus auf sich genommen und
an seinem heiligen Leibe gebliBet. Lasset uns daher mit desto innigerer Achtsamkeit
hierbei

® an die schmerzlichen GeiBelschldge wunsers Erldsers
gedenken! Dadurch hat er unsere sundlichen Liste an seinem unschuldigen und
unbefleckten Fleisch abstrafen lassen. Was Paulus (berhaupt von der Absicht des
Todesleidens Jesu sagt (R6m. 6,6): ,Wir wissen, dass unser alter Mensch mit gekreuziget
worden ist;" das gilt auch hier: Wir wissen, dass unser alter Mensch mit gegeielt worden
ist, auf dass der Siindenleib gehdrigermaBen abgetan werde. Denn dem siindlichen
Todesleib gehoret kein anders Traktament in Gottes Gericht; man kann auch nicht anders
davon los noch von seiner Verderbnis gerechtfertiget und frei werden, als dass er
niedergedriickt, gefangen genommen, gezlichtiget, entkraftet, ja gar getétet werde.

Weil nun der unschuldige Mensch Christus Jesus flir uns und an unserer Statt in
Gottes Gericht stand, so kam auch diese gerechte Ahndung unseres ausgeilenden,
freventlichen, gottvergessenen Listernheit Uber ihn. Alles, was er um unsertwillen von
innen trug und auf seine Seele genommen hatte, sich fur uns zu heiligen, das ging, auch
auBerlich Gber seinen Leib, und stand an seiner Leidensgestalt auch auBerlich zu einem
Zeichen, dass der auBere Mensch sich in diesem Weltwesen verderbet und die Ordnung
Gottes durch seine Eitelkeit geschandet habe. Deswegen sollte er nicht allein dasjenige
versuihnen, was dann durch seine Abweichung von Gott und durch Erweckung einer
irdischen sinnlichen Lust verschuldet hatte, sondern auch alles das, was weiter daraus
erfolgte und noch immerdar von uns geschiehet; und aus diesem Grunde flieBt die
wichtige Wahrheit, die Rém. 5,16 steht: ,Die Gabe hilft aus vielen, aus den von Adam her
gehauften, Stinden zur Gerechtigkeit."

Schauen wir ihn nun an, wie sein Leib gepeitschet wird, so sehen wir an ihm die
Zuchtrute Gottes Uber unser sundiges Fleisch. Von den Juden heit es (Jes. 53,5): ,Wir
aber hielten ihn flir den, der von Gott geschlagen und gemartert ware." Sie meinten, um
seiner eigenen Ungerechtigkeit und falschlich angemaBten Ehre willen. Aber weil wir nun
wissen, dass ihn Gott fir uns zur Stinde gemacht hat, so halten wir ihn im Glaubenssinn
bei seiner GeiBelung fiir den, der von Gott an unserer Statt geschlagen und gemartert
worden. Hier stand er nun als ein Zichtling Gottes fir uns! So wurde der Anfang gemacht,
dem Fleisch der Siinden sein Recht anzutun, bis es mit dem Tode selbst vollendet wurde.

Es zielte alles auf Abtun des Leibes der Siinden. Und gleichwie der Erléser dieselbe
durch seinen verdienstlichen Tod zuwege brachte, so gehérten alle diese vorgangigen
Leiden seines Leibes nach den géttlichen Rechten mit dazu, und zwar aus dieser Ursache,
weil das Vergeltungsrecht der Sache Gottes nicht nur Gberhaupt die wohlverdiente Strafe,
sondern die auf die verschiedenen Arten der Verschuldung gemaBe Strafe zuerkennet. Die
Zichtigung der Rute gehért auch im menschlichen Leben fir das listerne Fleisch der
unartigen Kinder, und die Zichtigung der Peitsche flr das mutwillige Fleisch des
ungehorsamen Knechts. Hier steht der Unschuldige an die Sdule gebunden in
Knechtsgestalt, und muss sich peitschen lassen um unsers mutwilligen und wider Gottes
Gesetz geil gewordenen Fleisches willen. Hier zeigt er an seinem heiligen Leibe, dass wir
dadurch nichts anders verdient hatten, als dass Gott alle seine Ruten und Peitschen wider
uns aufhébe, um uns zu schlagen und die fleischlichen Liste zu verbittern und zu
dampfen.

Dahin gehdret auch, was Jesus sogleich nach der GeiBelung widerfahren ist. Man
legte ihm einen alten unreinen Purpurmantel mit der duBersten Schmach an. Und dabei



- 118 -

kann nun der hoffartige Slinder, der so gern in schdénen Kleidern prangt, seine Schande
sehen, die Jesus tragen muss. Man drickte ihm die Spitzen der Dornenkrone zu
empfindlichen Schmerzen in sein heiliges Haupt, und damit musste er den Ubermut
biBen, der dem hochmiitigen Siinder so leicht in den Kopf steiget und seine von Adam
angeerbte Herrschsucht verrat; und in diesem schmahlichen Aussehen muss Jesus da
stehen, und sich von den Kriegsknechten, die ein satanischer Spott entziindet hatte,
verhéhnen lassen! Siehe nun, o Stinder! Was du dir durch deine fleischlichen Liiste in der
Uppigkeit, in der Hoffart, in dem Hochmut angerichtet hast zur Beschdmung vor allen
Engeln und zum Spott aller Teufel, und was dir von Gottes Zorn bevorstande, wenn du an
deinem Fleisch nach Verdienst gerichtet werden solltest, und es nicht dein Mittler und
Verslihner gebiiBt hatte! Tausend, tausendmal sei dir, liebster Jesu, Dank daftir. Wir wollen
nun bedenken,

2. was uns Jesus durch dies sein BiiBen erworben habe?

Antwort: Dass die slindliche Lust im Fleisch nicht mehr Uber uns herrschen, noch ihre
Macht zu Gefangennehmung unsers Willens und Auslibung ihrer Begierden beweisen solle.
Petrus sagt davon (1. Petr. 2,24): ,Christus habe unsere Siinden geopfert an seinem Leibe,
und an demselben bis auf’s Holz hinaufgetragen, dass wir der Siinde abkommen
mochten.” Diese Erledigung von unserer Slindensklaverei, diese Befreiung von der Gewalt
der bosen Liste in unserm Fleisch ist eine groBe Gnade, eine herrliche Wohltat, eine teure
Frucht der Leiden Jesu.

Wer der Siinde noch mit Belieben und Freuden dienet, der achtet diese Frucht nicht
und weiB} sie nicht zu schatzen. Er mag keinen solchen Heiland haben, der ihn von seiner
liebsten Lust frei mache, und ihm das benehme, worin sein Herz lebet, und solchen kann
auch das Leiden Jesu nicht zu statten kommen. Sie werden selbst um ihrer Stinden willen
gerichtet und in der Hdlle gepeitschet werden.

Aber wer Lust am Gesetz Gottes hat nach dem inwendigen Menschen, und dabei
erfahret, dass er nichts desto weniger ein Knecht der Siinde ist, welcher tun muss, was er
nicht tun will; wer da klaget: Ich wollte wohl nicht, aber ich muss, ich kann nicht anders;
wer dartber in der Empfindung seiner Not ausbricht: Ach, was bin ich fir ein elender,
jammervoller Mensch! wer wird mich doch herausbringen aus diesem Todesleib! Ich stecke
ja gar zu tief darin, ich bin ganz versunken; ich liege gefangen in den Banden des
Fleisches: dem, dem wird es ein Evangelium, eine stiBe Botschaft sein, wenn ihm gesagt
wird: Schaue auf Jesum! Siehe, welch ein Mensch er um deinetwillen worden
ist! Da wirst du bald ein ander Lied anstimmen, und sagen kénnen: ,Ich danke Gott durch
Jesum Christum, meinen Herrn, der mich so teuer erldset hat (Rém. 7,25)! Und eben diese
Absicht, das Fleisch abzutun, dem alten Menschen seine Macht, ja gar das Leben zu
nehmen, und die arme Seele aus dieser Gefangenschaft zu erledigen, hat Jesum in seiner
Leidensarbeit zu so viel und vielerlei Mihe, zu so mannigfaltigen Schmerzen und zu den
bittersten Empfindungen bis in den Tod gebracht. Was wider unsere Seelen stritt, das hat
alles Jesum betroffen und geplaget, bis er den vollen Sieg in seinem Tod erlanget und alle
unsere Feinde gedampfet und getilget hatte. So ernstlich, so stand- und sieghaft ging
Jesus in seinem Leiden wider die ganze Sindenmacht an! Und was nun insbesondere die
Macht des Fleisches betrifft, so hat uns Jesus besonders durch seine GeiBelung die Kraft
erworben, wodurch diese Macht bei uns gebrochen und gedéampfet werden kann. Ehre sei
unserm Erl@ser, dass er darunter mit solcher Treue und Geduld ausgehalten hat! Er nahm



- 119 -

es ja vom Vater nach seinem Willen an, da er sich unter diese harten Ziichtigungen stellte,
die fur das slindliche Fleisch gehdrten. Demnach hat er sich auch wirklich darunter Gott
far uns geopfert und sich flir uns geheiliget (Joh. 17,19). O, wie wird sein Geist, der nur
auf Gott, dessen Recht und Ehre gerichtet war, jeden GeiBelschlag mit demditigster
Ergebung der Gerechtigkeit geweihet, und seine betende Seele unter allen Schmerzen die
Verslihnung fur unsere Schuld bei Gott gesucht und unsre armen Seelen verbeten haben!
Daran mussen wir bei diesem duBerlichen Vorgange auch gedenken! So hat er durch die
ausgehaltene Zlichtigung seines Fleisches die Kraft erworben, die das Fleisch und seine
bbésen irdischen, unreinen Liste dampfen, unkraftig machen und in die Knechtschaft
bringen kann, bis es in der Gemeinschaft des Todes Jesu gar abgetan werde. Das ist der
besondere Segen, den wir von dieser schmerzlichen und schmahlichen Begebenheit
erlangen und von unserm Erléser zu wirklichem Sieg Uber die Siinde empfangen sollen.
Daher ist nétig, noch zu zeigen:

3. Wie wir auch dieses Leiden Jesu anwenden und uns zu Nutzen machen

sollen.

Ich will das Hauptsachlichste in kurze Erinnerungen fassen.

©® Sehet, welch ein Mensch! Lernet bei dem Anschauen dieses Marterbildes
einen ernstlichen und vélligen Abscheu und Hass gegen alle fleischlichen Liste fassen.
Sollte es mdglich sein, dass man noch einige Zuneigung, einiges Belieben an dem haben
kdnnte, was das Fleisch angibt und zu seinem Vergnigen sucht, wenn Jesus in seiner
GeiBelung unserm Gemit und Herzen recht gegenwartig und mit lebendigem Eindruck
eingepragt ware? Denke doch, wie du deinen Erbarmer und Liebhaber damit geschlagen
und gemartert hast! Willst du dessen noch mehr machen? Denke nicht anders, als dass
eine jegliche slindliche Begierde deinen Heiland mit den zackigen Spoérnlein, die an den
GeiBelpeitschen waren, ritze und schmerzlich verwunde. Denke nicht anders, als dass ein
jeglicher hochmiitiger, einbildischer Gedanke ihm einen Dornenstich in sein heiliges Haupt
gebe, und lasse dir darliber alle Fleischesgefalligkeit verschwinden. Denn Jesus hat ja in
seinem damaligen Leiden auch schon auf dich gesehen, und deinen
fleischlichen Sinn mit hinein gerechnet, da er sich unter diese Ziichtigung begeben hat. So
kann man in Andacht in einem auf Gott gerichteten Sinn bleiben, alle bdse Lust vertreiben!

Aber hierzu ist gewiss ein recht tiefer Eindruck, eine recht aufgeheiterte Betrachtung,
ein stetes Angedenken nétig, darin man sich taglich zu erneuern hat. Denn das Fleisch
sucht immer wieder seinen Vorteil zu gewinnen. Es kann mit seinen bezaubernden
Schmeicheleien unser Gemit so verdunkeln und unser Auge bekleistern, als wenn uns
Jesus noch nie vor Augen gestellt worden ware, (Gal. 3,1). Daher muss es ein ganzer
Ernst sein. Sind es nun unter der GeiBel vom Sohn Gottes selbst schon geblite Liste, wie
sollte ich ihnen auf’s Neue nachhdangen oder im geringsten das Wort reden? Haben sie ihm
solche Schmerzen gemacht, wie sollte ich nun meine Lust daran haben? Ich will nun
meines Jesu sein, dem ich solche saure Mihe verursacht habe. Meinem Fleisch ist an
ihm sein Recht geschehen. Ich lege in demitiger Beistimmung zu allem dem, was seines
Herzens Sinn unter diesem Leiden war, alle seine Schlage und Schmerzen auf das
verderbte Fleisch und Blut, dass es dadurch gezlichtigt, gedampft und abgetan werde. Um
seiner Triibsal willen soll mir alles, was Lust des Fleisches heiBt, ein Ekel und Abscheu, und
sein Leidensbild ein angenehmer Anblick, ja die Lust meines Herzens sein. ,Ich will's vor
Augen setzen, mich stets daran ergetzen, ich sei auch, wo ich sei."



- 120 -

® Lernet es zur Ehre dieser Leiden Jesu nur auch recht
glauben, dass man von der Macht und Herrschaft der Siinde im Fleisch los und frei
werden koénne. Da fehlt es bei manchem, dem die Gewalt der slindlichen Begierden doch
schon zur Last und zu einer hart driickenden Knechtschaft geworden ist. Man wird unter
seinen unkraftigen Vorsatzen und eigenmachtigem Streit wider die Slinde endlich so mide
und matt, dass man es gar aufgibt und denkt: Es kann schon nicht anders sein; ich muss
mich schon so fortschleppen bis in das Grab. Man stellt hernach nur seine Vernunft, so
gut man kann, zum Wachter, dass das Fleisch nicht auf grobe Ausbriiche gerate, lasst aber
dabei seine fleischlichen Liste in ihrer Kraft wirken und auf mancherlei Art geschaftig
genug sein. Und der Fehler besteht vornehmlich darin: man hat die Absichten der
Leiden Jesu noch nie recht kennen gelernt. Man hat es ihm noch niemals von Herzen
zugetrauet, dass er uns durch sich Selbst geholfen habe und nun in Kraft
seiner verdienstlichen BliBung auch wahrhaftig frei machen kénne. So lange man Jesum
nicht recht kennen lernt, und sich nicht mit all seinem Elend in desselben Leiden
hineinstellt, so ist es kein Wunder, wenn das Fleisch wider allen unsern Willen die
Oberhand behalt und uns allen unsern Gegensatz abgewinnt. ,Denn dazu war je Not, dass
uns nun Gott sollt” geben seinen lieben Sohn, den Gnadenthron, in dem wir mdchten
leben." ,,Dazu ist der Sohn Gottes im Fleisch geoffenbaret worden, dass er unsere Siinden,
daran er das duBerste Missfallen hatte," wegnehme, (1. Joh. 3,5). Diese Ehre soll nun sein
schmerzhaftes Leiden haben. Darum wir des im Evangelium verkindigt und den
Mihseligen und Beladenen angeboten, dass sie bei dem einigen vollendeten
Erloser, der sich ihrer schon in seinem Leiden so treulich angenommen habe, die
Errettung und Freiheit finden kdnnen. Und wer das Zeugnis annimmt, wer ihm fir alle
ausgestandene Arbeit herzlich dankt, der lasse nicht ab, im Glauben

® zu bitten, dass ihm die Kraft geschenket werde, die von der
Herrschaft der Stinde frei macht. Eben dieselbe Kraft, wodurch Jesus in géttlicher Geduld
und heiliger Aufopferung seines Willens die Leiden seines Fleisches ausgehalten hat, kann
und soll nun in uns zur Freiheit wirken. Der Geist des Lebens in Christo beweiset sich nun
an uns in dieser Kraft, die er uns unter der GeiBel erworben hat, und macht uns frei vom
Gesetz der Sinde und des Todes, dem wir vorher unterworfen waren, (Rém. 8,2). So
werden diese schweren Leiden Jesu an uns gepreiset und verherrlicht! Wir
empfangen nun den Segen und die Frucht davon zu unserer Errettung durch den Geist
Christi, der nun damit beschaftigt ist, dass sein heiliges Leiden an uns nicht verloren sein,
sondern uns zu statten kommen mdge zu aller benétigten Hilfe und vélligem Heil. — Mit
dieser Kraft muss der Wille unsers Herzens, der die Slinde hasset und seine innige Lust
an dem Gesetz Gottes hat, aber nun durch das Fleisch geschwachet ist, dass er nichts
vollbringen kann, sondern von der Gewalt der fleischlichen Triebe Uberwaltigt wird (R6m.
8,3), mit dieser Kraft, sage ich, muss unser schwache Wille gesalbet und gestarkt werden,
nicht allein dem fleischlichen Ansinnen Widerstand zu tun, sondern gar von seiner
Herrschaft los und frei zu werden. Wem es Ernst ist, wem der géttliche Gnadenzug dazu
sein innerstes Verlangen angefeuert und gleichsam einen Mut erwecket hat, der nahe sich
im Glauben getrost zu Jesu hin und bitte um diese Siegeskraft, so wird sie ihm gegeben
werden. Liebster Jesu! was du fir mich getan und gelitten, das lass jetzt an mir kraftig
sein; wie es dein erbarmendes liebevolles Herz auf mich gemeint und mir den Segen
schon zugedacht hat, da du dich um meinetwillen an deinem heiligen Leibe hast geiBeln
und martern lassen, so mache mich jetzt dessen teilhaftig! Ich stelle mich zu deinem
Leiden hin; lass nun deine Kraft durch deinen Geist in mich drinnen, und nimm dadurch
mich, mein Herz, meinen Willen und alles, was sich in mir regen kann, dir gefangen, damit
mich keine andere Macht mehr gefangen nehmen kénne! Zur Ehre deiner Leiden will ich



- 121 -

nun gerne dir, dir alleine, und nicht mehr der Siinde, leben und dienen. Erlése mich nur
von mir selbst; mache mich durch deine Aufopferung frei von dem falschen Willen des
Fleisches. Hast du dich fur mich unter diesen Schlagen und Schmerzen deines Leibes
geheiliget, so lass mich nun in dir und durch dich geheiliget werden! Heilige du meinen
Leib und Seele, und tilge durch deine Kraft alle fremde Glut in meiner Adern Hohle!

Wer auf solche Weise mit Gebet und Flehen an das priesterliche Herz seines Heilandes
andringt, und mit ihm von seinem Leiden in glaubigem Vertrauen handelt, derselbe wird
auch erfahren, was Jesu Kraft vermag, wenn sie ihm sein Herz durchdringet und so
gegeben wird, dass sie bei ihm wohne; wie Paulus diesen Ausdruck hat (2. Kor. 12,9). Da
kann man bei aller Schwachheit, die uns noch in dieser Zeit anhangt, doch stark, machtig
und sieghaft sein. Das habe ich aber nicht nétig, weiter zu beschreiben. Die Erfahrung
wird alsdann am besten lehren und zeigen, was diese erlangte Freiheit mit sich bringt.
Doch ist es mit einem Sieg noch nicht alles ausgerichtet. So lang wir noch das irdische,
sundige Fleisch an uns tragen, so sind wir dazu berufen und verbunden, unausgesetzt und
bestandig in der Gemeinschaft der Leiden Jesu zu bleiben und unsern Glauben darin zu
unterhalten. Darum, wer da geglaubet und in der Kraft erfahren hat, dass Christus im
Fleisch fir ihn gelitten habe, der

® wappne sich auch mit demselbigen Sinn. Das gibt uns Petrus in der
Betrachtung der Leiden Jesu an (1. Petr. 4,1). Was ist aber das fir ein Sinn? Petrus will
haben, wir sollen eben dieselben Gedanken von dem Leiden des Fleisches haben, welche
Jesus davon gehabt hat, da er in dem Fleisch fir uns gelitten. Der Sinn Christi ging dahin:
dem Fleisch gehort die Zichtigung. Es soll in das Leiden gestellt, es soll abgetan werden.
Die Sunde im Fleisch soll durch Leiden gedampfet, ja getétet werden. Darum entzog er
sein Fleisch nicht den schmerzlichsten Leiden, nachdem er dasselbe fir unsern Siindenleib
zum Opfer dargeben wollte. Er gab es willig dazu hin, und dieser sein Sinn war der Grund
zu der vollkommenen Geduld, in welcher er alles Leiden ausgestanden hat. Bei dem
Anschauen unsers leidenden Erlésers sollen wir nun eben denselben Sinn fassen gegen
das Fleisch, so lang wir es noch an uns tragen. Verstehen wir nun diesen Sinn?
Ein Christ soll keine Lust und Vergntigen fir das Fleisch suchen; er soll seinem Fleisch
nicht zarteln, nicht die Gemachlichkeit des Fleisches lieben und hegen, nicht das Wohltun
des Fleisches zu seinem Vergniigen machen; mit einem Wort: er soll seinem Fleisch nicht
wohlwollen, sondern er soll denken und den durch die Erkenntnis der Leiden Jesu
aufgeklarten, festen Sinn fassen: dem Fleisch gehért zu leiden; das ist sein
Recht, so ihm angetan werden muss, dass ihm sein Gesuch benommen, seine Lust
gewehret und gedampfet und seine Neigung getdtet werde. Wer an dem Fleisch leidet,
der kann nicht in desselben Liste leben. Man wird dadurch von der Siinde abgebracht
(Vers 2). Da hort das slindliche, lusterne Gesuch des Fleisches auf. Das hat nun ein Christ,
der gerne dem Willen Gottes leben will, zu groBem Vorteil. Dahin ist es auch gemeint,
wenn wir in dem alten Kirchenlied singen: ,Den alten Menschen krdnke, dass der neue
leben mag."

Deswegen soll sich ein Christ nicht mit Unwillen zum Leiden ergeben, weil er es eben
nicht andern kann, sondern er soll nach dem Sinn Christi das Fleisch gern zum Leiden
hingeben, demselben eben das Recht zuerkennen, welches Jesus dartiber ergehen lassen,
und sich mit diesem Sinn zu aller Geduld und Ausharrung wappnen und starken; und das
ist auch die Ursache, warum den Glaubigen in dieser Welt so mancherlei Leiden
widerfahren.



- 122 -

Weil es den Absichten der Weisheit Gottes und dem Grunde unserer Gemeinschaft mit
Jesu nicht gemaB war, die Glaubigen, sobald sie Christi teilhaftig werden, von dieser Welt
und von dem duBerlichen Leben im Fleisch gar wegzunehmen und in die Unsterblichkeit zu
versetzen, so ist ihnen indessen das evangelische Gehalt angewiesen: so wir anders mit
leiden (R6m. 8,17). Der Vater sorgt flr sie, dass sie nicht von dem Fleisch, darin sie noch
wallen, Ubervorteilet und an ihrem innerlichen Schatz beschadiget werden. Darum sind
ihnen die Leiden nach seinem MaB bestimmt. Er weiB, was ihnen nétig, nitzlich und gut
ist, und tut es zu ihrem groBen Vorteil, dass er sie bei ihrem Wandel auf Erden nicht ohne
Leiden am Fleisch lasst. Sie kennen den Vater. Welchen der Herr lieb hat, den ziichtiget er
zu seinem Nutzen. Wo ist ein Sohn, den der Vater nicht zlichtiget? Man darf es um so
weniger flr ein Strafgericht oder fiir eine Zornrute halten. Man darf auch nicht erst fragen
(wie manchmal von Unverstandigen geschiehet): womit habe ich dies verdient? du tragst
ja noch das Fleisch an dir. Darum lass dir es wohlgefallem wenn es immer gedemiitiget
wird. Es wird dein Leiden eine gute Frucht der Gerechtigkeit und des rechtschaffenen
Wesens ausgeben, dariiber du wohl wirst zufrieden sein, wenn du es im Glauben
ausgehalten hast (Hebr. 12,6.11).

Wenn man nun mit diesem Sinn gewappnet ist, so wird man sich keines Leidens
weigern, sondern es sich noch zur Freude in seinem Herzen werden lassen, dass man
auch auf solche Weise dem Leidensbilde seines Heilandes einigermaBen ahnlich wird, und
nicht anders in der Welt ist, als wie er gewesen. Und ob man schon kein Leiden, wenn es
noch so besonders und schwer ware, zu einigem Verdienst macht noch zu machen
begehret, sondern sich gerne demiitiget, und sich solcher Gemeinschaft mit Jesu unwiirdig
halt; so ist einem wahren Christen doch von ganzem Herzen angelegen, sich unter allem
Leiden dem Herrn zu heiligen (1. Petr. 315), und sich mit Leib und Seele allem seinem
Willen aufzuopfern. Da steht man in einer seligen Schule, worin man die verdienstlichen
Leiden seines Heilandes immer besser erkennen, teurer achten, inniger verehren und
fruchtbarlicher genieBen lernt. Da kann seines Leidens Kraft durch seinen Geist uns immer
volliger einnehmen, und in unserer Schwachheit zu ihrer Vollendung reichen (2. Kor. 12,9).

Und wer in solchem Sinn bei seinem Leiden sich mit Christo durch den Glauben
vereiniget, der kann und darf alles, was ihn in dem Fleisch betrifft, in die Gemeinschaft der
Leiden Jesu rechnen, wenn es auch die gemeinsten Zufalle und Beschwerlichkeiten waren,
bis zu den héchsten Proben, das man seinen Leib in Verfolgungen zur Schlachtbank
hingeben sollte. Solchen Vorteil hat der Glaube an Jesu! Dieser Glaube macht den
Liebhabern Jesu ihre Leiden angenehm, und verwandelt alle Bitterkeit in eine stiBe Frucht,
die der Geist zu genieBen hat.

Nun, der Herr verklare selbst seine Leiden an uns zu seinem Preis! Wir wollen auf ihn
schauen, den Anfanger und Vollender unsers Glaubens! Wir wollen seiner Liebe danken,
und die Frucht seiner Leiden von ihm zu empfangen suchen. Wir wollen seine
Gemeinschaft unser einiges Ziel, Bestreben, ja Freude und Ehre sein lassen! Er schenke
uns nur die Kraft, die er uns erworben hat, und bereite uns ihm selbst zu allem seinem
Wohlgefallen; er nehme von uns hinweg, was ihm missfallig und undhnlich ist, und mache
uns unter allen Umstanden unsers Lebens in dieser Zeit zu einem geheiligten Opfer seiner
Liebe!

Amen



- 123 -

13. Jiredigt

Jesus wird von Jlilatus zum Tode verurteilt.

Johannes 19,12 - 15

Die Juden aber schrien und sprachen: Lassest du diesen los, so bist du des Kaisers
Freund nicht; denn wer sich zum Konige macht, der ist wider den Kaiser. Da Pilatus das
Wort horete, fihrte er Jesum heraus, und setzte sich auf den Richtstuhl an der Stétte, die
da heiBet Hochpfiasters, auf Hebréisch aber Gabbatha. Es war aber der Risttag in Ostern
um die sechste Stunde. Und er spricht zu den Juden.: Sehet, das ist euer Konig. Sie
schrien aber: Weg, weg mit dem, kreuzige ihn! Spricht Pilatus zu ihnen: Soll ich euren
Konig kreuzigen? Die Hohenpriester antworteten: Wir haben keinen Konig denn den
Kaiser:

Matthaus 27,24.25

Da aber Pilatus sahe, dass er nichts schaffte, sondern dass viel ein groBer Getimmel
ward, nahm er Wasse;, und wusch die Hande vor dem Volk, und sprach: Ich bin
unschuldig an dem Blut dieses Gerechten,; sehet ihr zu. Da antwortete das ganze Volk und
sprach: Sein Blut komme lber uns und unsere Kinder.

Lukas 23,24.25; Johannes 19,16

Pilatus aber urteilte, dass ihre Bitte geschihe, und liel den los, der um Aufruhrs und
Mord’s willen war ins Gefangnis geworfen, um welchen sie baten,; aber Jesum libergab er
threm Willen. Da tiberantwortete er ihn ihnen, dass er gekreuzigt wirde.

Eingang.

ir haben neulich gehort, wie Jesus vor dem Gericht gestanden, und wie ein
formlicher Gerichtsprozess Uber ihn ergangen sei. Nun wird weiter erzahlet, wie
endlich das Urteil von der héchsten Obrigkeit des Landes Uber ihn gefallet und er
zum Tode verdammet worden. Dahin musste es mit unserm Mittler und Bilrgen
kommen, wenn wir eine wirkliche Erlésung von dem Tode, dem wir schon heimgefallen
waren, durch ihn erlangen sollten. In diesem Wege musste unsere Sache nach dem
Vorsatz Gottes ausgefiihrt werden. Daher wollen wir die Anleitung zu unserer dermaligen
Passionsbetrachtung aus den Worten Pauli nehmen (Rém. 5,18): ,Wie es durch eines
Einigen Siinde zur Verurteilung (oder Verdammnis) Uber alle Menschen gekommen: also
ist es auch durch eines Einigen Gerechtigkeit Uber alle Menschen zur Rechtfertigung des
Lebens gekommen." Hier stellt der Apostel den Adam und Christum gegen einander in
Vergleichung. Der Siindenfall des einigen Menschen hat so viel verursacht, dass es nicht
nur zu seiner, sondern auch zu aller seiner Nachkommen Verurteilung ausgeschlagen ist.



- 124 -

Das geschahe durch Gottes Gericht, davon es vorher (Vers 16) heiBt: ,Das Gerichtsurteil
ist kommen aus einer Slinde zur Verdammnis," das ist, zur wirklichen Verurteilung des
Sinders. Christus ist der Einige, der eine Gerechtigkeit hat, mit welcher er auch in dem
Gericht bestehen konnte. Durch diese seine Gerechtigkeit kam es liber alle, deren er sich
wegen ihrer schon empfangenen Verurteilung als Mittler angenommen hatte, auf das Neue
zur Rechtfertigung des Lebens. So hat unser liebster Erloser, Christus Jesus, wieder gut
gemacht, ja Uberschwanglich gut gemacht (denn die Gnade ist groBer als die Stinde), was
Adam zum Schaden aller seiner Nachkommen verdorben hatte! So geschah eine
wahrhaftige, vollstandige, ja lberschwangliche Genugtuung fiir das Verbrechen, das so
viel Unheil angerichtet hatte! Sie geschah aber, indem sich Jesus fir die Sinder hingab,
und in alles das hineingab, worein sie durch Gottes Gericht gekommen waren. Darum
erging auch Uber ihn die Verurteilung zum Tode, und diesen Umstand haben wir diesmal
insbesondere zu betrachten.

Lieber Jesu, der du nun lebest in der Kraft deines unaufldslichen Lebens! Ehre sei dir
Uber deiner tiefen Erniedrigung, dass du dich nicht geweigert hast, ein Urteil der
Verdammung zum Tode um unsertwillen anzuhdren! Lass uns nun davon ein Wort horen,
das uns zum Segen und Leben gereiche! lass auch in diesem Augenblick die Gnade, so du
dadurch erworben hast, kraftig an unsern Herzen wirken durch deinen Geist, damit wir
deine Heilswege recht verstehen, und deiner in dem Glauben teilhaftig werden mégen zu
unserer Seligkeit! — Ich will demnach aus unserm vorhabenden Passionsstlick vorstellen:

Die Verurteilung Jesu, unsers Mittlers, zum Tode an unserer Statt.

Wir haben dabei auf gleiche Weise wiederum die drei Stlicke zu erwagen:
1. Warum diese Verurteilung Uber Jesum gekommen?
2. Was er uns dadurch zuwege gebracht habe?

3. Wie wir auch dieses Leiden recht anwenden und zu unserm
Heil gebrauchen sollen?

Abhandlung.

Schuld und Strafe sind die zwei unausbleiblichen Folgen der Sinde und
Ubertretung. Die Schuld wird in dem Gericht aufgedeckt und nach der Forderung des
Gesetzes geriiget. Die Strafe wird darauf dem Schuldigen nach dem MaB seiner
Verschuldung vermoge der Rechte des Gesetzes zuerkannt. So schlagt das Urteil zur
Verdammung aus. Denn Verdammung heiBt hier der richterliche Ausspruch, der (iber den
Missetater zu wirklicher Bestrafung seines Verbrechens ergehet, wodurch er das zu leiden
verurteilet wird, was er nach der dem Gesetz angehangten Drohung der Strafe verwirket
und verdienet hat. Jesus stand an unserer Statt im Gericht als der Selbstschuldige. Darum
kam auch Uber ihn die Verurteilung zu derjenigen Strafe, die wir uns mit unsern Siinden
zugezogen und verdient hatten. Weil er unsere Schuld auf sich genommen hatte, so wurde
auch unsere Strafe auf ihn gelegt; und das ist die Verurteilung Jesu, unsers
Mittlers, um Tode an unserer Statt. Es musste dieselbe aus den schon sonst
angezeigten Grinden auch in dem duBerlichen Gericht Uber ihn ergehen, und ein



- 125 -

férmliches Todesurteil Gber ihn, den Gerechten, gefallet werden. Das tat Pilatus, da er sich
zuletzt auf den Richtstuhl gesetzt hatte. Wir wollen hierbei zu weiterer Einsicht der Leiden
Jesu bedenken:

1. Warum diese Verurteilung iiber Jesum gekommen?

Die Antwort beruhet auf dem ersten Hauptgrund: Christus flir uns! Und weil derselbe
schon bei andern vorherigen Umstanden mehrmals angezeigt, und auf seine Gemeinschaft
mit uns, als des Birgen, der uns vertreten hat, gedeutet worden ist, so will ich jetzt von
diesem Vorgang seiner Verurteilung nur drei Umstande anmerken.

@ Es ist dieselbe in den Evangelisten auf die gelindeste und geziemendste Weise
ausgedriickt. Die Gerechtigkeit der Gesetze, nach welcher der Richter
anfangs die Sache untersuchen und beurteilen wollte, konnte dem
Unschuldigen nichts anhaben. Pilatus konnte nicht wider ihn sprechen, noch
dabei die Ehre seiner Rechte vorschitzen. Er musste vielmehr bis auf die Letzte die
Unschuld des Beklagten bekennen, und wollte noch vor den Augen des ganzen Volks
durch das Waschen seiner Hande bezeugen, dass er ihn nicht mit Recht verurteilen kénne.
Doch stand der Ausspruch selbst bei ihm als der hdchsten Obrigkeit. Darum heiBt es
ausdricklich: Er Ubergab, er Giberantwortete ihn ihrem Willen. Sie, die Hohenpriester und
das Volk, forderten Barrabas los, welcher wirklich das begangen hatte, wessen sie Jesum
vor Pilatus beschuldigten. Denn derselbe war um Aufruhrs willen straffallig geworden. Und
da er sie fragte: ,Was soll ich denn machen mit Jesu, den man Christus nennet?" so sind
sie geschwind mit der Antwort da: Den dagegen an das Kreuz! ,Lass ihn kreuzigen!™ Und
darauf beharren sie, bis sie den Richter unter allerlei Vorwanden dazu bringen, dass er
ihnen mit Protestation seines offentlichen Zeugnisses tut, was sie gerne haben wollten.
Denn ihr Schluss war schon vorher gefasst: ,Er soll des Todes sterben." Und Pilatus gibt
endlich nach ihrem Sinn den Ausschlag dazu, und bestatigt ihr vorhergefasstes Urteil
durch seinen Ausspruch von dem Richterstuhl. Darum heit seine Verurteilung ein
Uberliefern, ein Ubergeben in ihren Willen. Darunter waltet eine besondere Vorsehung
Gottes. Jesus bezeugt dem Landpfleger selbst: ,,Du hattest keine Macht wider mich, wenn
es dir nicht ware von oben herab gegeben." So viel, und mehr nicht, war dem Richter von
héherer Hand, als er selbst wusste, gegeben und verstattet, wider Jesum Macht zu haben,
dass er ihn zum Tode libergab. Jesus wollte und sollte sterben flir sein Volk, (Joh. 11,51),
und zwar unter richterlicher Hand, wovon er selbst vorher seinen Jingern verkiindigt
hatte. Darum bekommt der ganze Gerichtsprozess ein solches Ende, dass der Richter den
kiindlich Unschuldigen ihnen zum Tode hingibt. Und sie nehmen ihn an, (Joh. 19,16). —
Die Fligung aller dieser Umstande und der geflissene Ausdruck aller Evangelisten® leitet
uns auf ein tieferes Nachdenken, wie Jesus flir uns in dem goéttlichen Gericht gestanden
und unsere Strafe auf sich genommen hat. Es heift mit gleichen Worten von Gott: ,Er
habe seinen Sohn fiir uns alle dahin gegeben," (Rém. 8,32). Sein Vater war der Richter in
unserer Sache, und hat seines eigenen Sohnes, der allein aller Verschonung wirdig war,
um unserer Lossprechung willen zur Steuer seiner Gerechtigkeit nicht geschonet, sondern
ihn zur Aufhebung unserer Schuld und Strafe dargegben Vom Vater kam dieser Ausschlag
her, dass der Sohn in den Tod ging. Gott hat ihn zum Sterben hingegeben. Er tat seinem

1 Es heiBt wohl von Pilatus: ,,Da nahm Pilatus und Jesum und geiBBelte ihn."™ Er gab den Befehl dazu
und stellte es an. Aber niemals heiBt es: Er kreuzigte ihn; obschon die Juden schrien:
Kreuzige ihn! sondern mit veranderter Redensart: Er (ibergab ihn ihnen, dass er gekreuzigt
wiirde.



- 126 -

vaterlichen Herzen und den Rechten der ewigen Geburt vom Vater (wenn man es
menschlich ausdriicken darf) gleichsam diese Gewalt an, dass er den lieben Sohn aus
seinem SchoB in diese Welt, und aus seiner Bewahrung, wodurch er in desselben ganzen
Lauf seine Hand Uber ihm hielt, so weit heraus gab, dass ihn seine Feinde nehmen und
vermittelst ungerechter Hande an das Holz heften und umbringen konnten. So geschah es
mit bestimmtem Rat und vorgangiger Erkenntnis Gottes, (Apg. 2,23). Und der Sohn gab
sich selber freiwillig hin zum hdchsten Wohlgefallen seines Vaters. Davon sagt Jesus (Joh.
10,17): ,Um deswillen liebet mich der Vater, weil ich mein Leben lasse." Es war hierbei
dem Vater und Sohn um unsere Errettung aus dem Tode und allem Unheil, das uns
betroffen hatte, zu tun, da dieser sich selbst um unserer Stinden willen dargegeben hat
nach dem Willen unsers Gottes und Vaters, welchem sei die Ehre in alle Ewigkeiten! Amen.
(Gal. 1,4). Daher ging die Gerechtigkeit Gottes nicht eigentlich wider den Sohn an,
sondern wider die Siinde der Welt, die er als das Lamm Gottes trug. Und dieses wird sich
gleich weiter erweisen.

® Die Verurteilung zum Tode war Uber Adam und sein ganzes
Geschlecht schon von Gott geschehen. Was Gott gesagt hatte: ,Welches
Tages du davon essen wirst, wirst du des Todes sterben," das ist gleich in Erflllung
gegangen. Die Verurteilung ist nichts anderes als die wirkliche Erflillung derjenigen
Drohung, die das Gesetz auf die Ubertretung gesetzt hat. Des Tages, da der Siindenfall
vollbracht war, ist Adam auch an Seele und Leib gestorben. Sogleich wich seine
Herrlichkeit von ihm, das géttliche Lebenslicht, wodurch er Uber alle irdischen Dinge
erhaben und zur Gemeinschaft mit seinem Gott geordnet war, und nichts als Finsternis trat
in seine Seele ein. Das war ein schrecklicher Verlust des Lichts und Lebens, so er aus Gott
hatte, ein herber Tod. Und obschon seine Seele ihr natlrliches Leben behielt, so war sie
doch jetzt im Tode der Finsternis gefangen und entfremdet von dem Leben Gottes; dem
Leibe aber blieb auch nichts als seine irdische, tierische, sterbliche, verwesliche Art; in
diesem sterblichen Leibe wachte die Eitelkeit recht auf, und ob er schon noch
Lebensempfindungen in der duBern Welt hatte, so war doch sein Adel dahin und der Tod
war in ihn eingegangen. So kam gleich die Strafe auf die verwirkte Verschuldung an dem
gottlichen Gesetz. Und Gott der Herr tat selbst den Ausspruch in seinem Gericht, in
welchem er Adam vor sich gestellt hatte, und verurteilte ihn zum Tode: ,,Du bist Erde, und
sollst nun wieder zu Erde werden," (1. Mose 3,19). Von dem an ist der Tod zu allen
Menschen durchgedrungen, indem sie alle gesilindiget haben. Und diese Verurteilung blieb
in ihrer Kraft Gber alle Nachkommen, dass der Tod in ihnen war, und sie am Ende ihres
schwachen, zeitlichen, eiteln, verganglichen Lebens vollends in die Todesfinsternis mit
Seele und Leib Uberlieferte. Darum sind und heiBen alle Menschen ohne Unterschied
Kinder des Zorns von Natur, das ist, ihrer jetzigen Natur und wirklichem Zustande nach,
(Eph. 2,3). Doch hatte Gott seinen Zorn auf die erste Ubertretung und auf die
ungllickselige Erbschaft, welche dadurch auf uns kam, nicht gleich in vollem MaB3 ergehen
lassen; sondern weil er nach seiner Barmherzigkeit eine Haushaltung der Gnade in seinem
Sohn dazwischen zu stehen beschlossen hatte, so setzte er einen Tag des Zorns und der
Offenbarung desselben und des gerechten Endgerichts Uber alles gottlose Wesen der
Menschen," (R6m. 2,5). Inzwischen aber herrschte doch der Tod von Adam an Uber alle,
auf die sein Fall geerbt war, und bewies seine Gewalt um der Slinde willen, die sich je
mehr und mehr ausbreitete. Paulus schreibt daher der Siinde und dem Tode ein machtiges
Reich zu, und sagt (Rém. 5,21): ,Die Slinde hat in dem Tode als eine Kdnigin regieret." So
war eben der Mensch einmal in der Gewalt der Siinde und des Todes, und allem dem
unterworfen, was die Herrschaft der Siinde in dem Tode Uber ihn brachte. Der Mensch
hatte einmal den giftigen Stachel des Todes in sich, welcher durch das verdammende



- 127 -

Gesetz noch mehr gescharft wurde, (1. Kor. 15,56). Da war keiner, der sich dieses Stachels
erwehren oder der Gewalt des Todes sich hatte entledigen kénnen. Bei dem Leben im
Fleisch saBen wir in Finsternis und im Schatten des Todes, (Luk. 1,79). Das war der
allgemeine Zustand unserer verderbten und der Herrschaft des Todes unterliegenden
Natur. In solcher Not traf uns der Sohn Gottes an, da er zu uns in das Fleisch kam. Sein
Erbarmen hatte ihn in unsere Mitte gebracht, uns zu helfen. Und weil nun die alle, deren
er sich annehmen wollte, das schwache sterbliche Blut und Fleisch an sich hatten, ,so ist
auch er auf eine ahnliche Weise eben desselben teilhaftig worden," damit er darin des
Sterbens fahig ware und die herrschende Gewalt des Todes abtun kdnnte, (Hebr. 2,14). So
weit sollte er ihnen gleich werden, dass er zwar die Stinde nicht in sich, aber doch auf sich
nahm, und ihr Urteil tragen und zum Sieg iber Stinde und Tod ausfiihren wollte. Darum ist

©® die Sinde an Jesu verurteilet und verdammet worden. Das ist
die groBe und trostliche Wahrheit des Evangeliums, die uns Paulus von der Absicht der
Leiden Christi sagt, (Rom. 8,3). Da das Gesetz (mit all seinem Vorhalten und Schelten)
doch die aufgebrachte Herrschaft der Siinde nicht verwehren noch niederdriicken konnte,
indem es unvermdgend war durch das Fleisch, so hat Gott, als er seinen Sohn in der
Ahnlichkeit des siindlichen Fleisches und als ein Siindopfer gesandt, die Siinde in dem
Fleische verurteilet und verdammet. Die Verurteilung ging demnach Uber die Sinde an
dem heiligen Opferleibe Jesu. Da zeigte Gott den Ernst seiner Gerechtigkeit wider die
Sinde, die auf dem Erdboden so machtig worden war. Da erwies er sich als den Richter,
der derselben nichts nachgeben noch einrdumen wollte. Da zeigte er, dass es seiner
Heiligkeit und Gerechtigkeit nicht geziemend sei, dem Schuldigen die Siinde zu erlassen,
und dieselbe doch sein oder bleiben zu erlassen, was sie geworden ist; sondern dass sie
abgetan, dass ihr alle ihre Gewalt benommen, dass sie getdtet und getilget, dass ihr
Todesstachel abgeschlagen, dass ihr Wirken vernichtet werden muisse, damit der Stinder
von ihrer Herrschaft wegkomme, frei gemacht werde, und sie ihm samt des Todes Gewalt
nichts mehr anhaben koénne. Das tat Gott, da er die Siinde im Fleisch an dem Leibe seines
Sohnes verdammte und dieselbe durch seinen Tod abtun, den Sinder aber retten wollte.
Darum gab er seinen eigenen Sohn, der die Ahnlichkeit des Leibes der Siinden in dieser
Absicht angenommen hatte, in den Tod hin. So kam die Verurteilung Jesu aus einem Eifer
der Rache Gottes wider die Stinde und zugleich aus einem Eifer der Erbarmung Gottes,
um den Menschen zu retten, und Uber ihn eine Herrschaft seiner Gnade mit Gericht und
Gerechtigkeit durch Christum Jesum aufzurichten, (Jes. 9,7). ,Das war ein Tag der Rache
Uber alles Bbse, zu trosten alle Traurigen, die bisher unter einer harten Todesmacht
gefangen und unter die Sinde beschlossen waren," (Jes. 61,2). Dahin ging die Absicht
Gottes und unsers Heilands in dieser ganzen hochwichtigen Handlung. Wir haben
demnach zu betrachten:

2. was uns Jesus dadurch zuwege gebracht habe?

Es ist
1. etwas, das uns dadurch abgenommen, und
2. etwas, das uns dagegen geschenkt worden.

Beides ist eine unaussprechliche Wohltat, worliber dem Erl6ser ewiger Preis, Lob und
Dank gebihret.



- 128 -

O So haben nun diejenigen keine  Verurteilung und
Verdammung mehr auf sich, die in Christo Jesu und seiner
teilhaftig sind. Das ist der Schluss, den Paulus von Christo auf uns macht (Rém.
8,1). Und das wird uns auch an Barrabas abgebildet, dessen Strafe auf Jesum fiel. Sobald
der Unschuldige zum Tode verurteilt und Ubergeben war, so heiBt es: ,Da gab er ihnen
Barrabas los." Dieser wurde nicht nur aus dem Gefangnis gelassen, sondern auch so auf
freien FuB gestellt, als wenn er nichts begangen hatte, nachdem Jesus an seiner Statt
und flir seine Schuld haften musste. So gehen wir frei aus von dem, was schon auf
unserer Siinde im Fleisch lag. Diese zur Hélle driickende Last wird uns abgeladen und von
uns genommen. Kein Urteil der Verdammung, welches das Gesetz uns immer entgegen
hielt und in unser Gewissen schob, soll auf uns bleiben. Dadurch werden wir unsers
Gefangnisses im Fleisch erledigt. Es heif3t davon Hebr. 2,15: ,Jesus befreiete durch den in
den Tagen seines Fleisches Gibernommenen Tod diejenigen, so in Todesfurcht das ganze
Leben hindurch der Knechtschaft schuldig waren." Wir hatten unsere Verurteilung schon,
und die bestandige Furcht, bis dieselbe an uns zu vélligem Tode vollzogen wurde, machte
unser ganzes Leben zu einer jammerlichen Knechtschaft, worin die Siinde Uber uns
herrschte und uns in ihrem Reich hielt. Nun aber, da an Christo die Verurteilung die Stinde
getroffen hat, so ist es zur Erledigung derer ausgeschlagen, denen ihr Todesurteil zum
bestdandigen Schrecken war, und die wohl wussten, was ihnen von Rechtswegen weiter
bevorstand. So ist Jesus unser Goel geworden. Sein Leib war zum Opfer dargegeben, an
welchem unsere Verdammung zu Ende kommen sollte. In dieser sauren Mihe, darunter
seine Seele zu unserer Versihnung gearbeitet hat, riss er uns aus der Macht der Slinde
und des Todes, und erlésete unsere Seelen. — Es tragt uns aber diese seine Ubergebung in
unsere Not nicht nur so viel aus, dass wir von der Verurteilung der Verdammung abkamen
und losgesprochen wurden, sondern es wurde uns

® dagegen die Rechtfertigung des Lebens zugesprochen und
geschenket. Rechtfertigung ist der Verurteilung in der Schrift entgegengesetzt Diese
ging auf den Tod, jene flhrt zum Leben. Darum nennt es Paulus auch in dem Eingangs
angefiihrten Spruche ausdriicklich, wenn er sagt: ,Also ist es auch durch eines Einigen
Gerechtigkeit zur Rechtfertigung des Lebens Uber alle Menschen gekommen." — Diese
Rechtfertigung ist auch ein Rechtsspruch von Gottes Thron. Gott, der die Siinde im Fleisch
einmal zur ganzlichen Abtuung verurteilt hat an dem Opferleibe seines Sohnes, eben
derselbe hat uns, die wir des Todes schuldig waren, auf’s Neue das Leben zugesprochen
und in ihm geschenkt. Denn es war dem lebendigen Gott nur darum zu tun, dass wir
wieder zu dem Leben kommen mdchten, dessen wir durch die Einfiihrung der Siinde und
des Todes verlustig worden waren. Und dieses wird uns durch die Rechtfertigung in
Christo zuerkannt. So haben wir um der Verurteilung unsers Mittlers willen ein neues
Recht zum Leben. Und das ist auch rechtlich ausgemacht durch Jesu Blut vor Gottes
Thron. — Aber unsere Rechtfertigung hat erst ihren offenbaren Ausschlag bekommen durch
die Auferstehung Jesu Christi. Denn er flihrete seine Gerechtigkeit, um welcher willen
weder Sinde noch Tod ihm etwas anhaben konnte, durch den Weg des Todes in das
Leben aus, und Ulberwand hiermit gleichsam in ihrer eigenen Festung alle unsere Feinde,
dass seine Gerechtigkeit durch seine Auferstehung im Triumph stand und den Sieg
offenbarlich zeigte. Darum heiBt es von ihm: ,Er sei gerechtfertigt worden im Geist, in
dem geistlichen Leben seiner Menschheit, welches er durch seine Auferweckung aus dem
Tode angezogen hat; nachdem er durch den Tod, den er in dem Fleisch gelitten, die
Sinde, so auf ihn gelegt war, ganzlich abgetan und die ewige Gerechtigkeit wiederbracht
hat," (1. Tim. 3,16). Daher missen wir zur Erkenntnis unsers Rechts, das uns Jesus zu
dem Leben erworben hat, in seinem Todesgang hinaus schauen bis auf den herrlichen



- 129 -

Ausschlag, den unsere Sache dadurch bekommen hat, dass der Vater durch seine
Herrlichkeit Christum von den Toten auferwecket, und ihn dadurch von aller Schmach,
die auf ihn gefallen war, gerechtfertigt hat. — Und auf solche Art ist durch den einigen
Menschen, Jesum Christum, die Gerechtigkeit in die Welt und unter das menschliche
Geschlecht hereingekommen, und das Leben durch diese Gerechtigkeit, und so ist das
Leben auf alle Menschen hindurchgedrungen, dieweil sie alle in ihm gerechtfertigt worden
sind. Denn was an dem ersten Adam vorging, war ein Bild dessen, was im Gegenteil durch
den letzten Adam geschehen sollte, (R6m. 5,14). Alle Menschen sind in Adam und in
Christo wie ein einiger Mensch vor Gott. Was von jenen auf uns kam, hat dieser
aufgehoben, damit wir seiner Rechte in seiner Gemeinschaft teilhaftig wiirden. Es kommt
demnach bei uns nur darauf an, dass uns das erworbene Heil nun auch wirklich zu statten
komme. Und davon will ich jetzt noch etwas melden, wenn wir betrachten:

3. Wie wir auch dieses Leiden Jesu in rechter Ordnung anwenden und

benutzen sollen?

@ Vor allen Dingen ist es billig, dass wir als Adamskinder unsern
elenden Sindenstand recht einsehen und tief zu Herzen nehmen.
Dass durch Gottes Gericht schon eine Verdammung auf uns liegt, das zeigt uns der Tod,
dem wir alle unterworfen sind. Wir tragen ihn bei Leibes Leben schon mit uns herum und
kénnen uns dessen nicht erwehren, dass er nicht seine Gewalt an uns austibe. Das kommt
von der Verurteilung her, die Gber die Menschen wegen der Siinde ergangen ist. Und das
wirkliche Sterben ist an sich selbst nichts anders als eine Vollziehung des Urteils und eine
vollige Auslieferung in die Uber den fleischlichen Menschen verhdngte Strafe. Das ist nun
als der klaglichste Jammer und als das entsetzlichste Schicksal der Menschheit anzusehen,
wenn und so lange man auBer Jesu Christo ist. — Aber so gewiss einem Jeden, der im
Fleische lebt, dieses bevorsteht, so gewiss keiner Ubrig bleibt, den der Tod nicht hinraffte:
so ungern kommen die Menschen daran, dieses Elend recht zu bedenken und es als eine
Wirkung der auf ihnen haftenden Verdammung anzusehen. Es schaudert ihnen die Haut,
und die Furcht des Todes, die sie schon im Inwendigen schreckt und ihnen alle Lust der
Welt verbittert, wird ihnen zu einer desto groBeren Folter, wenn sie sich als solche
Missetater in Gottes Gerichtsbarkeit ansehen sollen, die den Strick schon am Halse tragen.
Sie mochten lieber ihres Elendes und ihres Leids, so viel mdglich und so lange es sein
kann, vergessen, und des Todes Bitterkeit einigermaBen vertreiben, als sich durch zeitige
Vorstellung desselben ihren Jammer erwecken und vergroBern. Daran haben alle Kluge der
Welt von Alters her bis auf diese Stunde gekiinstelt und sich mancherlei unzulangliche, ja
vergebliche Mittel ausgesonnen. Man moéchte es auch dem armen Menschen weniger
verdenken, dass er sich nicht gern in dieses betriibte Nachdenken begibt, so lange er
nichts von einem Mittler und Erléser weiB noch glaubt. Denn da fihrte ihn seine
Uberlegung gerade hin zu einer vélligen Verzweiflung, und stellte ihm den Rachen des
Todes und der Hdlle, der ihn verschlingen wird, schon offen dar. Aber wer das Evangelium
von Jesu Leiden hort, wem gesagt wird, dass sein Heiland sich in seine Not gesteckt habe,
wer ihn in seiner Verurteilung anschauen, und von ihm denken kann und darf: ,Die Strafe
liegt auf ihm, auf dass wir Friede hatten:"™ derselbe soll sich um so weniger weigern, auch
die Ursache dessen, das ist, unsern verdammlichen Zustand, fruchtbarlich zu bedenken
und im Blick der erworbenen und angetragenen Gnade auf seinen durch Christum
ausgehobenen Jammerstand herzhaft zurlick- und hinein zu schauen. Das ist der Lehrart
Pauli gemaB, der, wenn er die Rechtfertigung in Christo preiset, erst auf die tiefe



- 130 -

Erkenntnis unsers suindlichen Verderbens und der auf uns liegenden Verdammnis weiset
(Rém. 5; Eph. 2). — Wir sollen uns nach dem Zeugnis des Worts ansehen und kennen
lernen, wie uns Gott angesehen hat, da er uns seinen Sohn zum Heiland und Erléser gab.
Waren wir nicht verurteilte, verdammte Slinder gewesen, so ware eine solche Verurteilung
nicht auf Jesum gekommen. Waren wir nicht schon unter die Gewalt des Todes gefallen
gewesen, so hatte Gott nicht seinen eigenen Sohn dahin gegeben. An dem, was Gott an
uns gewendet hat, sehen wir offenbar, in was fir einem Zustand wir unter der Siinde
lagen. Wer seine Augen davon abwendet, und sich selbst nicht gern noch ernstlich so an-
und einsehen will, derselbe widerspricht dem Rat und den Wegen Gottes, auf welchen er
unser Heil durch seinen Sohn zu Stande gebracht hat. Dahin meint es Johannes, wenn er
schreibt: ,So wir sagen, wir haben nicht geslindiget (unsere Sache steht nicht so schlimm,
unsere Sindenverschuldigung ist nicht so groB, unser Zustand ist nicht so verdammlich),
so machen wir Gott zu einem Ligner (der es uns sowohl durch sein Gesetz als durch das
Todesleiden seines Sohnes erweiset), und sein Wort (weder des Gesetzes noch der Gnade)
ist nicht in uns," (1. Joh. 1,10).

Und nun, ihr Lieben! bedenkt euch ein wenig hierliber. Kommt es nicht aus eben
diesem falschen und lligenhaften Sinn her, wenn den Zuhdrern die Rede und der Vorhalt
unleidlich und ganz zuwider ist, welcher ihnen ihren verdammlichen Zustand auBer Christo
entdeckt und vor Augen stellt? Ja, wenn wir keinen Jesum hatten; ja, wenn man nicht die
armen Seelen auf Jesum hinwiese; ja, wenn man ihnen nicht dadurch erweisen wollte, wie
unentbehrlich ihnen ein Heiland sei, und zugleich, wie gut es sei, dass wir einen
vollendeten Heiland haben: so mdchten sie wohl die Ohren zustopfen, dass ihnen ein
solches Wort von ihrer Siinden- und Todesknechtschaft nur nicht gesagt, und ihnen ihr
Elend nicht schwerer gemacht wirde. Aber wenn man den Sindern ihren Erléser nur
gleichsam aufdringen und sie vermodgen will, ihr Heil bei ihm zu suchen: was ist das fir ein
verehrtes Urteil, fir ein widerspenstiger Sinn, wenn es nichts desto weniger von dem
Prediger heit: Er verdammet alle Leute. Mein lieber Mensch! wer kann, wer will dich
verdammen? Aber wenn dir der Jammerstand, darin du dich schon befindest, und darin du
unter dem Zorn Gottes bleiben wirst, so du dich nicht von ganzem Herzen zu Christo
wendest; wenn dir deine wirkliche Not aufgedeckt, und deine Errettung angewiesen wird:
das ist Evangelium, ein teures und aller Annehmung wertes Wort. Erkenne, wer du
bist, damit dir Jesus zu statten komme. Bist du nicht ein verlorner und verdammter
Mensch, so bedarfst du keinen, der dich von dem Zorn und aus Tod und Holle rette. Wie
willst du denn Jesum preisen und ihm flr sein Leiden danken? So lange du dich nicht
selber verdammst, so kann dich Gott nicht rechtfertigen; das ist, so lange du dich nicht so
ansiehst und aufrichtig vor Gott angibst, wie deine Taten wert sind, wie sein Gericht tber
dich erkannt hat, so kannst du nicht an dem Teil nehmen, was dir Jesus dagegen
geworden ist, so wirst du dich nicht an Gottes freie Gnade in Jesu Blut ergeben. Darum
legt uns auch unser offentliches Glaubensbekenntnis ein solch demitiges und aufrichtiges
Gestandnis in den Mund: der mich (wer war ich denn?) verlornen und verdammten
Menschen erldset hat! Wer es in Wahrheit glaubt, der wird zum Preise seines Erlésers nicht
anders von sich selber denken und halten. Und um so inniger wird ihm

® angelegen sein, dass er in Christo erfunden werde. Ein wahrer,
lebendiger Glaube versetzt ihn in Christum. Alsdann kommt ihm das wirklich zu gut, was
Christus fir uns geworden ist. Deswegen bestimmt und setzt es Paulus sehr genau, wer
Teil an den Verdiensten Jesu habe. So ist hun keine Verdammung mehr auf denen, die in
Christo sind. In ihm sieht uns Gott anders an, als er zuvor getan! Wer demnach Jesu
Christi gerne teilhaftig und durch ihn von aller Verdammung los werden will, der stelle Sich



- 131 -

in seinem Leiden zu ihm hin und sage ihm: Ich will der Barrabas sein, flir den du das Urteil
des Kreuzestodes auf dich genommen hast. Ich bin es auch, ich sollte biiBen. Aber hast du
dich flir mich dargegeben, so ist deine Verurteilung meine Lossprechung. Bist du an
meiner Statt Uberantwortet worden, so gehe ich frei aus. Meine Sinde ist an dir
verdammet worden. — So nimmt sich der Glaube dessen an, was ihm von dem Todesurteil
Jesu verkindigt wird, und vereinigt sich dariiber mit seinem Heilande, das Recht zum
Leben durch ihn zu erlangen. Man lernt nach dem Zeugnis des Evangeliums im Licht des
Geistes den tiefen Grund dieser Uberantwortung Jesu erkennen, wodurch er sich ganz in
unsere Not hineingestellet hat, und eignet es sich dann im Glauben auf solche Weise zu,
dass man sich auch in der Auferstehung Jesu als vollkommen gerechtfertigt, von der
Stinde und des Todes Macht véllig befreit, und ins Leben hergestellt sieht und findet. Da
wird der Glaube getrost und mutig, wenn ihm nun das erwinschte Freiheitsrecht in der
Gnade durch die Gerechtigkeit seines Versiihners und Erlésers zuerkannt und
zugesprochen wird. Da fallt alles weg, was den Siinder vorher gedrangt, gefangen
gehalten und bis zur Holle gedrlickt hatte. Er kann dem allen Trotz bieten, und mit
glaubensvoller Freimitigkeit sich auf seinen vollendeten Erléser berufen: Wer will (mich)
verdammen? Christus ist hier! Hab’ ich doch Christum noch; wer will mir den nehmen,
nachdem ihn mein Glaube gefasst, und sich in ihn gesenket hat? Und der ist ja (flir mich)
gestorben, und hat mein Todesurteil ausgehalten; ja vielmehr, der auch auferwecket und
zu meinem Besten gerechtfertigt worden ist, (RGm. 8,34). Diesen Ausschlag hat meine
schlimme Sache durch ihn zu einem ewigen Recht der Gnade des Lebens bekommen! Und
so steht ein Glaubiger nicht mehr fir sich und in seiner eigenen Gestalt vor Gott, sondern
wird in Christo Jesu angesehen, und mit Freundlichkeit von dem Vater angesehen in dem
Geliebten.

So etwas Reales, goéttlich Gegriindetes und Bestandiges ist es um die Gemeinschaft, in
welche der Glaube mit Jesu tritt! In derselben hat er alle die Rechte der Gerechtigkeit Jesu
zu genieBen. Darum kann nichts Wichtigers noch Seligers gedacht werden, als in Jesu
Christo zu sein, und durch den Glauben sich ihm so einverleibt zu haben, dass man in ihm
bleibe und niemals auBer ihm erfunden werde, wenn uns irgend etwas von den Dingen,
die wider uns sind, antasten will. Da besteht man aus seinem Gnadenrecht mit
Freudigkeit, und der Geist Christi deutet uns dasselbe mit seinem versicherten und
tréstlichen Zeugnis auf alles, was uns noch bis zu unserer Vollendung bevorsteht. Da darf
man den zukinftigen Zorn, der Uber die unglaubige Welt ergeht, nicht mehr fiirchten. Man
ist schon geborgen in den Schutz der Gerechtigkeit Christi und in die Freistatt seiner
Wunden. Wenn nun der Glaube hinausdenkt und, wie er auf das vorige Elend des
verdammlichen Zustandes zurlickgesehen hat, also nun auch voraus sieht, was Uber diese
Sindenwelt kommen wird: wie groB muss ihm seine Errettung und die ewig gliltige
Rechtfertigung in Christo Jesu sein! Da gilt es, aus seiner Gemeinschaft mit Jesu den
herzhaften Schluss zu machen: vielmehr werden wir also, da wir nun in seiner
Blutgerechtigkeit gerecht worden sind, durch ihn errettet und freigestellt werden von dem
Zorn, darin die Welt brennen wird, (R6m. 5,9). So viel Glaubensgriinde, so viel Vorrechte
hat ein gerechtfertigter Stinder, wenn er nun in Christo Jesu ist! Da mag der Zorn, der um
der Auserwahlten willen so lange aufgehalten und aufgespart worden ist, endlich aus- und
in dem Eifer seiner Rache anbrechen, dass die Welt, die im Argen liegt, verdammt werde:
so ist, wer in Christo Jesu ist, dem allem schon entrissen und entgangen. Er freuet und
rihmet sich in Gott, der sein Vater in seinem Sohne geworden ist, und ist der Herrlichkeit
gewartig, die ihm in dem Erbteil des Lebens versprochen ist. Nur soll man



- 132 -

® der Sinde und ihrer Macht nichts mehr eingestehen noch
einraumen, sondern sich durch den Glauben in der Gemeinschaft
Jesu bestandig von derselbigen los halten, wenn man einmal in
der Rechtfertigung von ihr los geworden ist. Die Verurteilung bleibt auf
der Slinde und ihrem ganzen Reich ewiglich liegen, wie sie an dem Opferleibe Jesu einmal
verurteilt und verdammt worden ist. Darum hat er jetzt die Macht, zu richten (Joh. 5,22)
alles Fleisch, und die véllige Scheidung des Guten und Bdsen auszufiihren. Und Gott kann
der Siinde niemals ein anderes Recht zugestehen, als welches an Jesu lber sie ergangen
ist. Daher hat Jesus die Siinde nicht gerechtfertigt, dass sie keine Schuld noch
verdammliches Verbrechen mehr sei, sondern er hat den Sinder diesem Verderben
entrissen, die Seelen der Menschen davon errettet und wieder zu Gott gebracht. Wer nun
in Christo Jesu ist, der hat auch Christi Sinn und sieht die Slinde nicht anders an als eine
durch Christi Todesurteil verdammte Siinde. Daher kann er in diesem Sinn keine
Gemeinschaft mehr haben mit der Siinde, noch ihr das Wort sprechen. Er dankt es
vielmehr seinem Erloser, dass er nun kein Schuldner mehr ist, welcher der Herrschaft der
Sinde im Fleisch ihren Abtrag tun und als ein Gefangener dienen muss (R6m. 8,12), und
lasst sich sein Freiheitsrecht so teuer und kostbar sein, dass er dem Herrn mit Freuden
dient, der ihn an- und aufgenommen hat. Das ist der selige Zustand derjenigen, die die
Erlassung aller ihrer Schuld und das Gnadengeschenk der Gerechtigkeit des Lebens in
Christo erlanget haben! Sie wissen, was sie nun an Jesu haben, und ihr Leben ist in der
Gemeinschaft mit ihm durch den Glauben, bis sie sein Angesicht sehen.

So gut kann es uns allen werden, ihr Lieben! denn Jesus, der Sohn Gottes, hat sich
fur uns alle dahin gegeben. So wohl kann’s uns allen in Zeit und Ewigkeit gehen! denn der
Vater hat es uns allen in Christo zugedacht und geschenkt. Versdume doch keiner diese
groBen und gewissen Seligkeiten! Ach dass doch keines dahinten bleibe und dem Zorn
anheimfalle und im Tode bleibe, da es zum Leben auch jetzt berufen ist! Es bleibt zur Ehre
seiner Leiden in Ewigkeit bei dem festgestellten Grundgesetz seines Reichs und bei dem
majestatischen Ausspruch des Herrn selbst: ,Wer da glaubet, der wird errettet werden;
wer aber nicht glaubet, der wird verdammt werden."

Amen



-133 -

14. Jredigt

Simon von ('Iyrene muss Jlesus sein Kreuz nachtragen.

Matthaus 27,31.32; Markus 15,20.21; Lukas 23,26; Johannes 19,16.17

Da nahmen die Kriegsknechte Jesum, zogen ihm den Mantel aus, und zogen ihm
seine Kleider an, und fiihreten ihn hin, dass sie ihn kreuzigten. Und er trug sein Kreuz.

Und indem sie hinaus gingen, ergriffen sie einen Menschen von Cyrene, mit Namen
Simon, der vom Felde kam, der ein Vater war von Alexander und Rufus, den zwangen sie,
dass er ihm sein Kreuz triige, und legten das Kreuz auf ihn, dass er’s Jesu nachtrige.

Eingang.

“Y s sei ferne von mir riihmen, denn allein von dem Kreuze unsers Herrn Jesu Christi,

durch welches mir die Welt gekreuzigt ist und ich auch der Welt." So redet ein

Mann, dem die Lehre von dem gekreuzigten Jesus vorher auch zu einem Argernis

und zur Torheit gewesen war. Aber da es Gott wohlgefiel, seinen Sohn in ihm zu
offenbaren, so bekam er davon auf einmal ganz andere Gedanken. Paulus bezeugt hiermit
seinen reinen und heldenmiitigen Christensinn, (Gal. 6,14). Was ihm zuvor zum duBersten
Abscheu und Ekel war, daraus macht er jetzt seinen groBten, ja einzigen Ruhm. Wogegen
er vorher die ausnehmendste Widrigkeit und Feindschaft sowohl in seinem Herzen hatte,
als auch mit der Tat bewies, das hat ihm jetzt sein ganzes Herz eingenommen. Eine solche
erstaunliche, durchgangige Grundveranderung kann die Erkenntnis des Kreuzes Jesu bei
einem Menschen zuwege bringen, wenn er diese Predigt als Gottes Kraft und Gottes
Weisheit an seinem Herzen inne wird und erfahrt! Einen solchen vélligen Sieg Uber die
ganze Art zu denken und zu handeln, die man vorher mit der Gbrigen Welt gemein hatte,
kann das Wort von dem Kreuz erhalten! — Und Paulus will nicht der einzige sein, der den
Ruhm des Kreuzes so hoch setzt, und daruber alles, was Fleisch und Welt liebet und
hochschatzt, ausgibt, von sich scheidet und fiir nichts achtet. Er stellt sich allen, die Jesum
als ihren Herrn angenommen haben, zum Exempel und Zeugnis dar, und sagt deswegen:
Unsers Herrn. Ihr wollt ja auch an dem Jesus Anteil haben; ihr habt euch ja durch
meine Predigt auch zu ihm bekannt. So lasst nun meinen Sinn und Bekenntnis auch bei
euch gelten, demselben nachzukommen. Es sei ferne von mir! bei mir soll man das in
meinem ganzen Bezeugen und Wesen nicht antreffen. Ich stehe mit Herz und Sinn auf das
auBerste dagegen, dass ich mich keines Dinges (so scheinbar, so angenehm, so belobt, so
vorteilhaft es auch immer heiBen mdchte) riihme, noch etwas darein setze, und dadurch
einen Vorteil suche. Ich bleibe bei Jesu Kreuze, und zwar ganz allein und ohne alles
andere. Das soll mein Ruhm sein; denn er ist mein Herr! und was dieser Sinn und dieses
Bekenntnis in der Welt mit sich fihrt und nach sich zieht, das nehme ich auf mich.
Keinerlei Begegnisse konnen mir die Hochachtung und den Ruhm des Kreuzes Jesu
schwachen, viel weniger benehmen. Fasset gleichen Sinn! So viele sind, deren Herz und
Sinn auch dahin gehet, Gber die sei Friede, die sollen dem Herrn gesegnet sein (Vers 16)!



- 134 -

— Das ist ja wohl ein edler, ein lauterer, ein freimUtiger, ein erhabener Sinn, der weit tber
alles, was Welt und ihre Art ist und heiBt, empor steigt! Aber er sollte wohl bei solchen,
die einen gekreuzigten Heiland bekennen, nicht so fremd und seltsam sein, als es sich
leider zu unserer Zeit an den Tag gibt. Der Geist Jesu will ihn gern in ein jegliches Herz
pflanzen, dem dies Kreuzesgeheimnis in Licht und Klarheit offenbar und in géttlicher Kraft
bewiesen wird. Und wer das Argernis des Kreuzes einmal tiberwunden hat, der soll sich
billig angelegen sein lassen, einen solchen tapfern Christensinn zu haben und zu
beweisen. Die Liebe zu unserm gekreuzigten Herrn soll uns so weit treiben, dass wir aus
seinem Kreuze auch unsern Ruhm machen. Ich wollte wiinschen, dass ich fahig und
ausgeristet genug ware, euch diesen Ruhm recht anzupreisen, und alle Herzen, die etwas
auf Jesum und sein Kreuz halten, dazu kraftig aufzumuntern und ihren Sinn zu erwecken.
— Der Grund dazu liegt in einer wahren Gemeinschaft des Glaubens mit Jesu
Kreuze. In diesem Absehen will ich diesmal mit Zuziehung des schon angefiihrten
Spruchs reden

von der Gemeinschaft des Kreuzes Jesu.

Wir wollen dabei insbesondere erwagen:
1. Wie wir dazu gelangen?
2. Was dieselbe alsdann bei uns fir Wirkungen habe?

Abhandlung.

Es ist ein betrachtlicher Umstand, dass ein anderer Mann den Kreuzesblock Christi auf
sich nehmen und ihm bis zur Schadelstatte nachtragen musste. Jesus hat ihn vorher selbst
getragen. Davon heiBt es ausdriicklich: ,Und er trug Sein Kreuz." Weil er aber schon so
schwach, matt und entkraftet war, so legen die Kriegsknechte den Querblock auf eines
andern Schultern, der mitgehen und ihn tragen muss, damit sie sich unterwegs um so
weniger aufhalten dirfen. Das ist auch nicht von ungefahr geschehen. Simon von Cyrene
war dazu ersehen. Und es ist ihm auch zu einem Segen nicht nur fiir sein Herz, sondern
auch fur sein Haus und Kinder ausgeschlagen. Er kam dadurch unvermutet in die
Gemeinschaft des Kreuzes Jesu. Und dieser duBerliche Vorgang ist eine deutliche
Abbildung, wie wir alle an dem Kreuze des Heilandes Teil nehmen sollen. Denn er ist ja um
unsertwillen gekreuzigt worden. Es gibt uns demnach eine schéne Gelegenheit, an die
wichtige Wahrheit des Evangeliums von der Gemeinschaft des Kreuzes Jesu
zu gedenken. Ich will dabei zeigen:

1. Wie wir dazu gelangen.

Das ist uns auch an dem Simon von Cyrene abgebildet und vorgestellt. Eben so, wie
er auBerlich dazu gekommen ist, so kénnen wir innerlich mit unserm Herzen
dazu gelangen, dass wir wirklich in die Gemeinschaft des Kreuzes Jesu aufgenommen
werden.



-135-

Wie ging es bei ihm zu? Er musste Christi Kreuz, eben denselben schweren Block, den
der Herr selber trug, auf sich nehmen. Das war eine genaue Gemeinschaft. Nicht anders
kénnen auch wir in diese Gemeinschaft kommen, als wenn Christi Kreuz unser Kreuz wird,
und wir dasselbe von ihm auf uns nehmen. Kann aber dieses auch jetzt noch bei uns
geschehen? Ja wohl, und zwar recht eigentlich und zu unserm groBen Nutzen. Ich will
mich gleich dariber deutlicher erkldren. — Es gibt allerlei beschwerliche Leiden und
manche drickende Last der Tribsale und Widerwartigkeiten in der Welt. Und wer ist
davon ausgenommen? Hat doch ein jeglicher Tag seine eigene Plage in dieser mihseligen
und jammervollen Welt. Da sind nun die Christenmenschen, die einmal etwas von dem
Kreuze gehort haben, insgemein gewohnt, alles was ihnen Missliebiges widerfdhrt,
sogleich Kreuz zu heiBen. Sie verstehen aber darunter nichts anders als die Beschwerde,
welche sie zu dem Unmut bringt, die Last, deren sie gern mdchten Uberhoben sein. Aber
dies ist nur eine Missdeutung und in der Tat eine Schmach flir Jesum und sein Kreuz.
Denn es kdnnen Leute, nach dieser allgemeinen Art zu reden, von vielem Kreuz, das sie
ausgestanden, sagen und klagen, welchen doch Jesus Christus mit seiner erworbenen
Gnade noch ganz fremd und unbekannt ist. Sie gehdren Christo noch nicht an, haben ihr
Herz noch nicht zu ihm gewandt, noch sich ihm ergeben, und reden doch von seinem
Kreuze. Ei, diese Redensart ist zu kostbar, als dass man sie zu allen duBerlichen Plagen der
Welt missbrauchen diirfte. ,,Der Gottlose hat ja auch seine Plage," (Ps. 32,10). Er soll aber
den Ausdruck, wenn er sich dartiber in seiner Rede nur beschweren will, nicht von Christi
Kreuze her entlehnen. Denn durch das bloBe Leiden steht er noch nicht in der
Gemeinschaft mit ihm. Diesen Ausdruck soll man billig sparen flr das, was in die
Nachfolge Christi gehort. — Da braucht der Heiland erstmals das Wortlein Kreuz, wenn er
Matth. 16,24 sagt: Will mir jemand nachfolgen, der verleugne sich selbst und nehme sein
Kreuz auf sich. Hier bezeugt der Herr, dass, wer sich zu ihm halte, derselbe auch sein
bescheiden Teil und MaB der Leiden um seinetwillen bekommen werde. Und wer es aus
Liebe zu Jesu und in seiner Nachfolge gern auf sich nimmt und willig tragt, derselbe steht
auch dadurch in der Gemeinschaft des Kreuzes Christi. Ein solches Herz darf und kann sich
in solchem Fall der VerheiBung getrésten: ,Dulden wir mit, so werden wir mit herrschen,"
(2. Tim. 2,12), und R6m. 8,17: ,So wir anders mit leiden, auf dass wir auch mit
verherrlicht werden." Und Paulus heiBt solche Leiden ausdriicklich Christi Kreuz, welche
den Glaubigen um Christi und seines Evangeliums willen in der Welt widerfahren, wenn er
(Gal. 6,12) von solchen redet, die sich wollen angenehm machen nach dem Fleisch, auf
dass sie nicht mit dem Kreuz Christi verfolget werden. Das ist den Glaubigen eine groBe
Ehre, Freude und Trost, dass sie ihr bisschen Leiden, ihre Triibsal, die zeitlich und leicht
ist, so hoch rechnen und sie Kreuz Christi nennen dirfen, weil sie einmal sein eigen
worden, und alles, was sie in seiner Nachfolge betrifft, ihm selbst nahe geht. Denn in der
Tat ist es doch alle mal noch etwas Weniges und Geringes gegen das, was Jesus erduldet
hat; es ist ein eigenes, bescheidenes, besonderes Teil, das dem Nachfolger in dieser Welt
zugemessen wird. Darum sagt auch der Heiland eigentlich: ,der nehme sein Kreuz willig
auf sich." Hier sagt er nicht: der nehme mein Kreuz auf sich. — Es gibt aber noch eine
genauere, volligere und innigere Gemeinschaft des Kreuzes Jesu, wovon die bereits
erwahnte Gemeinschaft in seiner Nachfolge nur eine gesegnete Frucht und Folge ist. Und
dieselbe ist es vornehmlich, woran diesmal meine Rede geht.

Simon von Cyrene hat bei dieser Gelegenheit nicht sein Kreuz, sondern eben
dasselbe, das namliche, das Jesus trug, auf sich genommen. Und darin besteht auch
unsere genaueste Gemeinschaft mit ihm, unserm Erl6ser und Herrn, wenn wir eben
dasselbe Kreuz, so er um unsertwillen getragen hat, auf uns nehmen. Wie kann denn das
geschehen? Antwort: Nicht duBerlich, wie Simon getan hat; auch nicht durch willige



- 136 -

Aufnahme unsers beschiedenen Leidens, noch auch durch eine &duBerliche Ahnlichkeit
unserer Umstande mit dem, was Jesu in und von der Welt begegnet ist; sondern allein
durch den Glauben. Und diese Gemeinschaft, wozu der Glaube kommt, ist die aller
eigentlichste und vollstandigste. Denn der Glaube wird ganz eins mit Christo. Und ohne
diese wird auch jene in der Leidensdhnlichkeit nicht einmal flr eine wahre
Gemeinschaft zu schatzen sein. — Nun an dieser Gemeinschaft des Kreuzes Christi durch
den Glauben ist Paulus am meisten gelegen. Daraus macht er seinen Ruhm zur Ehre
seines Herrn. Es wird demnach in dem Evangelium dem Glauben vorgelegt, das Kreuz
Christi auf sich zu nehmen und sich mit demselben auf das Genaueste zu vereinigen.
Damit ist dem Glauben sein wichtigstes Geschaft angewiesen. Hoéret also noch mit
Wenigem, wie sich der Glaube dabei verhalt, dass er in diese selige Gemeinsschaft des
Kreuzes Christi kommt. Man muss

©® vor allen Dingen nur recht erkennen und tief zu Herzen nehmen, warum
Christus gekreuziget worden ist. Das Evangelium erkléart uns die hohen
Absichten, die diesfalls auf unsere Erlosung und auf unser Heil zielten. Das war ein
wunderbares, von Gott dazu bestimmtes Mittel! Wer nun diese Wege der géttlichen
Weisheit erkennen und einsehen lernt, dem wird das Kreuz Jesu wichtig, teuer und
preiswiirdig werden. Anfangs, da man diese Predigt in der Welt horte, stutzten alle Leute
dartber, und dachten: was doch das flrr eine Lehre ware? was man ihnen doch fir ein
widersinniges Mittel des Heils angeben wolle? Das setzte bei den Seelen, die nach Gott
fragten, um so viel mehr Nachfragens und Nachsinnens, was dieses wundersame Zeugnis
fur Grund habe? Und dadurch bekam der Geist Christi Gelegenheit, das Kreuz in den
Herzen zu verklaren, und dies géttliche Geheimnis zu einem geistlichen und lebendigen
Verstandnis zu bringen. Aber jetzt, da das Kreuz, der Geschichte nach, bekannt genug, ja
schon lange in der Welt zu einem duBerlichen Ehrenzeichen geworden ist, lasst man es
wohl eher gelten, aber ohne ernstliche Uberlegung der Sache, ohne géttliches Verstiandnis
der wichtigen Wahrheit, ohne klare Einsicht der heiligen Wege Gottes. Was Wunder
demnach, wenn man doch nicht wei3, was das Kreuz Christi zu sagen hat. Ob man schon
demselben duBerlich aus andern Ursachen nicht widerspricht, so bleibt doch das Argernis
dagegen in dem Herzen, bis es der heilige Geist aufklaren und den wahren Glauben an
den Gekreuzigten wirken kann. Darum sagt Paulus eben von dieser Lehre, es seien Dinge
des Geistes, welche der natirliche Mensch mit all seinen Begriffen und
Verstandesfahigkeiten nicht vernehmen noch beurteilen kdnne. Man misse den Geist aus
Gott dazu bekommen haben, dass man wissen moge, was uns von Gott dadurch
geschenket worden sei. Dieser allein lehre Christi Sinn, (1. Kor. 2,12.16). Wer demnach
dem Geiste Jesu sein Herz nicht eréffnet, wenn er das Zeugnis von dem Kreuze hoéret, der
wird doch nie wissen, wie er wissen soll, sondern in seinem Gemdt verfinstert und in den
Heilswegen unwissend bleiben. Der gekreuzigte Jesus wird ihm nicht teuer und wert noch
mit seinem der Welt so drgerlichen Kreuze liebenswiirdig. Wie sollte ein solcher zur
Gemeinschaft desselben kommen, oder sich im geringsten dieser geistlichen Dinge
anmaBen kdnnen? — Wer aber dem Zeugnis von Jesu in seinem Herzen Platz und Raum
gibt, dem wird bei dem verkiindigten Wort ein Licht ins Herz scheinen und eine Klarheit in
dem Gemiit aufgehen, dass er zu dem innerlichen Verstandnis dieser Wahrheit kommt,
und einsehen lernt, warum der Erloser auf diesem Wege seines Kreuzes das Heil der
Sinder zuwege bringen wollte; alsdann wird ihm dies Wort géttliche Kraft und Weisheit
werden. Alsdann wird er mit dankbarer Verwunderung erkennen, wie auch er nach der
liebevollen Absicht seines Heilandes schon mit in seinem Kreuze begriffen war. Da kann es
ihm der Geist Jesu nach allen Griinden des Evangeliums auf sein Herz und ganzen Zustand
deuten und ihn zum Glauben an den Gekreuzigten mit briinstiger Begierde entziinden. Da



- 137 -

wird man nicht mehr so kaltsinnig und mit gleichgliltigem Herzen von dem Kreuze Jesu
denken, sondern dasselbe lieb gewinnen und ehrwirdig achten. Da geht eine recht
evangelische Veranderung in den innersten Grundgedanken eines Menschen vor, und er
weiB es jetzt zu schatzen, was er an dem Kreuze des Herrn Jesu hat. Und dabei bleibt es
noch nicht; sondern durch diese geistliche Klarheit des Erkenntnisses bekommt die
Begierde des erleuchteten Herzens desto starkern Antrieb, sich im Glauben ganz mit dem
Kreuze Jesu zu vereinigen und zu verbinden. Das geschieht, wenn man sich dasselbe

® inniglich zueignen kann. Das ist eine wundersame und einem natirlichen
Menschen ganz widersinnige Ubung und Wirkung des Glaubens. Wenn man nun insgemein
hort, dass Christus flir uns gekreuzigt und gestorben sei, und dass diese Heilswahrheit
dem Slnder darum verkiindigt und angetragen werde, damit er sich dieselbe zueignen
und auf sich nach aller seiner Notdurft deuten mége, so kann der natirliche Verstand wohl
auch etwa den Schluss machen, und ein roher Mensch gern Uber sich denken: Er hat auch
mich geliebt und sich flr mich dahin gegeben. Aber wie viele sind, die doch nicht
verstehen, viel weniger in dem Herzen empfinden, was sie mit diesen Worten sagen, und
Paulus nach zusprechen gelernt haben! Der Apostel erklart uns selbst, wie er seinen Sinn
will verstanden haben, und was flir eine innige Gemeinschaft mit Christo das glaubige
Zueignungswortlein: ,Mich, flr mich," anzeige. Er sagt in gleichem Sinn vorher: ,Ich bin
mit Christo gekreuzigt worden," (Gal. 2,19). So nahe stellt sich der Glaube zu Jesu in
seinem Leiden hin! So innig nimmt er das Kreuz Christi auf sich, dass sich der Slinder mit
den Glaubensaugen ansiehet, als mit seinem Heiland wirklich an eben demselben
Kreuzesblock angeheftet, an welchem Jesus gehangen! Das kann kein natirlicher,
unbekehrter Mensch im Ernst Uber sich denken. Er kann in dem Besinnen, in der
innerlichen Reflexion Uber sich selbst diesen Begriff nicht hervorbringen. Es widersteht und
widerspricht seinem Verstande. Er musste sich in seinem eigenen Bewusstsein fiir einen
Toren schelten, wenn er sagen sollte: ,Ich bin gekreuzigt worden. Ich sehe mich in
Wahrheit so an als am Kreuz, oder nach unserer deutschen Mundart, als am Galgen
gehangen." Meines Wissens habe ich in meinem Leben keinen unbekehrten Menschen bei
seiner falschen und toten Glaubenszueignung diese Sprache fiihren und also reden gehért.
Er bleibt mit Herz und Sinn zu weit von dem Kreuze Jesu weg und stellt sich gern in die
Ferne, wenn er sagt: ,flur mich." Er meint es in der Tat nicht anders als: Ich nicht, sondern
Christus fur mich und ohne mich. Aber Paulus denkt und sagt bei dieser Zueignung: ,Ich
mit! Christus flr mich; das heiBt so viel: Ich mit gekreuzigt." Dazu gehdrt ein hoheres
Licht und ein anderes Verstandnis, als der natlirliche Sinn erreichen kann; wenn man das
Kreuz Christi so auf sich nehmen und sich mit demselben so genau vereinigen solle, als
ware man selbst und in eigner Person an der Schadelstitte mit aufgehangt und
angenagelt worden. Darum bleibt dies eigentlich die Sprache und gleichsam ein Schiboleth
der Glaubigen, welches ihnen die unbekehrten Namenschristen nicht kénnen noch
begehren mit ernsthaften Gedanken nachzusprechen. — Und so wird bei jenen die
eigentliche Gemeinschaft mit dem Kreuz Christi aufgerichtet. In dieser Klarheit des
Gemiits, welche allein der heilige Geist wirket, kann man anders von sich und Uber sich
denken, als man je gedacht hat. Und in diesem Glaubenstrieb greift man lieber zu, als
damals Simon von Cyrene aduBerlich zugegriffen hat, und stellt sich mit inniger
Herzensbeistimmung und Vereinigung ganz in Jesu Kreuz hinein, dass man nur in ihm
erfunden werde. Das heit Paulus wirklich auch an dieser Stelle (Phil. 3,10) die
Gemeinschaft seiner Todesleiden. Und der heilige Geist gibt dem Herzen Zeugnis von
diesem evangelischen Glaubenssinn, dass er Wahrheit in Christo Jesu sei, und dass man
auch vor Gott danach angesehen und geschdtzet werde. Daher ist es nicht nur ein
vorbeigehender Gedanke, der weiter keinen Nachdruck noch Wirkung hatte; sondern es



- 138 -

wird zu einem ganzlichen, festen und freudigen Glaubensgrund, wenn man einmal diese
Gemeinschaft mit Christo in neutestamentlicher Art und lebendiger Kraft erreicht und
erfahren hat. Der Glaube (bt und unterhdlt sich bestandig darin, damit er in dieser
Gemeinschaft mit seinem Heiland zu seinem heilwartigen Genuss immer volliger, fester
und freimitiger werden moge. Man stellt sich mit diesem Sinn vor Gott dar und halt ihm
diese Vereinigung mit Christo, den der Glaube gefasset hat, im Gebet vor, damit man den
Segen des Kreuzes Jesu erlange. So war der Seele zu Mute, welche in dieser
Glaubensbegierde zu Jesu singt: ,,Gekreuzigter! mein Herze sucht im Glauben mit dir eins
zu werden; nur deines Todes Kraft und Frucht ist mein Verlangen hier auf Erden!™ Und
wenn sie alle Absichten des Kreuzes Jesu, die auf uns zur Frucht gedeihen sollen, erwagt,
so ist ihr einiger Wunsch: ,Drum seufz’ ich so sehnlich,und will nur allein mit dir, 0 mein
Jesu! gekreuziget sein," der Siinde, der Welt, dem Gesetz gekreuziget sein; so wird das
Kreuz Jesu unser Kreuz, und alle Absichten, warum es der Herr fur uns erduldet hat,
gehen bei einem solchen Glauben selig an uns in Erflillung. In solcher Gemeinschaft wird
man nun mit dem Kreuz Jesu immer mehr bekannt und wei} diese torichte Predigt fir die
hochste Weisheit zu schatzen. Ja, bei so manchem Segensgenuss, der das Herz erfreuet
und starkt, kommt es im Glauben

® zu einem solchen Ausschlag, dass man sich nur des Kreuzes
Jesu Christi, seines Herrn, rihmen will. Das ist die rechte Freiheit und
Freimutigkeit, worin sich der Glaube erweist. Paulus setzt es allem andern entgegen,
woran sich etwa das Herz unter dem besten Schein noch hangen und halten méchte, und
sagt: Ich lasse nichts dabei oder daneben aufkommen. Nur Jesu Kreuz und sonst nichts
soll der Grund meiner Zuversicht, die Ursache meines Lebens und Heils, die Richtschnur
meines Gangs und daher auch mein einiger Ruhm sein. Die wahre und vollsténdige
Erkenntnis des Kreuzes Christi schneidet alles andere ab, was man noch nebenher suchen,
oder worauf man sich noch sonst mit einigem Vertrauen steuern mdchte. Es tut gleich
dieser innigen Gemeinschaft mit unserm Herrn groBen Eintrag, wenn man sich zwar auch
im Glauben an sein Kreuz halt, aber dabei aus Mangel einer vollstandigen Erkenntnis noch
manche Lebensstiitzen sucht und annimmt, worauf man sich verlassen will. Daher miissen
sich redliche Herzen, welche gern das Kreuz Jesu nach dem ganzen Sinn des Evangeliums
erkennen, preisen und genieBen wollen, im Gebet und ernstlicher Ubung ihres Glaubens
angelegen sein lassen, durch den Geist immer vélliger einzusehen und zuversichtlicher zu
fassen, dass das Kreuz Christi ohne allen andern Beitrag oder Zusatz nach Gottes Sinn
hinldnglich sei zu einer freimitigen Ansprache und gewissen Erwartung alles Segens und
Heils in Christo Jesu. Alsdann wird es dem Glauben eine Materie des Riihmens sein. Er hat
genug daran zu allem, was er sucht und in Zeit und Ewigkeit genieBen will. Das ist der
innerste Herzenssinn und Zustand derer, die nicht wollen selig sein als durch Jesu Kreuz
und Blut allein, und mit der Kirche freudig singen: ,Ich riilhme mich einzig der blutigen
Wunden, die Jesus an Handen und FiBen empfunden!™

Nun wollen wir noch kirzlich erwagen:

2. Was diese Gemeinschaft des Kreuzes Jesu bei uns weiter fiir Wirkungen
habe?
Davon sagt Paulus weiter: ,,Durch welches mir die Welt gekreuziget ist und ich auch

der Welt." Hiermit ist eine gedoppelte Wirkung und unausbleibliche Folge angezeigt, wenn
man Teil an Jesu und seinem Kreuze hat.



- 139 -

@ Erstlich: wer in dieser Gemeinschaft durch einen lebendigen
und lautern Glauben steht, dem ist auch die Welt gekreuzigt. Ein
solcher Sinn war dem Simon von Cyrene damals noch nicht zuzumuten, dass er bei der
Aufnahme des Kreuzes Christi das Ansehen und das Urteil der Welt nicht mehr achten,
noch dadurch einigen Anstand nehmen sollte, weil sie es ihm zur Schmach deuten wirde.
Denn weder die Absicht noch die Wichtigkeit dieses Kreuzes war ihm so bekannt, als sie
uns nun durch das Zeugnis des Evangeliums geworden ist. Und worlber er sich
hernachmals wohl wird gefreuet haben, das war ihm jetzt noch unangenehm, weil er seine
Gemeinschaft mit der Welt und ihrem Sinn um Jesu willen noch nicht aufgegeben hatte.
DeBwegen wollte er nicht gerne daran, und lieB sich dazu nétigen. Doch trug er es
hernach, und gewiss nicht mit widrigem Sinn noch Gramen. Er ward doch wirklich auch
durch diese duBerliche Begegnis, die ihm Jesus zugedacht hatte, von dem Sinn der Welt
und der Obersten dieser Welt und aller Weltmenschen, die damals um Jesum waren,
geschieden. Keinem Fremden hatte der Herr diese Ehre angetan, sich von ihm sein Kreuz
tragen zu lassen. Daher bleibt er uns auch hierin ein Bild und Beispiel, wie man bei der
Gemeinschaft des Kreuzes Christi gegen die Welt stehe. Paulus aber redet es aus vollem
Herzen: ,Durch welches mir die Welt gekreuziget ist." — In diesem kurzen Ausdruck sind
zwei Wahrheiten enthalten.

» Erstlich: durch das Kreuz Christi ist die Welt gekreuzigt worden, und
» zweitens: durch die Erkenntnis desselben ist sie auch mir gekreuzigt.

Jesus hat durch seine Ubernommene Kreuzigung offentlich gezeigt, was er von der
Welt und ihrem Wesen halte. Er beweist damit in der Tat, dass er das Fleisch und die Welt,
die dem Fleisch schmeichelt, die das Fleisch heget und liebkoset, nicht héher achtet, als
dass sie mit all ihrer Lust ans Kreuz geheftet, und als das duBerste Spektakel zur Schande
und Abscheu aufgestellt werde. Wer nun den wahren Wert der Welt und ihrer eiteln Art
und ihres fleischlichen Gesuchs und ihrer annehmlichen Lust und ihrer scheinbaren
Absichten und ihres herrschenden Laufs erkennen will, wie dies alles vor Gott steht und in
seinen Augen angesehen wird, der schaue auf das Kreuz des Sohnes Gottes, und lerne es
danach schatzen. Hatte der Sohn Gottes, dem alle Ehre, Reichtum und Freude geblihrt,
sich wohl so ganz von der Welt und ihrer Achtung, von ihrem Sinn und Absichten, von
ihrer Gemeinschaft und Vorteilen geschieden, und ihre Schande nichts geachtet, als er
durch sein Kreuz wirklich getan und zu ihrem Schimpf bewiesen hat, wenn einem Kinde
Gottes noch im geringsten etwas daran gelegen sein dirfte? So macht Jesus sein Kreuz zu
einem Lehrstuhl, und zeigt den Seinigen, wie sie die Welt und was in der Welt ist ansehen
und achten sollen. — Wer nun mit erleuchteten Augen das Kreuz Jesu anschauet und sich
der Gemeinschaft desselben durch den Glauben anmaBet, dem wird dieser Sinn auch ins
Herz gepflanzt. Es kommt seinem Glauben nicht zu, die Welt mit andern Augen
anzusehen, als sie Jesus von seinem Kreuz herab angesehen hat, noch von ihr und all
ihrem eigentiimlichen Wesen einen andern Sinn zu haben, als er bei dem Kreuz seines
Herrn erkannt und gelernt hat. Und das gibt eine richtige Probe, ob man in einer
wesentlichen, lebendigen und volligen Gemeinschaft mit Christo durch den Glauben stehe.
— Was ist nun davon zu halten, wenn man doch Teil an Christo haben will, und dabei noch
so viel auf die Welt halt und auf dasjenige setzt, was einem die Welt geben kann? Ist das
etwas anders als eine Verleugnung des Kreuzes Jesu? Man schmahet damit seinen
gekreuzigten Herrn so viel man noch Lust, Wohlgefallen, Begierde und Achtung an und
gegen die Welt und ihre Dinge hat. Denn es ist seinem Sinn, dariber er am Kreuz
gestorben ist, gerade entgegen, und kann mit seiner Gemeinschaft nicht bestehen. Ein
Christ, ein redlicher Nachfolger seines Heilandes kann und darf sich hierin nichts



- 140 -

ausdingen, noch es in einem Stlick ndher mit der Welt halten, als es Jesus mit ihr gehalten
hat. Das Kreuz Jesu scheidet sein Herz und Sinn von allem Gemenge mit der Welt. Durch
dasselbe hat er einen Ekel und Abscheu vor ihr bekommen; er mag sie nicht, sie ist ihm
nun gekreuziget worden. Darum ist es eine so erhabene, kraftige und géttliche Sache um
diesen Glauben! Er besteht ja nicht in bloBen und leeren Gedanken; er hat einen so edlen
Nachdruck und so machtige Wirkungen. Er macht das Herz frei von der, ganzen Welt. Man
kann sich gegen sie mit Freudigkeit am Kreuz Jesu hangen sehen. Das ist es, was
Johannes gleichfalls rihmet, (1. Joh. 5,4): ,Unser Glaube ist der Sieg, der die Welt
Uberwunden hat. Wer ist’s, der die Welt liberwindet, ohne der da glaubet, dass Jesus, der
ins Fleisch Gekommen und am Kreuz gehangen, der Sohn Gottes ist." Mit Jesu Kreuze
gehet man im Sieg durch die Welt. Nichts desto weniger ist man

® auch der Welt gekreuzigt. Paulus setzt noch hinzu: ,Und ich auch der
Welt. Ich kann und mag mich ihr nicht angenehm machen nach dem Fleisch; daher ist es
kein Wunder, dass sie mir auch nicht liebreich begegnet, noch mich bei ihr etwas gelten
lasst. Freilich schenkt es die Welt denen auch nicht, welche sie nicht achten. Solche
kdnnen unmdglich bei ihr wohl gelitten und wohl daran sein. Sie legt vielmehr Verachtung,
Hohn und Spott auf sie, und stdBt sie tiberall aus ihrer Gemeinschaft hinaus. Man muss, ja
man kann nicht begehren noch erwarten, dass einen die Welt noch lieb haben oder lieb
behalten solle (so anstandig und gefallig man ihr auch vorher gewesen sein mag), so bald
man Jesum und sein Kreuz lieb gewinnt und sich ihm mit redlichem Herzen ergibt. Simon
von Cyrene ist ohne weiteres nicht nach der boshaften Menschen Sinn und Art, sondern
auf Jesu Seite gewesen. Daher ist er ihnen eben recht in die Hande gelaufen, dass sie ihm
zur Schmach den Henkersblock auf die Schultern gelegt, den keiner von ihnen allen dem
entkrafteten Jesu gern abnehmen wollte. Das war fiir den Simon eine gleiche
Begebenheit, wie wenn heutiges Tages einer dem Missetater, den man hangen will, den
Strick oder die Leiter zum Galgen nachtragen misste. Das mutet man keinem ehrbaren
Manne zu. Er verlére dadurch seinen ehrlichen Namen, und bekame eine Schmach auf
sich, die ihm in allem Umgang und Gesellschaft bei der Welt nachteilig ware. Daher nahm
der ehrliche Simon diese Zumutung auch nicht von freien Stlicken an, sondern die
Kriegsknechte zwangen ihn dazu. So geht die Welt noch immer mit den wahren Christen
um; aber diese sollten sich noch besser darein finden, als er damals getan hat. Wenn
Simon die Gemeinschaft des Kreuzes Jesu so gut verstanden hatte, als wir jetzt dieselbe
aus dem Evangelium wissen kdnnen, so hatte er sich nicht erst zur Aufnahme desselben,
das ist, zur Annahme der ihm von der Welt dadurch angetanen Schmach und Verachtung,
zwingen lassen. Die wahre Erkenntnis des Kreuzes Jesu macht das Herz nicht nur dazu
willig und frei, der Welt das Ihre zu lassen, und sich dessen mit Freuden zu enthalten;
sondern sie macht die Glaubigen auch mutig und stark, von der Welt Schmach und
Verachtung zu dulden, und das Ansehen derselben sich nicht in ihren Anhangen an Jesu
hindern oder kréanken zu lassen. Wem die Welt gekreuzigt ist, dem wird das Andere gewiss
nicht auBen bleiben, dass er auch der Welt gekreuzigt sei. Sie wird ihn gewiss
verabscheuen, so bald er seinen Kreuzessinn mit Freimitigkeit bezeugt, und die Welt
merken lasst, woran sie mit ihm sei. Ist es dem Glauben gemaB und eigen, da uns die
Welt gekreuzigt sei, so bringt das freie Bekenntnis dieses Glaubens mit sich, dass wir der
Welt gekreuzigt werden, zum Ekel und Verdruss sind, und ihren Hass, Widrigkeit, und so
weit sie in ihrem Gegensatz reichen mag, erfahren missen. Das soll einen Liebhaber des
Kreuzes Jesu nicht befremden. Er soll vielmehr die Schmach der Welt fir wahre Ehre, und
den Nachteil, der ihm von ihr begegnet, fiir lauter Vorteil fir sich halten zur Férderung
seiner Gemeinschaft mit seinem Herrn Jesu. Da er ist es freilich ein wundersamer und
allen, die das Kreuz Christi nicht kennen, unbegreiflicher Sinn, dass es Leute geben solle,



- 141 -

welche die Schmach lieben, welchen dariber bange ist, wenn sie bei der Welt wohl daran
waren, welche das Lob der Welt fiir eine Schande halten, welche sich ihres Hasses und der
Tribsale freuen, welche desto mutiger und getroster sind, wenn sie bedrangt und
verfolget werden, und welche sich nichts daraus machen, wenn sie Uberall zurlickgestellt
und schmahlich angesehen werden. Aber das ist der Sinn und die Art der rechten
Nachfolger Jesu, welche in der seligen Gemeinschaft des Kreuzes Christi durch den
Glauben stehen, und deswegen auch ihr Kreuz, das ihnen um Christi willen in und von der
Welt zukommt, gern und mit Freuden auf sich nehmen. Es ist daher ein Kennzeichen zum
wenigsten noch eines schwachen Herzens, wenn einem, der sich zu Jesu halten will, noch
so viel daran gelegen ist, mit der Welt gut zu stehen, ihrem Hass auszuweichen, und ihre
Achtung Kredit und Lob beizubehalten. Und das zeigt sich gemeiniglich bei solchen
gutgesinnten Gemltern, welche die Nachfolge Jesu zwar nicht mehr ausschlagen kénnen,
aber doch in ihrem angefangenen Glauben noch nicht dahin gekommen sind, dass sie
sagen konnten: ,Ich bin mit Christo gekreuzigt worden."

O, ihr Lieben! bittet den Heiland, dass er euch um seines Kreuzes willen Licht und
Kraft durch seinen heiligen Geist schenke, seine Gemeinschaft recht zu erkennen und euch
in dieselbe mit volligem Glauben hinein zu senken. Nehmet sein Kreuz nicht nur zu einer
Vorschrift eures Sinnes und Wandels an, wobei man denkt: ,So sollte ich sein, das ware
dem Kreuzessinn Christi gemaB!™ sondern suchet vor allen Dingen mit ihm selbst, der flir
euch am Kreuz gehangen, so vereiniget zu werden, dass ihr in ihm und in der
glaubensvollen Einheit mit seinem Kreuz erfunden werden mdget. Darliber haltet an mit
briinstigem Gebet zu seinem liebevollen Herzen, und fiiget euch darin mit Ernst und
Treue, damit das Licht seiner Erkenntnis euch immer heller im Herzen aufgehe, und euer
Glaube sich nach allen Rechten seiner ewigen Erlésung an ihn halten kdnne. So werdet ihr
die Kraft und den Segen seines Kreuzes immer mehr erfahren und dasselbe von ganzem
Herzen lieb gewinnen. Alsdann wird es euch auch nicht mehr sauer ankommen, unter
seinem Kreuz in der Welt einherzugehen, und in seiner Nachfolge seinem Kreuzesbilde
ahnlich zu werden. Alsdann werdet ihr die vorzugliche Gllickseligkeit eines solchen Herzens
erst recht zu schatzen wissen, welches durch die Gemeinschaft des Kreuzes Jesu von der
Welt und von dem Zusammenhange mit derselben und ihrer verganglichen Lust einmal frei
worden, und sich nun durch desselben Kraft frei halten kann. In solcher Fassung, ja in
solchem Glaubensmut kann man sich beim Kreuze erst auch mit versicherter Hoffnung
rihmen der Herrlichkeit Gottes in seinem ewigen Reich, (Rém. 5,2).

Nun, ich wiinsche, dass dieser evangelische Sinn in euer aller Herzen durch den Geist
Christi gepflanzt und tief eingepragt werden mdge, damit es in dem Bekenntnis eures
Glaubens auch in Wahrheit den freudigen Ausschlag haben kdnne: Der am Kreuz ist
meine Liebe, und sonst nichts in dieser Welt.

Dabei bleibt es unter allen seinen Auserwahlten zur Ehre und Ruhm des gekreuzigten
Jesu, dem Preis und Dank und Herrlichkeit gebihret in Ewigkeit!

Amen



- 142 -

15. Jiredigt

Jesus gekreuzigt.

Matthaus 27,33 — 35; Markus 15,22 — 24; Lukas 23,33; Johannes 19,17

Und sie brachten ihn an die Stitte, die da heiBet auf hebrdisch Golgatha, das ist
verdollmetschet Schadelstétte. Und sie gaben ihm Essig mit vermyrrhtem Wein zu trinken,
und da er’s kostete, wollte er’s nicht trinken.

Lukas 23,33; Johannes 19,18

Da kreuzigten sie ihn daselbst, und zween Ubeltdter mit ihm, einen zur Rechten und
einen zur Linken, Jesum aber mitten inne.

Eingang.

Y s ist mir lieb, dass ich noch einmal vom Kreuze unsers Herrn Jesu Christi zu reden
‘ habe; denn ich habe bei der letztern Predigt manches auf diese Gelegenheit

verspart. Was damals von der Gemeinschaft des Kreuzes Christi

bezeuget worden ist, das wird sich noch weiter aufkldren und zur Ubung des
Glaubens desto dienlicher sein, wenn wir nun auch die Hauptabsicht des Kreuzes
Christi umstandlicher betrachten. Darauf soll diesmal mein Vortrag vornehmlich gerichtet
sein. Denn da uns in dem vorhandenen Passionsstlick diese Begebenheit selbst angezeigt
wird: ,,Und sie kreuzigten ihn;" so ist nichts Naheres hierbei zu gedenken, als: Warum ist
das geschehen? Was hat die Weisheit Gottes fir besondere Absichten hierunter
bezielt? — Paulus setzt bei dem bestimmten Todesleiden des Heilandes der Welt etwas
Besonderes in das Kreuz desselben, und will uns gern zu einem tiefern Nachdenken
hierliber erwecken, wenn er z. E. Phil. 2,8 von seiner Erniedrigung sagt: ,Er ward
gehorsam bis zum Tode, ja zum Kreuzestode." Der Apostel will haben, man solle
bedenken, dass Jesus nicht nur gestorben, sondern dass er am Kreuze gestorben sei. Es
gibt ja und hat schon damals allerlei harte Todesstrafen gegeben. Wenn nun Christus flr
unsere Sunden sterben sollte, warum ist eben diese Todesart durch die Kreuzigung
erwahlet worden? — Das ist die Weisheit der Heiligen, die Ursachen der vom Vater
bestimmten Wege (iber seinen Sohn zu forschen, und die Griinde des goéttlichen Rats im
Licht des Geistes einzusehen. Denn durch diese Erkenntnis wird der Glaube gestarkt und
in dem Geheimnis Gottes immer volliger gegriindet. Nicht, als wollten oder kdnnten wir
alle Gedanken Gottes auskundschaften und mit unsern Begriffen in einen vollstandigen
Zusammenhang bringen, damit wir im Stande waren, das heilige und anbetungswiirdige
Geheimnis Gottes zu durchschauen. Das sei ferne! Wir werden es vielmehr in Ewigkeit
bewundern und unsere hdchste Lust daran haben, wenn uns die verborgenen Schatze,
welche darin liegen, nach einander aufgedeckt, und der Ratschluss Gottes in Christo nach
seiner unermesslichen Tiefe und Hohe vor Augen gestellt wird. Aber was uns Gott selbst



- 143 -

davon in der Schrift lehret, das sollen wir billig mit tiefster Demditigung unsers
Verstandes und Herzens unter seine Wahrheit annehmen und zum Glauben anwenden. Ein
jeglicher Blick in dieses Geheimnis, ein jeglicher Strahl dieser géttlichen Wahrheit, der das
Herz erleuchtet, kann uns sehr vieles austragen. Um dieser Ursache willen ist es uns auch
im Evangelium verkindiget. — Wir wollen uns demnach mit Beugung unsers Herzens
zum Kreuze Jesu hinstellen und uns vom Apostel erklaren lassen, warum er da
gehangen. — Er sagt es mit briinstigem und glaubensvollem Herzen (Gal. 3,13): ,Christus
hat uns erldéset vom Fluch des Gesetzes, da er ward ein Fluch fir uns (denn es stehet
geschrieben: Verflucht ist jedermann, der am Holz hanget), auf dass der Segen Abrahams
unter die Heiden kédme in Christo Jesu, und wir also den verheiBenen Geist empfingen
durch den Glauben." Teure Worte! Sie geben uns den Aufschluss von der Hauptsache, die
dabei in Betrachtung zu ziehen ist, und die vollstdndige Anweisung, wir wir die Kreuzigung
Jesu fruchtbarlich bedenken und den bezielten Nutzen durch einen wahren Glauben auf
uns bringen allen. Ach, dass nun in diesem Augenblick die Kraft des Kreuzes Jesu euch
allesamt von allen irdischen Gedanken scheiden und euer Gemit und Herz so machtig
fassen mochte, dass ihr nur eine Stunde recht an das Kreuz Jesu gedenken kdnntet!
Eine solche Stunde wiirde euch lieber sein als sonst tausend, und etwas Namhaftes
ausgeben. Zur Forderung eurer Seligkeit. Lasst demnach alle Tragheit und Eitelkeit
beiseite! Er hebet eure Herzen und Sinnen Uber alle irdischen Dinge, und richtet sie
stracks auf euren gekreuzigten Jesum hin! So wird es durch seinen Geist nicht ohne Segen
abgehen, wenn wir jetzt mit einander betrachten wollen:

Die Hauptabsicht des Kreuzes Jesu, oder: Warum der Heiland ans

Kreuz geschlagen worden?

Sie bestehet nach der schon angezeigten Lehre des Apostels darin:

1. Den Fluch von uns und von der ganzen Erde wegzunehmen,
und dagegen

2. uns und der ganzen Erde neuen Segen zu erwerben.

Abhandlung.

»Sie kreuzigten ihn daselbst." So heit es in unserm dermaligen Passionsstlick.
Wenige Worte von der aller erstaunlichsten Begebenheit, die je auf Erden geschehen und
zu horen ist! Kurze Beschreibung von der aller wichtigsten und auf Himmel und Erde, ja
auf alle Ewigkeiten weit aussehenden Sache! Wer aber dabei mit zartlicher Empfindung
seines Herzens denken kann: ,das wird mir von dem, der mein Heiland und
Erloser ist, erzahlet,™ derselbe hat schon mehr als eine ganze Predigt gehort; dem
ist schon genug gesagt, dass es sein Herz in inniger Liebe zu Jesu und seinem Kreuze
hinziehen kann. Und alsdann wird er um so fahiger sein, in stiller Aufmerksamkeit zu
vernehmen, wie ihm der Geist Christi die Leiden desselben durch sein Evangelium deuten
will? Gebe der Herr Gnade, dass jetzt mein und euer aller Herz in solcher Fassung vor ihm
sei und bleibe, wenn wir nun gedenken wollen: was uns Jesus durch dies Leiden seiner
Kreuzigung Gutes getan habe? Denn der Nutzen soll uns reichlich von seinem Kreuze



- 144 -

zuflieBen. Wir hdéren von Paulus, dass die Hauptabsicht des Kreuzes Jesu
darauf gegangen sei,

1. den Fluch von uns und von der ganzen Erde wegzubringen.

Denn es heiBt ausdricklich: Christus hat uns erloset von dem Fluch des
Gesetzes, da er flir uns ein Fluch am Holz geworden. Paulus ist durch das besondere
Bedlrfnis seiner Zuhdrer bewogen und gedrungen worden, diese wichtige Wahrheit
hervorzugeben, und sich darliber mit eifernder Briinstigkeit seines Herzens so machtig
auszudriicken. Er sagt ihnen, was wir nun als Siinder und Schuldner Gottes vom Gesetz
her haben: nichts als Fluch, darunter wir ewiglich liegen und verderben mussten, wenn
nicht Christus denselben auf sich genommen und durch sich selbst weggehoben hatte.
Das ist uns eine ndétige und trostliche Wahrheit! Es wird uns dabei teils unsere groBe Not
und entsetzlicher Jammer, den wir uns durch die Stinde auf den Hals gezogen haben, teils
die Art und das Mittel unserer Errettung zu bedenken gegeben.

@ Fluch ist ja eine schreckliche Sache! Wer entsetzt sich nicht, wem
schauert nicht die Haut, wenn es von einem Menschen heiB3t: ,Er wollte den Fluch haben,
der wird ihm auch kommen; er wollte des Segens nicht, so wird er auch ferne von ihm
bleiben™ (Ps. 109,17). So viel kann man sich mit seinem eigenen Willen anrichten, wenn
er sich von Gott abreit, und seines Herrn und Schopfers nicht achtet! Und das ist Uiber
Adam und sein ganzes Geschlecht gekommen, da er sich mit seinem freien Willen von Gott
und seiner Gemeinschaft abgewandt und den géttlichen Segen, darein er gesetzt war,
durch eine falsche und verbotene Lusternheit verachtete und ausschlug. Da kam alsbald
der Fluch Uber ihn, statt des Segens, der von ihm wich. Die gerechte und unparteiische
Schirfe des Gesetzes hat einmal den Fluch auf die Ubertretung gelegt. Es hat mit
seinem unabanderlichen Ausspruch gezeigt, dass, wer die Sinde tut, der kdnne
unmoéglich den Segen von Gott haben. Wo der Segen weicht, da tritt der
Fluch ein. Und dieser ist die wirkende Ursache alles Elendes und Verderbens. Eine
solche jammerliche Veranderung hat sich gleich durch alles gezeigt, da die Sinde
eingefihrt war. Adam hat nicht nur in seine Seele und Leib den Fluch eingenommen,
der zur Verfinsterung seiner Seele und zur Zerstérung seines Leibes wirkte, sondern auch
zugleich den ganzen Erdboden unter den Fluch gebracht. Darum sagt Gott in seinem
richterlichen Ausspruch zu ihm: Verflucht sei der Acker um deinetwillen." Dir, Slinder,
gehort kein anderer Wohnplatz als der zugleich mit dir unter dem Fluch liege. Sehet! so
bringt der Mensch durch eine Slinden nicht nur Uber sich, Gber seine Seele und Leib allein,
sondern auch Uber seinen Acker, Uber die ganze Kreatur der Erde den Fluch. Und dieser
erste eingefiihrte Fluch ist auf der Erde geblieben und durch den Anwachs der Siinden
noch mehr gehauft worden. Woher kame sonst all der Jammer, der von daher auf Erden
immer mehr entstanden und sich in der verderblichen Eitelkeit ausgebreitet hat? Aber die
Menschen haben gar bald vergessen, wovon sie gefallen waren, und sind des
kiimmerlichen Lebens und der mihseligen Arbeit in dem dornigen Acker so gewohnt
worden. Da ward ihnen das elende Wesen gut genug, sich darin mit ihren irdischen Llisten
und verfinsterten Seelenbegierden zu unterhalten. Doch tat die Barmherzigkeit
Gottes, die von Anfang auf Christum sahe, dem ausbrechenden Fluch, der sich in allem
irdischen Wesen hervortat, noch Einhalt durch das kraftige Wort der
VerheiBung. Dadurch ward ein Segen aufbehalten. Kraft dieses Worts hat der Mensch
auf Erden noch eine Wirkung und Genuss des Segens mitten unter dem Fluch
bekommen. Es schien nicht nur ein Licht in seine Finsternis hinein, wodurch er erkennen



- 145 -

konnte, woran er jetzt sei, und sich nach seiner vorigen Herrlichkeit sehnen sollte (Joh.
1,5), sondern auch sein Leib und die irdische Kreatur Uberhaupt wurde vor der
schleunigen giftigen Verderbnis durch solche balsamischen Segenskrafte erhalten, dass
noch immer etwas Paradiesisches zwischen dem Fluch hervor griinte. So viel hatten
unter der Geduld Gottes auch die Menschen noch zu genieBen, welche der VerheiBung
vergaBen und den Erdboden mit ihren Grdueln immer weiter verderbten. Deswegen ware
solchen vereitelten Menschen diese Welt schon gut genug und das elende Leben siiBe
gewesen, wenn ihnen das Gesetz nicht in das Gewissen gedrungen, den Zorn Gottes
angezeigt, und die Bande des Fluchs zum ewigen Verderben gescharft hatte.

Eben deswegen hat Gott auf die feierlichste Weise den Sinn seines Gesetzes
erneuert und unter den Menschen auf Erden kund getan, dass es einmal nach den
Rechten seiner Gerechtigkeit dabei bleibe: Wer wider ihn und sein Gebot slindige, der
bringe sich eben damit unnachladsslich unter den Fluch. Diesen Ausspruch Gottes flihrt
Paulus auch an uns aus 5. Mose 27,26, da es heiBt: ,Verflucht sei, wer nicht alle Worte
dieses Gesetzes erfillet, dass er danach tue. Und alles Volk soll sagen: Amen." Es war ein
groBer Ernst und eine flirchterliche Handlung, da Gott dem Volke Israel im Namen des
ganzen Menschengeschlechts bei seinem Einzug in Kanaan auf’s Neue den Segen und den
Fluch vorhielt, und den ungehorsamen Kindern voraus auf die umstandlichste und
scharfste Weise (Kap. 28,15 ff.) bezeugete, was flir Fliiche Uber sie kommen und sie
treffen wirden: ,Verflucht wirst du sein in der Stadt, verflucht auf dem Acker. Verflucht
wird sein dein Korb und dein Ubriges. Verflucht wird sein die Frucht deines Leibes, die
Frucht deines Landes, die Frucht deiner Ochsen und die Frucht deiner Schafe" u.s.w.
LAmen!™ war die Stimme des Volks, wodurch sie bei ihrer Ubertretung dem Recht Gottes
beistimmten und den Fluch auf sich nahmen. ,So hat Gott alle Ubertreter als wie in ein
Gefangnis zusammen geschlossen unter die Siinde und den darliber ergangenen Fluch,
auf dass er sich aller erbarme" (Gal. 3,22; R6m. 11,32).

Wir haben Ursache, diesen Ernst Gottes recht zu bedenken, und die Frucht der Slinde
im Fluch zu erwagen. Denn alle Worte Gottes sind wahrhaftig und behalten ihren
Nachdruck und Kraft, dass keines vergeblich geredet sei. Wo ware es demnach mit dem
Sindergeschlecht, mit den mutwilligen Verbrechern an Gottes Rechten hingekommen?
Was ware schon aus dem Erdboden geworden, wenn Gott nicht einen Ratschluss seiner
Erbarmung gefasst und selbst ein Mittel verschafft hatte, dass alle diese gerechten
Fliche von uns und von der Erde aufgehoben und weggenommen wiirden? Denket doch
dieser Sache in der Stille ein wenig nach! sie ist uns nicht umsonst in der Schrift so oft und
so ernsthaft bezeuget. Sehet euch, sehet lberhaupt eure Mitmenschen, sehet den ganzen
Erdboden darum an, und bedenket, was das heie: Alles ist unter dem Fluch,
was nicht durch Christum gesegnet wird; nur damit euch die freie Gnade
Gottes in dem Liebesgeschenk seines Sohnes und der unentbehrliche Erretter
desto wichtiger, erfreulicher und preiswiirdiger in eurem Herzen werde!

® Das Mittel hier war wunderbar, welches Gott erkieset hat. Hier muss
aller Verstand der Engel und Menschen erstaunen und mit Ehrfurcht anbeten! Hier muss
alle Klugheit der Weisen zur Torheit werden, dass das Kreuz das Mittel, und die
Kreuzigung des lieben Sohnes die Art der Erledigung der Welt von den Banden des all
gemeinen und besonderen Fluchs sein solle! Aber Paulus ist es das von der Welt her
verborgene Geheimnis der Gottesweisheit. Er preiset den Glaubigen den Aufschluss
desselben an, wenn er sagt: ,Uns hat es Gott offenbaret durch seinen Geist," (1. Kor.
2,7.10). Weg mit allen eigenen Gedanken! wir wollen gerne des heiligen Geistes Schiiler
sein, dass er uns diese Wahrheit im rechten Licht erkennen lasse; wie Gott in seinem



- 146 -

Wort von langem her darauf Zeugnis gegeben, und seine Haushaltung
unter den Menschen von Anfang an darauf eingerichtet hat. Paulus flihret uns auf eine
Einrichtung Gottes zurick, die schon auf die groBe Sache gezielt habe. Es heiBt 5.
Mose 21,22: ,Wenn einer Uber einer begangenen Siinde also getétet wird, dass man ihn
an ein Holz hanget, so soll sein Leichnam nicht iber Nacht an dem Holz bleiben. Denn ein
Gehangter ist verflucht bei Gott, ein Grduel vor ihm." So war demnach das Aufhangen an
das Holz schon von Gott als der duBerste Fluch und als der Inbegriff alles dessen, was
durch das Gesetz verurteilt wird, ausgezeichnet. Es waren alle ausgesprochene Fliiche
des Gesetzes gleichsam in den einigen Fluch des Holzes zusammengefasst. Und die
Weisheit Gottes zielt mit dieser Verordnung rlickwarts und vorwarts, und bringt
die Absicht derselben an dem Kreuzesholz des Sohnes Gottes zum Ausschlag. Jesus
hat in dem Werk seiner Erlésung den ganzen Jammer von dem Ursprung der Siinde
und von dem Anfang der Verschuldung hergeholt, und die ganze Sache mit allen ihren
Folgen auf einmal durch sich selbst gehoben. Ist nicht Adam durch des Teufels
Verflihrung mit seiner lliisternen Begierde an das Holz oder Baum angeheftet worden, und
daran so hangen geblieben, dass der Fluch der Sterblichkeit iber ihn ausbrach? Daran
hatte Satan seine Lust, und spottete des verfiihrten und durch List hinterfiihrten, ja unter
den Fluch gebrachten Siinders. Um deswillen muss Jesus wieder am dirren Holz hdangen
und seinen Opferleib unter diesen Fluch geben. So ist der ganze Fluch des Gesetzes, der
Uber der Vergebung an dem Baum des Erkenntnisses entstanden und die Oberhand auf
Erden bekommen hatte, in dem Kreuz Jesu zusammengefasst und mit einem Mal
abgetan worden.

Es ist dabei noch bedenklich, dass Jesus nicht nach der Juden, sondern nach der
Heiden Weise an das Holz gehanget worden. Gleichwie beide, Juden und Heiden, Uber
seinem Todesurteil zusammengestimmt, und er beider Slinden getragen hat: so sollte
auch die Art seines Todes sogleich beiden die Erlésung anzeigen und anbieten. Von
dem Gesetz, davon die Juden den Ausspruch Gottes wussten, nahm er den auf das
Holz gelegten Fluch; und von den Heiden nahm er die wirkliche Art dieser Todesstrafe
auf sich, damit er beide in seinem Kreuze zusammenfassen, und also den Fluch des
ganzen Menschengeschlechts von seinem Ursprung her mit aller seiner Ausbreitung
wegschaffen mdchte. Und so hat er sich zu unserer Erldsung dargegeben, da er ward ein
Fluch flir uns alle, und sein Segen auch sogleich auf die Heiden kdme, sagt Paulus. So weit
hat den eigenen Sohn Gottes die Liebesangelegenheit seines Herzens gegen uns gebracht!
Das ist eine unaussprechliche, eine gottliche Demutigung, untertan zu sein bis zum Tode,
ja zum Tode des Kreuzes. Was ist das fir ein unschatzbarer Aufwand, womit uns Jesus aus
unserm Fluch heraus gekauft hat! Er ward ein Fluch fliir uns, an unserer
Statt! Ich scheue mich, ein Wort weiter von der Sache selbst hinzu zu tun. Es ist genug
an dem Ausspruch des Apostels selbst. Der soll uns so auf das Herz fallen, dass er alle
unsere Sinnen stillt und in eine heilige Anbetung der Wunderwege Gottes zieht! Lieber
Jesu! Was bist du mir zu lieb geworden! Kénnte ich dich doch dafiir so hoch ehren, als du
es wirdig bist! Was war ich dir wert, dass du dieses flir mich tust! Hat dir nicht vor
meinem Fluch gegrauet; hast du diesen Abscheu durch deine Liebe tberwunden, so will
ich jetzt gern ein Opfer deiner Liebe sein! Heiliger Sohn des Vaters mitten unter unserm
Fluch! du bist allein fahig, den Fluch in Segen zu verwandeln, und ein Neues zu schaffen,
das deinem Vater wohl gefalle! Ich will die erstaunliche Kraft deines Kreuzes ehren, und
durch dieselbe mich alles Fluchs entledigen, damit ich deines Segens fahig werde. — Das
ist nun die Ehre und der Preis des Kreuzes Jesu, dass kein Fluch Ubrig bleiben, sondern
wie es von seinem heiligen Leibe weggekommen ist, an welchem er unsere Sinden auf
das Holz hinauftrug, also auch von uns und von der ganzen Erde durch ihn vollkommen



- 147 -

weggenommen werden solle. Darum ist jetzt unser Glaube an das Kreuz Jesu gewiesen.
Was es nach der Absicht Gottes gewirkt hat, da der Sohn flir uns da hing, als ein Fluch
zwischen Himmel und Erden hing, das soll sich nun an uns ausweisen und an dem ganzen
Erdboden offenbar werden. Und ja wohl muss eine solche erstaunliche Sache auch etwas
GroBes austragen, eine unermessliche Furcht, eine eben so groBe und unausdenkliche
Folge haben! Und das ist mit einem Wort:

2. der Segen, der sich noch weiter ausbreiten soll als der Fluch,

der zur Ehre des Kreuzes Jesu noch Uberschwanglicher ist, als unser Abfall und
Jammer war. Und so wird uns das Wort vom Kreuz ein sliBes, ein trostvolles, ein
erfreuliches Evangelium. Es kiindigt uns lauter Segen an. Denn das Kreuz Christi hat die
unhintertreiblichen Hindernisse des Segens weggeraumt. Es hat die verschlossenen Riegel
desselben im Tode durchgebrochen, und die Zufliisse eines neuen Segens erdffnet. Auf
dass der Segen Abrahams auf alle Volker kame in Christo Jesu, auf dass wir den
verheiBenen Geist empfingen durch den Glauben, folgert hieraus Paulus (Gal. 3,14). So
lange ward der groBe und reiche Segen, den Gott dem Abraham verheien hatte,
aufgehalten, und konnte nicht in Erfillung gehen, bis Christus durch seinen Kreuzestod die
Wirkung des Gesetzes zum Fluch der Erde aufgehoben und vollendet hatte. Darum kommt
der Segen uber alle Vélker in Christo Jesu. Es ist ein unerschopflicher Reichtum desselben,
der unsern ganzen Stand nach Seele und Leib und die Beschaffenheit der ganzen Erde
betrifft.

Um des Kreuzes Jesu willen soll alles alte Wesen, das aus dem Fluch der
Verweslichkeit entstanden ist, gar abgetan, und alles zu Gottes hdochstem Wohigefallen
erneuert werden. Davon sagt Paulus, wenn er die vollendete Versiihnung Christi preiset,
schon mit einem bis in die Ewigkeiten hinein schauenden Glaubensblick: ,Das Alte ist
vergangen, siehe! es ist alles neu worden™ (2. Kor. 5,17). Da wird man den durch das
Kreuz erworbenen Segen in vollem MaBe, in seiner ganzen Kraft sehen und zu genieBen
haben. Da wird erst zur Bewunderung der heiligen Kreuzeswege offenbar werden, wie
hoch und weit sich nach dem in die VerheiBung gestellten Vorsatz Gottes der Segen
erstreckt; weil wir jetzt unserer vorigen Herrlichkeit nicht nur ermangeln, sondern auch
vergessen haben, und weil wir uns mit der Eitelkeit und dem toten Wesen, darin wir uns in
der Sitindenwelt aufhalten, nur allzu gut betragen kdnnen, so haben wir auch so geringe
Gedanken von dem neuen Wesen, das Christus durch seinen Kreuzestod geschaffen
und in seiner Auferstehung an sich selbst hergestellt hat, dass wir allzu langsam und allzu
trage sind, die Friichte seiner Erldsung recht zu erkennen und im Glauben zu fassen. Ja,
es sind unter den Christen schon manche so weit in ihrer finstern und verkehrten Vernunft
gegangen, dass sie mit dem jetzigen Zustande wohl zufrieden sein wollten, und sagten:
Warum will es denn der Mensch noch besser haben und von Gott begehren, als er es jetzt
hat? Warum soll er eben einen unsterblichen Leib haben und sich nicht mit der Art und
Beschaffenheit desselben begniigen, wie er wirklich ist? Warum will er eben eine hoch
erleuchtete Seele haben, und nicht froh sein, dass er noch so viel Vernunft hat, als er hat?
Warum will er fordern, dass keine dirre und unfruchtbare Wiste auf dem Erdboden, kein
Gift noch Gestank noch Ungemach in den irdischen Dingen sein, sondern alles in voller
Bllite und lieblichem Wesen stehen solle? Hat er nicht Schénheit und Nutzbarkeit genug an
dem, was da ist? So denkt der von Gott abgefallene Mensch in seinem Unglauben! So
redet der blinde Unverstand, und will nichts von den VerheiBungen Gottes wissen, noch
viel weniger Christo Jesu und seinem Kreuz die Ehre geben! Gott konnte kein Wohlgefallen



- 148 -

mehr an seinem Werk haben. Denn die Menschen hatten es an sich und an der Erde
verderbet. IThm und vor seinen Augen war es nicht mehr, wie es sein sollte. Ja, wenn er
nicht etwas Besseres noch fir uns in seiner Barmherzigkeit ersehen und in Christo
aufbehalten gehabt hatte, so ware schon aus der Erde eine Hélle und aus dem Menschen
ein Teufel worden. Wollen wir es demnach nicht gerne dem Kreuze des Sohnes Gottes
danken, was wir jetzt noch flir Segen haben, und was wir noch Mehreres, Besseres und
Herrlicheres nach allen Umstanden bekommen kdnnen und sollen? — Wer weiter nichts als
Brot will (und die Meisten sinnen und trachten und arbeiten ja auf nichts anders, als dass
sie nur ihr Stlick Brot haben, und setzen alle ihre Gliickseligkeit darein!), der wisse, dass
er ohne das Kreuz Jesu nicht berechtigt ist, nur ein Stlick Brot in der Welt zu essen. Denn
dem Siinder gehort auch zuteuerst von dem Acker nichts anders als Dornen und Disteln.
Verflucht sei der Acker um deinetwillen. Er hat sein Recht an seinen Schdpfer und dessen
gute Gaben schon verloren. Woher soll ihm der Segen des Brots kommen als von dem, der
den verdienten Fluch seines Ackers aufgehoben hat? Sehet demnach: nur um des Kreuzes
Jesu willen ist der Mensch befugt, sein Brot von der Erde zu bekommen. Wer den
Gekreuzigten verachtet, der hat sein Brot wie gestohlen von Gott; es ist ihm das Recht
dazu durch seine Slinde abgestrickt. Ihm gehoéret von Rechtswegen nichts als Fluch.
Darum ist auch dieses ein Vorrecht des Glaubens, dass man seine Speise mit Freuden und
getrostem Herzen aus der Hand Gottes nehmen kann (Apg. 2,47). Durch den Glauben an
das Kreuz Jesu wird die Speise geheiliget. Und wer so isset, der isset dem Herrn, dem er
angehodret und in dessen Namen er alles tut (Rém. 14,6). Weil Jesus auf der Erde
gekreuzigt worden, so gehdret ihm der Erdboden. Und er gewahret, was sein ist, auch den
Seinen. Daher haben sie ein Freiheitsrecht von ihm empfangen, zu essen; ,denn die Erde
ist des Herrn, und was darinnen ist" (1. Kor. 10,26). Ich, wenn wir nur in der Welt wieder
als Christen essen lernten, so wiirde das Kreuz Jesu davon Ehre haben und von uns
gepreiset werden! Aber das ist noch das Wenigste.

Paulus nennt vornehmlich den Geist. ,Auf dass wir den verheiBenen Geist
empfingen." Es war freilich eine geistlose Welt geworden. Und wie soll sich Gott, der ein
Geist ist, mit seiner Kreatur, der er seinen Odem eingehaucht hatte, in Gemeinschaft
einlassen kdénnen, wenn sie ohne seinen Geist ist! Darum war der Geist der vornehmste
Segen, an welchem alles andere hangt, was wir von Gott empfangen sollen. Um des
Kreuzes Jesu willen kdnnen wir nun wiederum des Geistes teilhaftig werden; und um des
empfangenen Geistes willen wird aller Segen, der auf uns kommt, ein geistlicher Segen
werden. Wenn der Apostel daran gedenkt, so wird sein Herz voll, dass er in Gottes Lob
ausbricht: ,,Gelobet sei der Gott und Vater unsers Herrn Jesu Christi, der uns gesegnet hat
mit allem geistlichen Segen in den himmlischen Dingen durch Christum® (Eph. 1,3)! So
hoch hat Gott das Kreuz seines Sohnes geehrt! Er hat sein bestes, (wenn ich so sagen
darf) sein geheimstes, sein herrlichstes Gut, den Geist, herausgegeben, und mit
demselben allen Segen, den man denken und nennen mag. Das Kreuz Jesu hat den
ganzen Schatz Gottes ertffnet. Er hat uns von seinem ganzen Reichtum nichts
vorbehalten. Darum kann und soll um des Kreuzes Jesu willen alles geistlich und
himmlisch werden. Das Irdische, davon sich das Fleisch nahrt, soll nicht bleiben. In dem
Kreuz Jesu liegt die Kraft, dass es aufgehoben und ins Unverwesliche verwandelt werden
soll. Daher nehmen wir den Grund der Hoffnung, dass dies Verwesliche wird anziehen das
Unverwesliche, und dies Sterbliche wird anziehen die Unsterblichkeit, und der Tod wird
verschlungen werden in den Sieg" (1. Kor. 15,54). Wie bewundernswiirdig sind Gottes
Wege. An einem dirren Holz wird der lebendig machende Geist erworben! Von dem Fluch
des Kreuzes kommt der Uberfluss alles Segens! Wer sollte nun nicht gerne nehmen und
haben wollen, was ihm durch das Kreuz erworben ist? Wer sollte sich nun mit Wenigerem



- 149 -

begniigen oder zufrieden stellen, als ihm sein gekreuzigter Heiland gewahren kann und
will? Lieber Jesu! was du damit nach dem Willen deines Vaters gemeint und in deiner
Seele gewollt hast, da du dich flir mich ans Kreuz schlagen lassen, das erflille jetzt an mir!
Ich gebe dir Leib und Seele und alles dazu hin! Lass nur keine Absicht deines Kreuzes an
mir zurlicke bleiben! Trachtet, ihr Lieben, wenn euch etwas daran gelegen ist, vor allen
Dingen danach, dass ihr den erworbenen Geist empfanget. Er ist der Inbegriff alles
Segens, und wirket zu einer vollkommenen Erneuerung der Seele und des Leibes. Denn
um des Kreuzes Jesu willen dirfen und sollen die, so von ihm die Erstlinge des Geistes
empfangen haben, hoffen und warten auf die vollige Erlésung ihres Leibes von den
Banden der in dem Fluch wirkenden Eitelkeit bis zum Tode (Ro6m. 8,24). Durch sein Kreuz
hat Jesus die so groBe Veranderung zuwege gebracht, dass wir auch einen geistlichen
Leib, ein gemaBes und taugliches Wohnhaus des edlen und verklarten Geistes haben, und,
wie wir jetzt das Bild des irdischen Adams tragen, alsdann das Bild des himmlischen tragen
werden. — Um eben dieser Ursache willen suchen und finden die Glaubigen ihr Los und Teil
nicht mehr in der irdischen Welt und ihrer Eitelkeit. Durch die lebendige Erkenntnis des
Kreuzes Jesu ist ihnen die Welt mit all ihrem Wesen erst recht zum Ekel worden. Sie sind
davon nur beschweret, woran andere Lust haben, und sehnen sich, so lange sie das
Irdische driickt, nach dem Himmlischen. Und wer hat einen solchen Sinn, ja eine freudige
Hoffnung dazu, als der, der das Kreuz Jesu liebet? Bei demselben lernt man erst recht
erkennen, was man von dieser ganzen verganglichen Zeitlichkeit denken soll, und wird im
Glauben uber alle Eitelkeit erhaben. Daher sind alle Klagen der Weisen, wenn sie die
Eitelkeit der Welt beschreiben, auch eitel, so lange sie den Ausschlag nicht bei dem Kreuze
Jesu finden. Sie lieben nichts desto weniger die eitle Welt, und sind mit ihrem Herzen an
dieselbe, eben wie Adam an seinen Versuchsbaum, angeheftet, bis sie den Einen finden,
nach welchem Salomo in gleicher Betrachtung geforschet hat. Davon sagt er endlich,
(Pred. 7,29): ,Unter den Tausenden habe ich Einen Menschen funden," welcher der
Eitelkeit abhelfen und das unendliche Verlangen der Seele mit wahrhaftem Gut, mit
bleibendem Segen erfiillen und sattigen kann. Und das soll auch noch der ganzen Erde zu
gute kommen. Denn weil um der Menschen Siinde willen auch die ganze sichtbare Kreatur
ohne ihren Willen der Eitelkeit unterworfen worden ist, und der Fall Adams auch sein
Wohnhaus verderbet und in die Knechtschaft des verganglichen Wesens gezogen hat, so
stehet ihr um des Kreuzes Jesu willen, an welchem er zwischen Himmel und Erde
gehangen, noch eine Freiheit bevor, danach sie insgesamt unter dem Dienst der Eitelkeit
seufzet und krachzet (Rém. 8,23). Aber wer achtet es, als der das Kreuz Jesu kennet und
um desselben willen auch in seinem Teil die Leiden dieser Zeit nicht wert (fiir nichts zu
achten) halt gegen der Herrlichkeit, die an ihm wird offenbaret werden? Nur wer da
erkennet, was der Erldéser mit seinem Kreuz bezielte, wird sich dieser erworbenen Freiheit
freuen, im Glauben die alte Welt mit dem Riicken, ja als schon vergangen ansehen und
getrost sagen kénnen: ,Wir warten eines neuen Himmels und einer neuen Erde, darinnen
keine Eitelkeit, Stinde noch Fluch, sondern die Gerechtigkeit wohnet und herrschet, die
Jesus am Kreuz zum Sieg Uber den ganzen Fall gebracht hat," (2. Petr. 3,13). — Das ist der
neue Segen von dem Holz, daran er fir uns ein Fluch ward! Mit einem Wort: um des
Kreuzes Jesu willen soll diese Erde der bestimmte Schauplatz der herrlichsten Werke und
heiligsten Wunder Gottes sein und mit geistlichen, himmlischen, géttlichen Segensstromen
erfillet werden. Was kann, was wird Jesus vermdge seines Kreuzes, das er erduldet hat,
noch ausrichten? Er hat es in eine Haushaltung der Zeiten gestellt nach dem Vorsatz des
Vaters, und wird nichts zuriicklassen, wozu ihn sein Kreuz berechtigt. Darum wird sein
Kreuz, auf welchem noch ein Argernis bei allen Ungldubigen liegt, noch Ehre haben und
ein Preis sein, wenn er zeigen wird, was er dadurch erworben habe. Nun sind wir durch



- 150 -

das Wort vom Kreuze zum Glauben an dasselbe berufen, damit wir die Erstlinge des
Segens empfangen, auf welche eine unermessliche Ernte ohne Aufhéren folgen wird.

Ist es nun, ihr Lieben, der Mihe wert, dass man das Kreuz Jesu achtet und liebet? Ist
man nun recht daran, wenn man sich der Gemeinschaft desselben riihmen kann? Sollte
man sich nun weigern, mit Jesu gekreuzigt zu sein? Sollte man nicht gerne alles, was nicht
in das Reich Gottes taugt, unter das Kreuz Jesu bringen, dass es dadurch abgetan werde?
Sollte man nicht billig durch den Glauben mit unabldassigem Ernst danach ringen, dass wir
zu der Freiheit und zu dem Genuss des herrlichen Segens fahig werden und gelangen
mdgen, der auf den Glauben an sein Kreuz allein gesetzt ist? Uberleget es selbst in der
Stille vor dem Licht der Wahrheit; und bittet Jesum um den verheiBenen Geist, dass er
selbst euch die hohen Absichten und die seligen Friichte seines Kreuzes kund tue und
verklare. So werdet ihr in dem Geist mehr verstehen und empfinden, als man mit Worten
aussprechen kann. Dahin seid allesamt als zu dem rechten Lehrer von Jesu Kreuze
verwiesen!

Nun das Kreuz unsers Erldsers sei und bleibe unser Segen, und
werde unser Ruhm, bis wir stehen vor seinem Thron und das geschlachtete Lamm
anbeten in seiner Herrlichkeit!

Amen



- 151 -

16. JIredigt

desus spricht: ]Hater, vergib ihnen!

Markus 15,25

Und es war um die dritte Stunde, da sie ihn kreuzigten.

Lukas 23,34

Jesus aber sprach.: Vater, vergib ihnen! denn sie wissen nicht, was sie tun.

Eingang.

as ist das erste Wort des Heilandes am Kreuz! Mitten unter seinen Schmerzen,
E unter der Empfindung der rauen und grausamen Hande, die ihn an das Kreuz

anbinden und annageln, wallet sein wie Wachs zerschmolzenes Herz in Liebe

gegen die, so ihn misshandeln! Er sorgt fiir diese arme und schndde Kreaturen,
dass ja die Strafe und das Ungliick nicht Uber sie kommen mdge, die sie bei dieser
entsetzlichen Misshandlung des Sohnes Gottes verdienen. Er liebet, die ihn
hassen. Sein Herz ist voll Erbarmung gegen die, welche ihn ohne alle Barmherzigkeit
martern und zum Tode bringen. Er gonnet denen Gutes, die ihre Lust an seiner Plage
haben. Er erhdlt die bei Leben, die ihn téten. Das ist Jesusliebe ohne Gleichen! Erkehrt
sich dartber zu seinem Vater und redet mit ihm fir ihr Bestes. Da muss ja ein solches
Wort der Liebe bei dem Herzen der ewigen Liebe unaussprechlich viel gegolten haben!
Denn was hat bei der Liebe selbst eher Eingang als die Liebe? Sagt sonst der geliebte
Sohn zum Vater: ,Ich weiB, dass du mich allezeit hérest," (Joh. 11,42); was muss eine
solche Furbitte austragen, die der Sohn am Kreuz einlegt? Das mag wohl kraftig und zum
Segen gebeten sein.

Und mit welchem Herzen sollen wir héren, was die Liebe am Kreuz Uber die Sinder
denkt und ihretwegen spricht? Kann unser Herz dabei hart und unempfindlich bleiben, so
sind wir harter als die Felsen, die Gber dem Todesleiden Jesu zersprungen sind. Ist nur ein
menschlich Herz in uns, so kann die gekreuzigte Liebe mit ihrem ersten Worte dasselbe
gewiss weich machen, dass es an ihrem Feuer zerschmelze. O, dass wir nun mit einem
recht zerbrochenen, zerschmolzenen Herzen von Jesu vernehmen und einnehmen
modchten, was er aus seinem Herzen héren lasst! Wir wollen doch unsere Herzen dazu
offnen, dass seine Liebe ihren Sinn auch an uns vollbringen kénne! Ich will mich an sein
erbarmendes Herz gegen die Slinder halten, und mich auf die Kraft seiner Flrbitte beim
Vater wahrend meiner Rede verlassen, dass sie mir sowohl bei meinem schwachen Wort
als auch an euern Herzen zu statten komme. Denn ich mdchte euch gern nach seinem
Sinn anpreisen:



- 152 -

Die Kraft der Flirbitte Jesu fiir seine Feinde;

und dabei zu bedenken geben:
1. die Furbitte selbst und
2. die Kraft derselben.

Herr Jesu! Auch in diesem Augenblick gedenke an mich und an uns alle vor deinem
Vater in Gnaden, und lass uns die Kraft deiner Furbitte erfahren zum Segen deiner
Wahrheit an unsern Herzen und zum Preise deiner Liebe! Amen.

Abhandlung.

Jesus zeigt an seinem Kreuze, was ihm am ersten und nachsten am Herzen liege. Sein
erstes Wort geht auf seine Feinde. Er bittet flir sie um Gnade und Verschonung: ,Vater!
vergib ihnen; denn sie wissen nicht, was sie tun." Der Vater kann ihm keine Bitte
abschlagen, denn er ist der Sohn seines Herzens. Wie mag dem Vater ein solch Wort zu
Herzen gegangen sein! Das ermuntert uns billig, die Kraft der Firbitte Jesu flir seine
Feinde zu bedenken, Wir wollen dabei

1. die von ihm ausgesprochenen Worte selbst als den Inhalt seiner Fiirbitte

kiirzlich erwdgen.

Vater! sagt Jesus. Das ist herzlich und kindlich geredet. Dem Sohne ist unter allem
Schmerz, unter aller Schmach und Not, welche Uber ihn bestimmt war, nichts benommen
von der zartlichen Neigung und von der zuversichtlichen Liebe gegen den Vater. Er hat
noch eben dasselbe Herz zu ihm. Er redet mit ihm am Kreuz, wie er am Olberg, wie er
vorher mit ihm geredet hat. Es bleibt bei derselben Einheit der Liebe, nach welcher der
Sohn im Vater war (Joh. 14,11). Und man soll aus seinem Munde hdren, dass er am
Kreuze selbst noch nicht beschamet ist, ihn als seinen Vater anzusprechen, und mit ihm
Uber dieses ganze Begegnis zu handeln. Er wusste ja wohl, dass ihn der Vater nicht allein
lasse, sondern auch hier bei ihm sei (Joh. 16,32); ob es auch schien, als ware er jetzt den
gottlosen Handen preisgegeben. Der Vater war ihm nahe, und er konnte demselben mit
seinem ersten Wort bis in sein Herz hinein reden. Solcher Zutritt war ihm nicht verwehrt,
ob er schon hier als ein Fluch fir uns am Holze hanget. ,Er blieb doch der Geliebte, an
welchem der Vater sein Wohlgefallen hatte™ (Matth. 3,17). Darum kann und darf er auch
hier fir seine Feinde einkommen, und ein Wort flir solche reden, wider welche das Antlitz
des Herrn steht, weil sie Boses tun.

Er spricht: Vergib ihnen! erlass es! rechne ihnen ihren Frevel nicht an, wie sie es wert
waren! Es ware an dem, dass sie sich durch ihre grausame Bosheit so verstrickten, dass
keine Rettung Uibrig ware. Aber erlass es! Stephanus hat diesen Liebessinn von seinem
Herrn gelernt, und redet es hernach bei seiner Verfolgung ihm zu: ,Herr! Behalte ihnen
diese Siinde nicht, oder: Herr! lass ihnen diese Siinde nicht stehen™ (Apg. 7,59). Ware die
Sinde ihnen behalten worden, so ware sie als ein Bann von diesem Augenblick an auf
ihren Seelen gelegen. Hatte Gott diese Feindseligkeiten wider seinen Sohn ihnen in die
Rechnung genommen, so hatte sein Zorn Uber ihnen anbrennen und das Feuer der Rache



- 153 -

sie vertilgen mdgen. Aber der Sohn tritt mit seiner untiberwindlichen Liebe in die Mitte.
Vormals hat Gott zu Mose gesagt: ,Lass mich, dass mein Zorn Uber sie ergrimme, und sie
auffresse;" da es das Volk gegen seinen Gott verderbet hatte (2. Mose 32,10). Und Mose
hielt durch seine Fiirbitte das Ubel auf, das der Herr driuete seinem Volke zu tun, (Vers
14). Noch vielmehr kann dieser Flrsprecher den Zorn aufhalten, den die Bosheit schon
erweckt hat. Seine Liebe steht vor den Riss, und will gern Gutes Uber die Seelen bringen.

Vergib ihnen! Damit sind allererst die verruchten Kriegsknechte gemeint, die ihm
jetzt die nachsten waren. Du siehest, Vater! was sie wirklich an mir tun und wie sie mit mir
umgehen. Verbirg dein Antlitz vor ihrem Frevel. Sie binden mich; erlass es ihnen, dass es
ihnen nicht zu Hoéllenbanden werde. Sie heften mich jetzt an; lass sie dieser Schuld los.
Unter ihren Handen handelt Jesus Uber ihre armen Seelen zur Verschonung und zum Heil.
So ist sein Herz mit lauter Versiihnung umgegangen! Und diese sollten es jetzt auch liber
dem, was sie tun, sogleich zu genieBen haben. Sie sind aber nicht allein gemeint; denn sie
waren nur die bestellten Werkzeuge, welche den Willen seiner Feinde, die ihm den Tod
zuerkannt hatten, ausrichteten. Juden und Heiden standen um das Kreuz, und stimmten
ihrer Misshandlung mit gleichem Grimm und Spott Uber den Auserwahlten Gottes bei. So
brachten die Geschlechter der Erde diese Sinde auf sich und nahmen Teil an der
Ungerechtigkeit. Ware nicht die ganze Welt darliber in ein neues Gericht zu einem
schrecklichen Tage der Rache gefallen, wenn es nicht der leidende Jesus selbst vermittelt
hatte? Hier beweist er in der héchsten Probe, er sei nicht gekommen, dass er die Welt
richte, sondern dass die Welt durch ihn errettet werde aus dem Uiber ihr schwebenden
Zorn (Joh. 3,17). Und wir sind auch nicht ausgeschlossen. Denn was sie wider Jesum
getan gaben, das ist aus einem solchen Herzen geschehen, als wir allesamt auch gegen
ihn in unserer Unwissenheit und natlrlichen Blindheit haben. Dachte er an seine Feinde:
was waren wir, da er fur uns am Kreuze starb? ,Wir sind Gott verséhnet durch den Tod
seines Sohnes, da wir noch Feinde waren™ (R6m. 5,10). So sah der Versdhner alle an, flr
welche sein blutiger Tod gelten sollte, und bat flir sie bei seinem Vater. Haben wir ihn nicht
mit unsern Slinden an das Kreuz genagelt? Haben wir nicht das Unsrige auch zu seiner
Marter beigetragen? Darum gilt uns auch seine Flrbitte.

Denn sie wissen nicht, was sie tun. So denkt, so urteilt die Liebe! Der
Eifer der Gerechtigkeit hatte anders denken, und sie Uber ihrer hartnackigen Unwissenheit
strafen konnen. Aber die Liebe findet noch einen Grund zur verschonenden
Barmherzigkeit, und bedeckt der Stinden Menge (Jak. 5,20) mit einer solchen Vertretung,
dadurch noch Gnade stattfinden mdge. Die Barmherzigkeit erweist sich gern, wo noch ein
Raum zur Erbarmung Ubrig ist. Und diese erweckt der Mittler durch sein Liebesurteil, mit
welchem er seine Beleidigungen angesehen und geschatzet hat. Sie wissen nicht, was sie
tun. ,Sie kennen mich doch nicht noch meinen Vater" (Joh. 16,3). Sie tun es im
Unglauben. Darum kann ihnen noch Barmherzigkeit widerfahren. Aus solchem Grunde
dachte Paulus auch Uber sich, dass sich Gott seiner noch erbarmt habe, da er ein
Verfolger, ein Schmaher und Lasterer gewesen. Ihm am auf gleiche Art die Firbitte Jesu
wirklich zu statten (1. Tim. 1,13). Und dieselbe hat noch eben die Kraft, und beweist noch
immer ihre Wirkung zur Errettung der Siinder. Lasset uns nun

2. die Kraft derselben genauer bedenken.

©® Die unaussprechliche Liebe des Flrsprechers hat sein Vertreten
so hochglltig und kraftig gemacht bei seinem Vater. Indem Jesus bittet: ,Vater, vergib!™ so



- 154 -

bezeugt er, dass er denen, die ihn schmahen und beleidigen, schon vergeben habe; dass
kein Gedanke in seinem Herzen sei, ihretwegen die gerechte Rache, sondern die
Uberwiegende Barmherzigkeit aufzurufen und dass ihm damit ein Wohlgefallen geschehe,
wenn das, was sie wider ihn tun, nicht wider sie ausschlage. Was konnte das Herz des
Vaters inniger rihren als diese Liebe eines Sohnes, der augenblicklich des Unrechts
vergisst, damit es nicht wider seine Feinde stehen bleiben mbge? Diese Liebe hat zur
Versdhnung gewirket, und das Herz des Vaters zu seinen Feinden geneigt, ihnen auch zu
vergeben und ihre Siinden zu schenken. Er vergibt, wie sein Sohn vergeben, der wirklich
die Verséhnung fir die Siinde der Welt am Kreuz geworden. Er handelt nach dem Herzen
des Sohnes, wenn er nun Sinden nicht zurechnet. Wie sollte nun das Herz des Vaters und
des Sohnes hierliber nicht eins sein? Das ist es, was Paulus in dieser wichtigen
Verhandlung erkennet, wenn er 2. Kor. 5,19 sagt: ,Gott war in Christo, die Welt mit ihm
selber versbhnend, da er ihnen ihre Stinden nicht zurechnete." So ward die géttliche Liebe
in Christo eine versdhnende und eine versdhnte Liebe, wodurch aller Zorn aufgehoben und
in einen erbarmenden, rettenden, heilwartigen Eifer flir der Sinder Heil verwandelt
worden! Das war das groBe Werk, welches der Sohn unter dem Fluch am Kreuz durch
seine Liebe, womit er fir alle an des Vaters Herz drang, ausrichten wollte. Er wusste ja,
wie viel seine Liebe (womit er flr der Slinder Rettung arbeitete, wider den Fluch stritt,
uber alle Stinden siegte und sich dem Vater heiligte,) bei seinem Vater gelte. ,Auch darum
hat mich mein Vater lieb," sagt er Joh. 10,17, ,dass ich mein Leben gern und willig fir
euch lasse." Wie wohl hat demnach dem Vater ein solcher Liebessinn in dem
zerschmolzenen Menschenherzen seines Sohnes gefallen! Wie ist ihm ein solch Rauchwerk
der zu ihm aufsteigenden Liebe beim Sind- und Sihnopfer der Welt zu einem
angenehmen Geruch geworden! und daher floss die unendliche Kraft, die in der Flrbitte
Jesu flr seine Feinde lag. Ach! dass wir fahig waren, zu erkennen, was zwischen dem
Herzen des Vaters und des Sohnes vorging, da die Versdhnung Uber uns als Feinde zu
Stande kam! O wie wiirden wir erstaunen, dass die ewige Liebe sich so um ihre feindselige
Kreatur bewarb, und mit ganzer Kraft wirkte, dieselbe wieder in ihren SchoB zu fassen! Sie
will gern alles vergeben haben, damit nur Raum Ubrig bleibe zum Heil der Armen. Und das
ist

® die nachste Wirkung, darauf die betende Liebe Jesu zielte: neuen Raum und
Frist zur BuBe zu verschaffen unter der gdttlichen Geduld, dass
ihnen diese Sitinde nicht alles weitere Gute gar abstricke; dass sie nicht hingegeben
werden in ihren tollen Sinn und finstern Grimm; dass sie nicht untlichtig werden zur BuBe
und zum Glauben; dass die Barmherzigkeit Gottes nicht ihre Hand gar von ihnen abziehe,
noch Gott sein Angesicht wider sie stelle? dass vielmehr die Kraft des Kreuzes bei ihnen
anschlagen, und die Versbhnung, die jetzt im Werke ist, sogleich auf sie dringen und ihnen
zu statten kommen moge. Jesus wusste ja alle Rechte der Gerechtigkeit, und gedachte mit
Jammer daran, was sie sich zum ewigen Schaden durch diese Bosheit anrichten kénnten.
Das geht ihm so zu Herzen. ,Er war ja nicht kommen, der Menschen Seelen zu verderben,
sondern zu erhalten" (Luk. 9,56). So will er auch hier gerne die erbosten Seelen seiner
Feinde erhalten, tritt mit seiner Firbitte dazwischen, und begehrt Uber sie Vergebung,
damit er sich noch als Erretter an ihnen beweisen kdnne. Hier ist er wirklich in seinem
priesterlichen Amt begriffen und ldsst von sich hdren, was jetzt das Geschaft seiner Seele
bei seinem Opfer sei. ,Er redet Gutes flr die, so ihm Bbses bewiesen: er redet bessere
Dinge als Abels Blut" (Hebr. 12,24). Dieses schrie um Rache von der Erde, darauf es
vergossen ward; Jesu Blut redete gleich zur Vergebung auch flir die, so es wirklich bei
seiner Annagelung an das Kreuz vergossen haben, und bringt ihnen und allen ihren



- 155 -

Mitgesellen, das ist, allen Feinden Gottes, Verschonung, Geduld, Erbarmung und Heil
zuwege.

Darum kann Petrus in Kraft dieser Firbitte Jesu unter dem Volk getrost auftreten,
ihnen BuBe verkiindigen und Gnade flr ihre Sinden anbieten. Er rickt ihnen ihre
frevelhafte Feindschaft ernstlich vor (Apg. 3,14.15), wodurch sie sich an dem Sohn Gottes
verschuldet haben: ,Ihr verleugnetet den Heiligen und Gerechten, und batet, dass man
euch den Morder schenkte; aber den Flirsten des Lebens habt ihr getétet.™ Ist es moglich,
dass solchen Majestatsschandern noch geholfen, und ihre entsetzliche Blutschuld, so sie
auf sich genommen haben, vergeben werde? Petrus weiB, was Jesus Uber seinem
vergossenen Blut mit dem Vater verabredet und ausgemacht hat. Darum redet er ihnen in
eben dem Erbarmungssinne, womit sie der Heiland am Kreuz angesehen hat, zu: ,Nun
lieben Briider! ich weiB, dass ihr es aus Unwissenheit getan habt wie auch eure Obersten.
Gott aber hat, was er durch den Mund aller seiner Propheten zuvor verkiindigt hatte, wie
Christus leiden sollte, also auf diesem Wege erfiillet. Wusstet ihr nicht, was ihr tatet, so
wusste Gott durch euern bosen Anschlag seinen Liebesrat zu erflillen." Deswegen nimmt
der Apostel auch keinen Anstand; ihre schreckliche Blutschuld steht ihm nicht im Wege,
ihnen BuBe und Vergebung im Namen Jesu anzutragen: ,So tut nun BuBe, und bekehret
euch, dass eure Stinden, auch an Christo selbst veriibt, getilget werden.™ Ihr kénnt nichts
desto weniger noch eine Zeit der Erquickung vor dem Angesicht des Herrn bekommen.
Diese ist euch schon erbeten und bestimmt worden (Vers 19).

Und das ist noch der Grund zu derjenigen Freimitigkeit, welche die Knechte Christi
haben, seinen Feinden sein Evangelium zu verkiinden und aller Welt das Heil anzubieten.
Denn es ist nicht nur am Kreuz schon einmal flir alle gebeten worden, sondern die Kraft
der Firbitte Jesu ist ewig, und waltet noch Uber alle Menschenseelen, dass ihnen um
seinetwillen die BuBe gegeben werde zum Leben. Er sieht alle seine Feinde, die wider ihn
noch an diesem Tage witen, mit Jammer an, und halt dem Vater noch sein erstes Wort
am Kreuze vor: Schone doch! habe Geduld! lass ihn noch dies Jahr! ich will um den
unfruchtbaren Baum graben; ich will ihm noch mit meiner Kreuzeskraft zuvor an das Herz
dringen (Luk. 13,8). O, wenn die unbekehrten Leute und alle gottlosen Menschen
wissten, was sie bei aller Feindschaft und Widrigkeit ihres Herzens wider Jesum dennoch
seiner Furbitte und seinem flir sie das Beste redenden Blute zu danken haben, sie wiirden
ihm augenblicklich in die Arme fallen; ihr Hass wirde in Liebe gegen ihn verwandelt
werden, sich ihm von Herzen zu ergeben. So weit kommt Jesus noch bestdndig allen
denen zu statten, die wider ihn sind, ihn mit ihren Siinden und Lasterungen auf das neue
kreuzigen, und nicht haben wollen, da er Uber sie der Herr sei! Er halt den Zorn auf; er ist
die Ursache der Verschonung und der Geduld, die noch Uber den frechen Slindern waltet;
er gibt Frist und Raum zur BuBe; er will sie noch immer gern gewinnen und zu Freunden
machen; denn seine Liebe geht unendlich weiter, als das Recht mit sich brachte. Er hat es
am Kreuz bewiesen. Wenn sie demnach schon denken, sie kénnen ohne ihn sein, er solle
sie nichts angehen, so gibt er sie noch nicht auf, sondern halt und tragt sie durch seine
Flrbitte; sonst wiirden sie schon lange der Rache heimgefallen sein; sonst wiirde das
Feuer schon lange Uber ihnen angegangen sein, wodurch zuletzt die verdorbene Welt
verbrennen wird.

Bedenket dies, ihr alle, die ihr euer Herz dem Herrn Jesu versaget und gegen seine
Liebe so gleichgliltig seid! Ist das nicht Feindschaft wider ihn aus eben dem Grunde, aus
welchem seine Kreuziger wider ihn gehandelt haben? Ob ihr schon nicht auf euch kommen
lassen wollet, dass ihr seine Ehre mit Worten ableugnet und seinen Namen schmahet, so
spottet ihr ja seiner, und steht ihm und seiner Wahrheit mit euern Herzen entgegen. Er



- 156 -

kennet eure Herzen. Woher kommt es, dass ihr noch immer in eurem Sinn fortmachen
konnt? Woher kommt es, dass ihr noch immer gegen ihn streiten und mit erhabener Hand
wider ihn stindigen kdnnt? Woher kommt es, dass Gott die Ehre seines Sohnes noch nicht
an euch gerettet und sein Zorn euch hingerissen hat? Nicht daher, dass Gott eures bdsen
Wesens nicht achtete, sondern allein von der Flrbitte eben desselben, den ihr
verschmahet. Wollt ihr nicht seine Liebe genieBen, so sollt ihr doch seine Geduld und
Langmut erfahren. Kann euch sein Blut nicht zu statten kommen, euch von euren Siinden
wirklich zu reinigen, so soll es doch zur Frist der Gnadentage fiir euch reden, ob er die
Absicht seiner Liebe noch an euch erreichen mdchte. Er ist noch nicht euer Feind worden;
er sehnet sich noch immer nach eurem Heil. Lasset doch die Zeit seiner Geduld nicht
unfruchtbar voriiber und die Kraft seiner Flrsprache nicht an euch zuletzt verloren gehn!
+ES ist ein Tag bestimmt, wo der Zorn des Lammes anbrechen und der Herr vergelten wird
alles das Harte, das die gottlosen Siinder wider ihn geredet haben™ (Juda 15). Jetzt kdnnt
ihr noch die Frucht seiner Furbitte zu euerm Heil erlangen. Denn es ist einen Feinden in
die er Ordnung der BuBe auch von seinem Kreuze her

® eine vollige Vergebung und Aufhebung ihrer Sinde
zugedacht und erbeten worden. Er mochte sie gern gar flir sich und zu einer
Beute seines Kreuzes haben. Das Wort Jesu: Vater, vergib meinen Feinden! erstreckt seine
Wirkung so weit, dass sie in die Gnade des Vaters und in die Gemeinschaft seines Sohnes
aufgenommen werden sollen, wenn sie sich zu ihm als ihrem Herrn und Erléser wenden.
Es soll ihres Vorigen nicht mehr gedacht werden; es soll ihnen frei geschenkt, und sie
selbst dem Sohne zum Eigentum geschenket sein. Deswegen ist bei dem Propheten Jesaja
(Kap. 53,13) auch die Firsprache des Mittlers als ein hauptsachlicher Grund angefiihrt,
warum er diejenigen, denen er sich hat gleich rechnen lassen, zu eigen haben solle.
,Darum will ich ihm groBe Menge zur Beute geben; denn er hat fiir die Ubeltiter gebeten."
Das ist das neue Bundesrecht, das dem Versiihner zuerkannt worden ist. Uber seinem
vergossenen Blut ist er befugt, sich die Slinder loszubeten. Er darf heischen. Der Vater, der
die Rechte seiner unverletzlichen Majestat handhabt, hat es der arbeitenden Liebe und
den wirdigen Verdiensten seines Sohnes zugestanden, dass er seinen sauren Lohn an
versiihnten Seelen fordern solle. ,,Heische von mir, so will ich dir die Volker zum Erbe
geben und der Welt Ende zum Eigentum® (Ps. 2,8). Jesus lasst sich damit befriedigen
(wenn ich o sagen darf); seine Liebe ist darlber vergnlgt, und sieht seine Lust daran,
wenn er nur Seelen fir sich und in sein Reich bekommt. Er nimmt sie an vom Vater als ein
Geschenk, das er ihm auf seine Bitte gewahrt, als eine Beute, die er am Kreuz errungen
hat. Wer sollte ihm nun nicht diese Freude seines liebevollen Herzens gbnnen, dass die
errettete Siinderzahl recht groB und der erbetenen Ubeltiter allenthalben eine ganze
Menge wirden? Es ware ja nicht zu viel, wenn es alle waren, die ihn geschmahet haben;
denn seine Furbitte gilt flr alle seine Feinde. Ihm sind sie schon geschenkt. Darum kann
er ihnen jetzt in der ganzen Welt zurufen lassen, dass sie sich zu seiner Gnade wenden. Er
ist dessen noch nicht Uberdrissig noch satt geworden, sich Seelen zu sammeln und den
Lohn seiner Miihe einzunehmen. Darum geht in Kraft seiner Firbitte noch das Wort der
Verséhnung auf dem Erdboden fort, bis er seine Zahl beisammen hat. — Wer nun das Heil
seiner Seele liebt, der bedenke, dass es ihm von Jesu aus Liebeserbarmen schon
zugedacht und ihm vom Vater zugestanden ist. Du bist nicht der erste, mein lieber
Mensch! der darum bittet, wenn du nun mit Seufzen und Flehen dein Heil bei Gott suchst.
Dein Heiland hat schon vorher fir dich gebeten. Nun darfst du nur dein Gebet an seine
Flrbitte anschlieBen, und dein demitiges Begehren mit seinem kraftigen Mittlerswort
vereinigen. Bist du nicht wirdig, dass dich Gott hére, so halte dich an die Flrsprache
dessen, den der Vater allezeit horet. Er darf fur dich reden, ,denn er ist die Verséhnung



- 157 -

fur deine und der ganzen Welt Siinde™ (1. Joh. 2,2). Er kann sagen: ,Ich habe ja eine
Versdhnung funden" (Hiob 33,24). So wird dir Gott gnadig sein und deiner
Ubertretungen nicht mehr gedenken. Da wird die Fiirbitte Jesu erst zu einem rechten
Glaubensgrunde, worauf sich das bekiimmerte Herz eines nach Gnade fragenden Silinders
getrost verlassen kann. Und das gereicht dem Heilande zur Wonne seines Herzens, wenn
es ihm nach langer Geduld und unabldssigem Verbeten an einer Seele gelingt, dass er die
ganze Kraft seiner blutigen Erlésung an sie wenden, sie aus allem Verderben retten und
selig machen kann. Darum fahrt er auch

® in Kraft seiner Firbitte fort, bis er das Heil an denen, die
ihm gegeben sind, zu Stande gebracht hat. Es gibt in der bdsen und
schnéden Welt noch so mancherlei AnstdéBe, wodurch die, so in der Gnade stehen, auf’s
Neue in Gefahr geraten kdnnten. Auch sie selbst tragen noch den Leib der Siinde und des
Todes an sich und sind noch mit so vieler Schwachheit umgeben. Wie leicht kdnnte nun
der Eifer der Gerechtigkeit im Zorn erwecket werden, wie oft wiirden unsere Fehler uns
den freimitigen Zugang zur Gnade absprechen, wenn nicht unser Flrsprecher bei dem
Vater ware und sich unserer anndhme! Wie bald machten wir uns der erlangten
Vergebung wieder verlustig, wenn seine Firbitte nicht an einem fort uns zu statten kame.
Was er nun am Kreuz zu einem ewigen Recht fir alle seine Feinde getan hat, das tut er
noch im Thron, und zwar mit besonderer Liebesangelegenheit fiir die, so ihm angehéren.
+Er ist ein Heiland aller Menschen, sonderlich aber der Glaubigen™ (1. Tim. 4,10). Davon
hat er seinen Jingern und allen, die durch ihr Wort in folgenden Zeiten an ihn glauben
wirden, die trostliche Versicherung gegeben, (Joh. 17). Darum haben auch alle, die zu
seinem Thron gesammelt werden, ihre Vollendung nicht ihrer eigenen Treue, nicht ihrem
wirdigen Wohlverhalten, sondern allein der Gnade des Vaters um der Flrbitte des
Verslihners willen, der flir sie in das Priesteramt gesetzt ist, zu danken. An ihn kann und
soll man sich halten; denn er hat nun das Recht und die Macht auf seinem Thron, dass er
kann auf das Vollstandigste selig machen alle, die durch ihn zu Gott hinnahen, indem er
immerdar lebet, sie zu vertreten (Hebr. 7,25). So steht unser Heil niemals in sorglichen
Umstanden, bis wir vollendet und bei ihm sind! Er steht uns fir alles, wenn wir nur nicht
von ihm abweichen. Kommt ein Versehen dazwischen, das den Genuss der Gnade aufhalt,
so haben wir ihn zum Flrsprecher beim Vater (iber seiner einmal ausgerichteten und ewig
glltigen Verséhnung. Kraft seines Amtes wird die Gnade taglich Uber uns erneuert, bis der
Lauf zu Ende kommt. — Erkennet hieraus, ihr Lieben! Jesus will allen wohl, sie seien
seine Feinde oder Freunde! Er gdnnet ihnen, ja er sucht allemal ihr Bestes. Er tut an
einem jeglichen, so weit er es in seiner Liebe mit ihm bringen kann. Will man seiner nicht,
so bittet er doch um Geduld und Huld beim Vater. Will man ihn annehmen, so hat man
alles zum Vorteil, was er bei dem Vater gilt. Man ist begnadigt in dem Geliebten. Fallet
ihm nun in seine am Kreuz ausgestreckte Liebesarme und bittet ihn, dass er an euch tue,
was er zu tun vermag, und wozu ihn sein Herz schon am Kreuz fir euch gedrungen hat,
so werdet ihr erfahren, dass sein Herz noch eben so wie damals gesinnet ist, und dass
euch sein priesterliches Vertreten zum vollen Heil bringen wird. — Lernet Uber euch und
alle Menschen denken, wie Jesus liber euch und alle an seinem Kreuz gedacht hat und
eurer noch vor dein Vater gedenkt, so wird euch seine Liebe in sich ziehen, und, da ihr
vorher Fremde und Feinde waret, zu Kindern der Liebe machen. — Nun, er erfiille allen
Wunsch seiner heiligen Seele an uns allen, und lasse alles, woriliber er bei dem Vater fir
uns handelt, an uns zum ewigen Heil ausschlagen in der Kraft seines Amts, nach welchem
er Priester ist im Heiligtum. Wir wollen ihm um sein Amt trauen und ihm Ehre geben jetzt
und dermaleinst vor seinem Thron. Amen



- 158 -

17. Jiredigt

Bie Uberschrift des Kreuzes und die @eilung der HKleider.

Matthaus 27,37; Markus 15,26; Lukas 23,38; Johannes 19,19 — 22

Pilatus aber schrieb eine Uberschrift, was man ihm Schuld gab, und setzte sie auf das
Kreuz oben zu seinen Haupten. Und war geschrieben. Jesus von Nazaret, der Juden
Kdnig. Diese Uberschrift lasen viel Juden; denn die Stéitte war nahe bei der Stadt da
Jesus gekreuziget ist. Und war geschrieben auf hebraische, griechische und lateinische
Sprache. Da sprachen die Hohenpriester der Juden zu Pilatus: Schreibe nicht: der Juden
Konig; sondern, dass er gesagt habe. Ich bin der Juden Konig. Pilatus antwortete: Was ich
geschrieben habe, das habe ich geschrieben.

Matthédus 27,35; Markus 15,24; Lukas 23,34; Johannes 19,23.24

Die Kriegsknechte aber, da sie Jesum gekreuziget hatten, nahmen sie seine Kleider,
und machten vier Teile, einem jeglichen Kriegsknecht einen Teil, dazu auch den Rock. Der
Rock aber war ungenahet, von obenan gewirket durch und durch. Da sprachen sie unter
einander: Lasset uns den nicht zerteilen, sondern darum losen, wes er sein soll, auf dass
erfillet wirde die Schrift, die da saget: Sie haben meine Kleider unter sich geteilet, und
haben tber meinen Rock das Los geworfen. Solches taten dlie Kriegsknechte.

Eingang.

der Welt durch den Propheten Jeremias (23,6) bezeuget: ,Dies wird sein Name

sein, damit man ihn nennen wird: Herr, der unsere Gerechtigkeit ist!™ So hat Gott

sein Bundesvolk auf die kiinftigen Tage bei ihrem damaligen mangelhaften und
Ofters sehr zerriitteten Zustande vertrostet. Es fand dasselbe unter seinen Kdnigen von
David her die Gllckseligkeit und den dauerhaften Wohlstand noch nicht, der den
gottlichen VerheiBungen und seiner Hoffnung gemaB gewesen ware. Deswegen verspricht
ihnen Gott, er wolle dem David ein gerechtes Gewachs erwecken, es werde noch aus dem
Stamm Davids ein Zweig aufwachsen, der die Gerechtigkeit Uber sein ganzes Volk
einflihren werde; das werde ein Kbnig sein, der Verstand zu regieren haben, seinem Volk
helfen und dasselbe zu einem gesicherten Ruhestand bringen werde; dieser Kénig werde
der Preis und die Freude seines Volks sein; es werde ihn mit dem Namen und besondern
Titel ehren, dass es ihn nenne und riilhme: Herr, unsere Gerechtigkeit! Das ist eine
vortreffliche VerheiBung, wodurch das Volk in seiner Hoffnung auf die bessern Zeiten des
neuen Bundes, welchen Jeremia demselben gleichfalls ansagen musste, aufgemuntert und
im Glauben bestarkt werden sollte. Sie zielt wie alle solche Weissagungen der Propheten
auf Christum Jesum, unsern Herrn. An ihm und durch ihn sind diese Worte Gottes in
Erfillung gegangen, und werden unter seinem gerechten Gnaden-Zepter noch immer

ZE s ist ein hochwichtiger Ausspruch, den Gott selbst von dem verheiBenen Heiland



- 159 -

erfillt, so lange die Tage des neuen Bundes wahren. — Er ist Davids Reis oder Gewachs,
dem Gott mit einem Eide verheiBen hatte, die Frucht seiner Lenden auf seinen Thron zu
setzen (Apg. 2,30). Denn es ist ja offenbar, dass aus seinem Stamm entsprossen ist und
von ihm nach dem Fleisch herkommt Jesus Christus. Dieser ist der Kénig, den Gott dazu
gesalbet und in sein Konigreich eingesetzt hat, ,dass er’s zurichte und starke mit
Gerechtigkeit und Gericht von nun an bis in Ewigkeit" (Jes. 9,7). Ihm allein gebihret diese
Wirde und dieser Konigstitel unter und von dem Volke Gottes. — Aber wir wissen, dass
Gott selbst der einige und groBe Jehova, der Konig seines Volks, ist und heiBt. Israel hat
ihn auch dafiir erkannt und in allem Anliegen seine Zuflucht zu ihm genommen. Das war
die Starke und der Ruhm des Hauses Jakob, dass es sagen konnte: ,Der Herr Jehova
selbst ist unser Schild, und der Heilige in Israel ist unser Kénig" (Ps. 89,19). Darauf durfte
es sich in seiner Ansprache und Flehen zu seinem Gott getrost berufen: ,Gott, du starker
Gott! Du bist derselbe mein Kénig, der Du Jakob Hilfe verheiBest" (Ps. 44,5). Gott ist mein
Kdnig von Alters her, der alle Hilfe tut, so auf Erden geschiehet. — Sollte Gott diese Ehre,
die er sich bei seinem Volke genommen hat, einem Fremden geben und ihm die hochste
Gewalt und vollmachtige Herrschaft anvertrauen, zu sein, was er selbst ist und von Alters
her gewesen ist? Darum bezeugt Gott in dieser VerheiBung von dem Koénige, den er
erwecken werde, dass man ihn Jehova nennen und an ihm den Gott des Bundes haben
werde. Und dies blieb bei dem dunklen Wort doch ein Geheimnis, worein auch die Engel
zu schauen gellstete, bis Jesus in seiner Gesandtschaft vom Vater bezeugete: ,Ich und
der Vater sind Eins" (Joh. 10,30), und sein Kdnigsrecht daher leitete, dass er der Sohn, der
Eingeborne vom Vater sei, der dazu in die Welt gekommen, die Ehre seines Vaters und
allen Rat seines Herzens auszurichten. Er ist der Herr; Gott hat ihm selbst den
Namen gegeben, der Uber alle Namen ist (Phil. 2,9), und seine kdnigliche Wiirde dahin
erklart, dass er Jehova heiBe, Gott Uber alles, gelobet in Ewigkeit. — Wer Jesum nach den
herrlichen Zeugnissen des Vaters von seinem Sohn, die er sowohl im alten als neuen
Testament gegeben hat, recht erkennen lernt, dem wird sein Herz leben, wenn er seinen
Namen preiset und ihn nennet: ,Herr, meine Gerechtigkeit!™ Nun, so tief sich Jesus, der
Sohn Gottes, in seiner angenommenen Knechtsgestalt erniedrigt hat, so blieb ihm doch
diese Ehre, dass er der Herr, der Kénig seines Volks sei. Und dieser Name konnte ihm auch
mitten unter seiner Schmach, womit ihn sein Volk verworfen hat, nicht benommen
werden. Es musste Uber dasselbe bei seinem Kreuzestode zum Zeugnis bleiben. Das ist
nun das Wichtigste, so wir aus unserm vorhabenden Passionsstiick

von der Uberschrift des Kreuzes und von der Teilung der Kleider

Jesu

in Betrachtung ziehen kdnnen. Ich will daher eurer Liebe vorhalten:

Wie wir bei dem Kreuze Jesu erkennen lernen, dass man ihn
nennen solle

1. Herr,
2. der unsere Gerechtigkeit ist!

Er bereite und nehme sich seine Ehre durch seine Erkenntnis auch jetzt in unserer
Mitte, und lege uns durch seinen Geist seinen Ruhm in unser Herz und Mund, dass wir ihn



- 160 -

in Wahrheit nennen, wie sein Name ist: Herr! wie dein Name ist, so soll auch dein Ruhm
sein unter uns, deinem Volk, so sich deiner Gerechtigkeit freuet! Halleluja.

Abhandlung.

Es fuhren uns die zwei Umstande, die in unserm Passionsstlick erzahlt werden, auf
den Namen, womit wir Jesum nennen und preisen sollen. Dies wird sein Name und das
freudige Bekenntnis der Seinigen zu ihm sein, dass sie ihn nennen werden

1. Herr.

Das war schon die Redensart seiner Jinger, womit sie ihn benannten: ,Ihr heiBet
mich Meister und Herr, und ihr sagt recht daran, denn ich bin’s auch™ (Joh. 13,13). Jesus
konnte auch unter den Menschen von seiner Geburt an sich diesen Titel mit hdchstem
Recht anmaBen. Der Engel hat ihn zuerst so geheiBen, der den Hirten sagte: Ihnen sei ein
Heiland geboren, welcher ist der gesalbte Konig, der Herr, in der Stadt Davids (Luk. 2,11).
Und bei seinem Einzug in Jerusalem nahm ihn das Volk mit Jubelgeschrei dafir an:
~,Gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn, der Sohn Davids, der erwartete Konig,
Zions" (Matth. 21,9). Bald darauf lieB sich das Volk von seinen Vorstehern anders stimmen,
und schrie Pilatus an: ,Kreuzige ihn; wir wollen ihn nicht zum Kdnige haben. Hinweg mit
diesem!™ Doch muss noch bei seinem Kreuze von dem Richter selbst, der ihn ihrem Willen
ubergab, offentlich bezeugt und behauptet werden, dass er der sei, flir den er sich vor ihm
bekennet hat, der Konig, des Volks, das die VerheiBungen hatte. ,Pilatus schrieb eine
Uberschrift und heftete sie oben an das Kreuz: Jesus von Nazareth, der Kdnig
der Juden."

Darunter war eine besondere Hand Gottes, die Pilatus seine Schrift auf solche Art
abzufassen lenkte. Die géttliche Weisheit hat es ihn geheiBen. Die Kreuzesschmach Jesu
sollte doch seinen Namen und den Titel, der ihm von Rechtswegen gebihrt, nicht
verdecken. Seine Unschuld sollte noch ein 6ffentliches Zeugnis von dem Richter selbst
bekommen. Er ist's, schreibt derselbe nach der Wahrheit, und geht die falschen
Beschuldigungen seiner Anklager vorbei: er ist der Kénig der Juden. Diesen aber stand ein
solches Bekenntnis nicht an; denn auf sie kam dadurch die duBerste Untreue gegen ihren
rechtmaBigen Herrn und Gesalbten. Deswegen halten sie Pilatus entgegen, er hatte nicht
sollen schreiben: Er ist’s, sondern er habe sich nur daflir ausgegeben. Pilatus aber
behauptet sein Zeugnis, und sagt: ,Es bleibt dabei, was ich geschrieben habe. Und dabei
soll's und wird’s ewiglich bleiben!™ — Jesus von Nazareth ist derselbe, der diesen Titel
fuhrt, und von diesem Menschensohn wei man nun in der ganzen Welt, dass er am Kreuz
gestorben. Das wird seiner Person bis auf den heutigen Tag auch von denen nachgesagt,
die ihn noch nicht fir einen Herrn und Konig halten. Sein Kreuz hat ihn von allen anderen
Menschen ausgezeichnet, dass man damit den Jesus von Nazareth, den Sohn der Maria
meine. Wir sollen seine Person nicht verkennen! Wir sollen den Mann bei seinem Namen
nennen, der der Herr ist. Leset es vom Kreuz, wie er heit: Jesus von Nazareth. Derselbe
ist es, und kein anderer. Auf den Menschen, der diesen Vornamen hatte, ist die Ehre
gelegt, dass in dem Namen Jesu sich alle Knie beugen sollen (Phil. 2,10).

Es ist nicht genug, dass man einen Heiland Gottes glaube; man soll wissen und
bekennen, wer erist, und wie er mit Namen heiBe. Er will nicht als seine unbekannte
Person unser Heiland und Herr sein. Fragt ein schnaubender Saulus, da in die Majestat



- 161 -

desselben zu Boden wirft: ,Herr, wer bist du?" so nennet er sich demselben noch aus dem
Himmel mit seinem Namen: ,Ich bin Jesus, den du verfolgest" (Apg. 9,5). Und wenn er die
Wege seines Reichs und die Haushaltung seiner heiligen Regierung seinen Knechten von
seinem Thron kund tut, so versiegelt er es noch mit seinem Namen: ,Ich Jesus habe
gesandt meinen Engel, solches euch zu bezeugen an die Gemeinen®" (Offb. 22,16). Wie es
vom Thron ausgeht, so war es auch an das Kreuz geschrieben. Sein Name soll ewiglich
bleiben! So lange die Sonne wahret, soll sein Name auf die Nachkommen reichen, und
durch denselben gesegnet sein (Ps. 72,18). Um seines Kreuzes willen darf er seinen
Namen nicht verborgen halten. Denn es ist das Zeichen, dass er fiir sein Volk gestorben
sei. Deswegen reden auch seine Zeugen so deutlich davon an das Volk. Petrus sagt ihnen
gleich ins Angesicht: ,Eben der, den ihr nicht haben wolltet, der ist's! Jesus von Nazareth,
der Mann von Gott, unter euch mit Taten und Wundern und Zeichen bewiesen. Wollt ihr
diesen nun nicht annehmen? Es wisse das ganze Haus Israel gewiss, dass Gott diesen
Jesum, den ihr gekreuziget habt, zum Herrn und Gesalbten auf seinem Thron gemacht
hat" (Apg. 2,36). Wer will es ihm nun streitig machen, dass er der Herr, der Konig sei?

Er war es am Kreuz wie nun im Thron. Darum muss Pilatus schlechthin schreiben:
»Der Konig der Juden, von denen das Heil kommt" (Joh. 4,22), des Volks, aus dem der
Held aufsteht, dem alle Vélker anhangen werden; der Konig der Wahrheit, der Herr, nicht
nach der Welt; sonst ware seine Ehre und Herrschaft mit seinem Kreuz ausgegangen: der
Konig nach der VerheiBung in Gottes Reich zum Heil der Seelen. Da schickt sich sein
Konigstitel an das Kreuz, an welchem er sich sein Volk erworben und aus der
Gefangenschaft des Fluchs, des Todes und Verderbens erléset hat. Es hat ihm ja selbst
sein Blut und Leben gekostet, uns zu erlésen von aller Ungerechtigkeit, und ihm selbst ein
Volk zum Heiligtum zu reinigen, das fleiBig ware zu guten Werken" (Tit. 2,14). Wer nun die
Absichten seines Kreuzes erkennet und wei3, warum sich der Herr in solche Schmach,
Marter und Tod begeben hat, derselbe gesteht ihm um seines Kreuzes willen diese Ehre
und das Konigsrecht Uber seine Seele gern zu, und bekennet ihn mit Freuden: ,Ein
solcher ist mein Herr!™ Ware er nicht am Kreuz gehangen, hatte er nicht sein
Leben fir mich zum Schuldopfer hingegeben, so kénnte er nicht mein Herr sein, dem ich
angehorte und in seinem Reich ihm zu dienen vermdéchte. Darum erkenne ich ihn an
seinem Kreuz flr den, dessen ich eigen worden bin. Wer ihm aber dieses Recht liber sich
versagt, der verleugnet den Herrn, der ihn erkaufet hat (2. Petr. 2,1). So wenig er nun den
Juden in dieser Kreuzgestalt gefiel, so wenig sie ihn flir den Konig in Zion erkennen und
fur ihren Herrn annehmen wollten, so briinstig soll jetzt unser Herz sein, ihm bei seinem
Kreuz zu huldigen und ihm Leib und Seele aufzuopfern. Denn wir wissen nun, wer der
Jesus von Nazareth ist, und ein Name ist Gber uns genennet: der Kbnig, der Herr der
Herzen, der Herr der Seelen. Er kann es von seinem Kreuz her beweisen, wenn er sein
Recht an uns fordert und sagt: ,Alle Seelen sind mein" (Hes. 18,4).

Aber wer kann sich dies anmaBen? wer kann Herr der Seelen sein als Jehova selbst,
als Gott allein. Darum sollen wir wohl bedenken, wie groB dieser Konig ist! Wenn wir ihn
den Herren nennen, so nennen wir ihn den Jehova, den Gott unsers Bundes in seinem
Blut. So viel hat schon der Prophet von diesem Gewachs Davids, von diesem gerechten
Kbnige bezeuget, dies werde sein Name sein, womit man ihn nennen wird, dass er
Jehova heiBe. Nach vollbrachtem Leiden, beim Zeichen der verklarten Nagelmale, hat
gleich Thomas aus innigster Herzensbewegung und vélliger Ergebenheit dies Bekenntnis
getan und ihm diesen Namen gegeben: ,Mein Herr und mein Gott." Sein Kreuz macht ihn
uns nicht zu gering, unser Gott, der Gott unserer Herzen zu sein; sondern wir sehen durch
die Schmach, die auf ihn gefallen ist, hindurch auf das Werk, das er damit vollendet hat.



- 162 -

Am Kreuz sind wir mit Gottes Blut erkaufet (Apg. 20,28). ,Am Kreuz hat uns Gott mit ihm
selber versiihnet, auf dass er uns darstellen méchte heilig und unstraflich und ohne Tadel
vor ihm selbst" (Kol. 1,22). Darum ist er nun unser Kbénig. Und wenn man seinem
erléseten Volk das Heil verkiindiget und Gutes prediget, so darf man zu Zion nicht anders
sagen, als: ,Dein Gott ist Konig worden!™ (Jes. 52,7). Er ist es, dem wir Arbeit gemacht
haben mit unsern Siinden, dem wir Miihe gemacht haben mit unsern Missetaten. Schauet
hin am Kreuz, wie er da flir uns arbeitet! Er, er selbst tilgete daran unsere
Ubertretung um seinetwillen. Dadurch hat er uns zugerichtet und bereitet, dass wir sollen
seinen Ruhm erzahlen. Dadurch hat er sich so mit uns verbunden, dass, wenn er selbst
uns seinen Namen nennet und seine blutigen Rechte uns an das Herz legt, wir ihn mit
tiefster Beugung dariber anbeten und mit tausend Freuden Amen sagen: ,Ich bin Jehova,
der Herr, euer Heiliger, der ich Israel geschaffen habe zu einem neuen Menschen, zu
meinem Bundesvolk, am Kreuz, euer Konig" (Jes. 43,24.21.15). Von seinem Kreuze her
hat er ein besonderes Recht an uns und wir an ihn, dass er unser Gott und Herr und wir
seine Seelen, sein Eigentum seien. Wir gehen ihn am nachsten an. Alles, was er ist in
ewiger Gottesmacht und Herrlichkeit, das ist er uns zu gut um seines Kreuzes willen. Zwar
muss ihm alles dienen, alles muss sich noch vor ihm beugen; ist es nicht mit Freuden, so
ist es mit Zittern; alles, was Odem hat, soll den Herrn loben. Aber wir haben eigene
Rechte an in; der Kdnig gehdret uns am nachsten zu um seines fiir uns vergossenen
Blutes willen (2. Sam. 19,42). Darum sollen wir billig die ersten sein, ihn aufzunehmen,
und gegen ihn noch mehr Liebe, Briinstigkeit und Treue in unserm Herzen hegen, als
vormals die Manner von Juda gegen David bezeuget haben. — Wer sein Kreuz liebet, der
kann und darf sich getrost und mit groBer Freimutigkeit auf diese Rechte vor seinem
Herzen berufen. Und er halt selbst dariiber und eignet sie denen zu, die an ihn glauben,
dass sie in besonderer Verwandtschaft, in innigster Verbindung die Seinen seien und
heiBen sollen. Was kann einem Siinder tréstlicher sein? was kann einem zerknirschten
Herzen, einer heilsbegierigen Seele mehr Freude bringen? wie kann sie seliger sein, als
wenn ihr Jesus zuspricht: ,Firchte dich nicht vor Zorn, Fluch oder Verderben, denn ich
habe dich erldset; ich habe dich bei deinem Namen gerufen, du bist mein. Ich bin der
Herr, dein Gott, der Heilige in Israel, dein Heiland. Weil du so wert bist in meinen Augen,
dass ich dich mir erwahlet, fir dich am Kreuz gestorben bin und deine Erlésung
ausgerichtet habe, so musst du auch herrlich werden in meiner Herrlichkeit; denn ich habe
dich lieb" (Jes. 43,1 — 4). Ehre sei seinem Kreuze, das uns solche selige und vorziligliche
Rechte, solche kdnigliche Privilegien gewahret hat! Preis sei seinem Namen, nach welchem
wir genennet sind! Sein Kreuz soll unser Ruhm und sein Name unsere Herrlichkeit sein! —
Von dieser groBen Seligkeit ist niemand vorher ausgeschlossen, als wer sich selbst durch
Unglauben und Liebe der Siinde ausschlieBt. An seinem Kreuze, an welchem der Herr von
der Erde erhohet ist, Ubersiehet er die ganze Welt, und beut sich schon allen Nationen an.
Gleich zur Stunde, da er sich fiir unsere Siinden hingibt, sollen alle Vélker wissen, dass er
der verheiBene Konig sei. Darum wird es ein Zeugnis nicht nur an die Juden, sondern
zugleich an die Geschlechter, die den Erdkreis besitzen. Wer es nicht hebraisch lesen kann,
der soll es griechisch lesen; und wer es auch so nicht versteht, dem wird es noch
lateinisch vorgehalten, dass niemand unwissend bleibe, flir wen er den Jesus von Nazareth
zu halten habe. Das waren damals die drei Hauptsprachen der Volker. So wird die
Uberschrift am Kreuz schon ein Evangelium an die ganze Welt und gleichsam der Text zu
der groBen Predigt vom Kreuz, die hernach durch seiner Zeugen Mund unter den Juden
und Griechen und bis an das Ende der Welt erschollen. Es ist schon oben angeflihrt
worden, wie Jesus von Nazareth den Juden erstmals von Petrus gepredigt worden.
Eben so redet Petrus auch erstmals von ihm zu den Heiden, und bezeuget ihnen, dass



- 163 -

er nicht allein der Juden Konig, sondern der Herr aller Menschen, der Richter der
Lebendigen und der Toten sei. ,Ihr wisset wohl, sagt er, von der Predigt, die Gott zu den
Kindern Israel gesandt hat, da er die gute Botschaft des Friedens durch Jesum Christum
verliehen: dieser ist aller Herr™ (Apg. 10,36). Darum wird er auch euch verkiindiget, dass
er auch euer Herr sei, der euch mit den Ubrigen seines Erbteils sammeln will zu seinem
Eigentum. Sie nahmen diesen Antrag von dem Jesus von Nazareth, den sie im jldischen
Lande getdtet und an ein Holz gehangen (Vers 39), willig an; der heilige Geist gab dem
Worte Zeugnis an ihrem Herzen, sie wurden glaubig und lieBen sich taufen in dem Namen
des Herrn (Vers 48). Und von dem an ging das Wort vom Kreuz unter alle Volker und hat
noch nicht aufgehoért. Die Zeugen Jesu reden es noch immer als goéttliche Kraft und
goéttliche Weisheit, und dirfen sich ihres Evangeliums nirgends schamen (Rém. 1,16).
Denn Jesus ist aller Herr. Was Mensch ist und heiBt, gehéret unter ihn, und darf sich unter
sein Zepter stellen. Sein Kreuz hat eine allgemeine Gnade fir das ganze
Menschengeschlecht gegriindet, und sein Name soll in allen Sprachen mit einem
Glauben gepreiset werden. Selig, wer mit Freuden seine Stimme dazu geben und in
Wahrheit seines Herzens bekennen kann: Ich glaube, dass Jesus Christus sei mein Herr!
der weiB und riihmt auch dies zugleich, da der Herr

2. seine Gerechtigkeit ist.

Dies wird sein Name sein, womit man ihn nennen wird: Herr, unsere Gerechtigkeit.
Auch dies bekommt sein Zeugnis sogleich bei seinem Kreuze. Denen, fir welche er den
Augenblick vorher gebeten hat: ,Vater, vergib ihnen!™ denen gibt er jetzt seine Kleider,
dass sie sich darein kleiden dlrfen. Sollte das nur nach der gemeinen Gewohnheit und
ohne Absehen zugelassen worden sein, da sonst die kleinsten Umstédnde so genau
ersehen, so besonders gelenkt, und auch dieser von der Kleiderteilung und dem Los des
Rocks zuvor verkiindigt und bestimmt war? Ich meine nicht. Es ist ja nachdenklich, dass
ein verbetener Slinder durfte in dem eigenen Rock, in dem fiir Jesum recht geziemenden,
ungenaheten, ziichtigen Rock des Heilands, der seiner Reinigkeit und Unschuld Zeichen
war, einhergehen, und darin als in einem von ihm geerbten Kleide prangen. Ich lasse dem
Kriegsknecht gern den ungendheten Rock, wenn er ihn nur zu Ehren meines Heilandes
getragen hat; derselbe soll mir nur ein Bild sein derjenigen Gerechtigkeit, darein ich mich
kleide, wenn ich Jesum selber anziehe. In ihm allein habe ich meine Gerechtigkeit, darin
ich vor dem Vater stehen kann. Das ist der Glaubenssinn und Ruhm derjenigen, die seinen
Namen bekennen: dass er ihr Herr sei. Er selbst ist ihre Gerechtigkeit, er selbst wird ihnen
zum Kleid, darin sie unbeschamt und unbefleckt vor Gott erscheinen. Wir wollen der Sache
beim Aufschauen auf sein Kreuz etwas weiter nachdenken.

War nicht die Gerechtigkeit, darein Gott den ersten Menschen von Anfang gestellt
hatte, sein schdnes Ehrenkleid, darin er sich vor den Augen Gottes sehen lassen durfte?
Sobald er dieselbe durch Ubertretung verlor, und sein Auge von der Einfalt auf Gott weg
und in die irdische Lust wandte, so sahe er seine Schande und schamte sich vor Gott und
sich selbst. Sogleich versteckte er sich vor dem Angesicht Gottes des Herrn, und da ihn
Gott aufsucht: Adam, wo bist du? so heiBt es mit klaglicher Stimme: ,Ich fiirchtete mich,
denn ich bin nackt; darum versteckte ich mich (1. Mose 3,10). So lange er in der
Unschuld, in der Einfalt des goéttlichen Lichts stand, so war die Gerechtigkeit sein Kleid und
gleichsam ein schénes Gewand auch seines Leibes, damit er umgeben war, dass ihm keine
Bl6Be zu Gesicht kam, deren er sich zu schamen hatte (1. Mose 2,25). Mit seiner Siinde ist
seine Schande aufgewacht. Und auch diese Schande ist mit der stindlichen Lust auf uns



- 164 -

geerbet. Darum schamt sich auch die Seele, sofern sie weif3 und in sich noch eine Ahnung
hat, dass ihr ihre Ehre und Herrlichkeit mangelt (Rém. 3,23), derjenigen Gestalt, die sie
angezogen hat, und muss sich dadurch bestandig in sich selbst vorrlicken, dass sie ihr
erstes Kleid verloren habe. Wo nehmen wir nun weiBe Kleider der vorigen Unschuld her,
damit wir uns anziehen, und nicht offenbar werde die Schande unserer Bl6Be (Offb. 3,18)?
Nirgends als von Jesu Kreuze! Auch unsere beschamende Bl6Be muss Jesus tragen und an
seinem Kreuze biiBen, damit wir uns in seine Unschuld und Gerechtigkeit kleiden mdchten.
O! wer im Lichte der Wahrheit recht erkennt, wessen er sich als ein Sinder, der ins Fleisch
gesunken, zu schamen habe, und wie ihm seine Stindengestalt vor Gott und seinen Engeln
zur Schande werde, der weiBB es erst recht zu schatzen, dass das Kreuz Jesu bei dieser
auBersten Demiutigung seine Schande weggenommen, und ihm ein neues Kleid verschafft
hat, das er an Seele und Leib anziehen soll. Durfte der slindige Kriegsknecht den
ungenaheten eigenen Rock des Herrn Jesu tragen, so soll sich der vor Gott und seinem
Licht beschamte Siinder in die lautere Unschuld, in die unbefleckte Reinigkeit, in die
untadelige Heiligkeit, in die Blutgerechtigkeit des geschlachteten Lammes verhlillen. Das
ist allein sein Schmuck und Ehrenkleid, darin er kann vor Gott bestehen, wenn er zum
Himmel will eingehen. Jesus ist uns von Gott, der uns seinen Sohn geschenkt hat,
geworden zur Gerechtigkeit (1. Kor. 1,30). Er lasst sich anziehen als ein Kleid. ,Ziehet an
den Herrn Jesum Christ!™ (R6m. 13,14).

Darauf war es von Anfang bei seinem Evangelium eingerichtet, dass man sich in ihn
einkleiden, und in ihm erfunden werden solle. Deswegen wurde es denen, so ihn ihm
Glauben angenommen, und sich zu ihm als dem Herrn bei ihrer Taufe bekannt haben,
sogleich zuerkannt und zugeeignet. Paulus bezeugt ihnen diese innige Gemeinschaft und
Teilnehmung an Jesu mit gleicher Redensart: ,Wie viel euer auf Christum sich haben
taufen lassen, die haben Christum angezogen." ,Ihr seid allzumal Einer in Christo Jesu®
(Gal. 3,27). Wer wollte sich getrauen, vor Gott zu treten, wenn man in seiner eigenen
siindlichen Bl6Be sich darstellen, und flr sich selbst vor ihm stehen sollte? Wohl uns, dass
wir hierin von Jesu beraten werden, und er solche Heilskleider schenkt, dass wir in ihm
von dem Vater holdselig angesehen, und in dem Wohlgefallen, das er an seinem Sohne
hat, begnadiget werden! — Es ist bei uns kein bloBes Ungefahr, das uns durch ein
ungewisses Los zufallt. Es ist uns vom Kreuze her zugedacht und dem Glauben
testamentlich beigelegt. So will sich ihm Jesus mit seiner ganzen Gerechtigkeit zu eigen
geben! Darum kommt es jetzt allein dem Glauben zu, und darin besteht seine vornehmste
Wirkung, Geschaft und Ubung, Jesum so zu ergreifen, das ist, sich mit ihm so zu
vereinigen, dass man ihn als sein Kleid anziehet, worauf die Augen des Vaters zuerst
sehen miuissen, wenn sie uns ansehen wollen. — Lasset euch dies allermeist angelegen
sein, ihr Lieben! Diese Gerechtigkeit allein hebt alle Beschamung auf und bringt uns
dagegen eine heitere Freimiitigkeit in dem Zugange zu Gott. Sie muss das neue Lichtskleid
unserer Seele werden. Tut es dem Kreuz Jesu zur Ehre, dass ihr sowohl den befleckten
Rock des Fleisches ablegt, als auch alle unganzen Stiicke der eigenen Gerechtigkeit fahren
lasst! Solche werden eure schandbare Bl6Be niemals bedecken. Der ungendhte Rock des
Heilands an einem Stlick gibt auch diesfalls eine schéne und betrdchtliche Abbildung.
Viele, welche das Zeugnis in ihrem Gewissen merken, dass sie nicht ohne Gerechtigkeit vor
Gott erscheinen diirfen noch kénnen, gehen nur damit um, dass sie von eigener Tugend,
von mancherlei Werken ihrer eigenen Gerechtigkeit etwas zusammenstlickeln, darauf sie
sich verlassen wollen. Das ist eben doch ein gestiickeltes und zusammengeflicktes Wesen,
das nicht halt noch tauglich ist (so scheinbar es auch gleiBen mdchte). Was wollen wir uns
mit unsern elenden Lumpen tragen? Sie gehdren zum Auskehricht, den man wegraumen
muss. Unsere Gerechtigkeit muss ein einiges ganzes Stlick sein, wie der ungenahete Rock



- 165 -

des Heilands auch war. Eine solche ganze, vollkommene Gerechtigkeit wird uns von Jesu
geschenkt. In diese kdnnen wir uns so einhillen, dass nichts, nichts mehr von unserer
eigenen BloBe zu sehen ist. Das ist das hochzeitliche Kleid, wonach der Hausvater fragt.
Ohne dasselbe sind wir unbefugt, in der Gesellschaft seiner Gnadengenossen zu sein. Der
Mangel desselben macht uns so beschamt, dass wir verstummen missen, und mit
Schande abgewiesen werden (Matth. 22,12). Ach, dass es uns nur hieran nicht fehle!
Horet, wie frohlich, wie mutig, wie ansehnlich und schon geschmiickt eine Seele ist, die so
gekleidet worden. Es gefallt ihr selber wohl; und nun kann sie sich wieder ansehen, ohne
sich vor sich selbst zu schamen: ,Ich will mich in Jehova, dem Herrn, hoch freuen, und
meine Seele kann und soll jauchzen in meinem Gott; denn er hat mich angezogen mit den
Kleidern des Heils, und mit dem Rock der Gerechtigkeit bekleidet." Wie steht ihr diese
Tracht so wohl an! wie schon ist sie geschmuickt! wie ein Brautigam, der nach
priesterlicher Art geschmiicket ist, und wie eine Braut, die in ihrem Geschmeide pranget
(Jes. 61,10). Da geféllt sie dem Vater wohl; so wohl, als ihm Jesus geféllt, der ihr seine
Gerechtigkeit geschenkt hat, ja selbst ihre Gerechtigkeit geworden ist! Wer in dieser
Gemeinschaft mit seinem Heilande stehet, der hat nichts Wichtigeres zu tun, als sein Kleid
rein zu halten, und seinen Schmuck zu bewahren bis auf den Tag, da man zur Rechten
gestellet werden wird. Alsdann wird unsere Gerechtigkeit vor uns hergehen, und die
Herrlichkeit Jehovas des Herrn, wird uns in sich nehmen (Jes. 58,8), dass wir in seinem
Bilde vor ihm stehen. Alsdann wird unsere Schande, die wir noch in der sterblichen Gestalt
von auBen an uns tragen, gar verschlungen und in lauter Ehre verwandelt werden. Da
sieht der Glaube hinaus, dem Jesus zur Gerechtigkeit wird, und weiB, was er kraft
derselben auch noch fiir den Leib der Demiitigung zu gewarten hat. Wird jetzt gesaet in
Unehre, so wird es auferwecket in Herrlichkeit (1. Kor. 15,43). Und dies um des Kreuzes
willen, an welchem Jesus unsere Schande getilget hat, und in der Kraft seiner
Auferstehung, durch welche die Gerechtigkeit, Leben und Unverweslichkeit
hervorgebrochen und an das Licht gekommen ist.

Dies alles schlieBt der Name in sich, womit wir unsern Erléser nennen: Herr,
unsere Gerechtigkeit! Darin steht seine Ehre, die wir ihm als sein erlosetes
Eigentum geben kénnen. Und darin steht zugleich unser ganzes Heil, das er am Kreuz
erworben hat! Beides soll an allen, die ihm angehéren, so bewiesen und vollendet werden,
dass, so wahr er Jehova ist, ein jeder bei seinem Namen schwdren und sagen koénne: ,Im
Herrn habe ich Gerechtigkeit und Starke" (Jes. 45,24.

Amen! Es sei also Uber alle, die Jesum von Nazareth, den Gekreuzigten, lieb haben
unverrlickt.

Amen



- 166 -

18. Jiredigt

Jlesus wird am Kreuz verspottet, und verspricht dem Bchicher das

lﬁaradies.

Matthaus 27,39 — 44; Markus 15,29 — 32; Lukas 23,39 — 43

Die aber vordber gingen, lasterten ihn, und schiittelten ihre Kopfe und sprachen. Pfui
dich, wie fein zerbrichst du den Tempel, und baust ihn in dreien Tagen. Hilf dir nun selber:
Bist du Gottes Sohn, so steig herab vom Kreuz. Desgleichen auch die Hohenpriester
verspotteten ihn untereinander samt den Schriftgelehrten und Altesten und sprachen.
Andern hat er geholfen, und kann ihm selber nicht helfen. Ist er Christus, der Kénig in
Israel, der Auserwdéhlte Gottes, so steige er nun vom Kreuz, dass wir sehen und glauben.
Er hat Gott vertrauet, der erlose ihn nun, gelistet es ihn. Denn er hat gesagt: Ich bin
Gottes Sohn. — Desgleichen schmdaheten ihn auch die Moérder, die mit ihm gekreuzigt
waren. Aber der Ubeltiter einer; die da gehenket waren, ldsterte ihn und sprach: Bist du
Christus, so hilf dir selbst und uns. Da antwortete der andere, strafete ihn und sprach:
Und du firchtest dich auch nicht vor Gott, der du doch in gleicher Verdammnis bist? Und
zwar wir sind billig darinnen, denn wir empfangen, was unsere Taten wert sind; dieser
aber hat nichts Ungeschicktes gehandelt. Und sprach zu Jesu: Herr! gedenke an mich,
wenn du in dein Reich kommst. Und Jesus sprach zu ihm: Wabhrlich, ich sage dir: Heute
wirst du mit mir im Paradiese sein.

Eingang.

~ ier kommt der Spott Uber den aller teuersten Heiland auf’s Hochste. Angesehene
" und geringe Leute, die Regenten samt dem Volk, Juden und Heiden, ja zuteuerst

die Morder, die selbst neben ihm hangen, stimmen in die Wette zusammen, ihn zu

schmahen, und sowohl {iber seine Person als iiber seine Amter und gefiihrten
Worte die giftigsten Schimpf- und Spottreden auszustoBen. Noch bei seinem Kreuz kihlen
die Obersten ihre verbitterte Feindschaft und Mordlust durch ihr héhnisches Bezeugen an
ihm, und das Volk samt den Ubrigen l&sst sich auch hier durch sie aufbringen, ein Gleiches
zu tun. Hoher konnte die Schmach des Kreuzes nicht mehr steigen; aber auch dieser
Vorgang hat mit allen seinen Umstdnden viel zu sagen. Die weitldufige Beschreibung
desselben, welche die Evangelisten anflihren, hat mir Gelegenheit gegeben, an die Worte
Pauli zu gedenken (2. Kor. 2,15.16): ,Wir sind Gotte ein guter Geruch Christi, beide an
denen, die selig werden, und an denen, die verloren gehen: diesen ein Geruch des Todes
zum Tode, jenen ein Geruch des Lebens zum Leben." — Paulus redet hier von seinem
Dienst am Evangelium, wodurch er Christum, den Gekreuzigten, unter allen Vélkern
predigte. Er sagt davon: er und seine Mitarbeiter seien damit ein guter Geruch vor Gott.
Das heiBt so viel, es sei Gott angenehm, Gott hdre es gern, der alles hért, Gott habe ein
Wohlgefallen daran, und sei ihnen deswegen mit Gnade, Huld und Hilfe zugetan. Er trostet
sich damit, dass, wenn auch seine Predigt und sein Dienst nicht allenthalben noch bei



- 167 -

allen Menschen ein so angenehmer Geruch, das ist, ein so liebliches und anstandiges Wort
ware, so sei es doch Gott angenehm. Er dankt aber auch zugleich, dass Gott den Geruch
der Erkenntnis Christi offenbare an allen Orten, und die Menschen empfinden lasse, was
fur Heil und Lebenskraft in Christo Jesu sei. Demnach ist der gute Geruch Christus selbst,
wenn er erkannt und im Glauben angenommen wird. Darum sagt er auch nachdricklich:
Christi guter Geruch sind wir. — Wo die Erkenntnis des gekreuzigten Heilandes einem
Herzen durch das Zeugnis seiner Wahrheit offenbar wird, da ist es nicht anders, als wie
wenn man etwas Wohlriechendes, einen kraftigen Balsam hat, der erfrischt und belebt.
Dadurch kann man manchmal einen hingesunkenen Menschen schnell aus der Ohnmacht
herausbringen, die er zu sich selber kommt und in allen seinen Sinnen und Leibeskraften
erfrischt, gestarkt und erquickt wird. Also soll auch die Predigt von dem gekreuzigten
Heilande die slindigen Menschen aus der Ohnmacht, ja aus ihrem Todesschlaf
herausbringen, dass sie zu sich selber kommen. ,Wache auf, der du schlafest, und stehe
auf von den Toten, so wird dich Christus erleuchten® (Eph. 5,14). Er will dich auch
erquicken (Matth. 11,14). Und das soll geschehen nach dem Wohlgefallen Gottes, der uns
seinen Sohn dazu gegeben hat, dass wir durch ihn leben méchten. — Allein es gibt auch
Leute, die den edelsten Geruch nicht vertragen kdénnen, denen dartber Ubel wird, was
andern so erquicklich ist. Eine solche verschiedene Wirkung zeigt sich auch beim
Evangelium nach der verschiedenen Beschaffenheit der Herzen, an welche dasselbe
kommt. Paulus sagt, es werde auch einigen ein toédlicher Geruch, ein Geruch des Todes um
Tode, dass sie darliber verloren gehen aus ihrer Schuld. Das ist freilich betribt. Nichts
desto weniger ist und bleibt allemal Christus mit seinem Evangelium ein guter Geruch.

Dergleichen verschiedene Wirkungen hat Jesus auch selbst nicht allein in seinem auf
Erden gefiihrten Lehramt erfahren, sondern sie zeigen sich auch auf eine ausnehmende
Weise bei seinem Kreuze. Unser vorliegendes Passionsstlick gibt uns von beiderlei Art die
besondere Probe. Es ist desselben ganzer Inhalt nach diesem Spruch des Apostels zu
betrachten. Ich will demnach Eurer Liebe vorstellen:

Jesum, den Gekreuzigten, als einen guten Geruch vor Gott.

Und dabei wollen wir besonders erwagen:

1. Wie Jesus an sich selbst ein guter Geruch sei;

2. doch einigen ein Geruch des Todes zum Tode,

3. andern aber ein Geruch des Lebens zum Leben werde.

Abhandlung.

Bei dem Kreuze Jesu muss man vornehmlich auf den wohlgefdlligen Rat und die
heiligen Absichten Gottes sehen, es mdgen auch die Menschen davon denken und halten,
was sie wollen. Hier ist nun der Sohn Gottes in der duBersten Verachtung, und muss sich
von allen Gattungen der Menschen mit Schimpf und Spott liberschiitten lassen. Da war es,
wie Jesajas zuvor von ihm geweissaget hat: ,Wir sahen ihn; aber da war keine Gestalt, die
uns gefallen hatte. Er war der Allerverachtetste und Unwerteste. Darum haben wir ihn



- 168 -

nichts geachtet" (Jes. 53,3.4). Aber nichts desto weniger war er dem himmlischen Vater
lieb und wert, und in seinen Augen auch um dieses Gehorsams willen hochgeachtet! Denn

1. Jesus am Kreuze war Gott ein guter Geruch.

Denn dies alles, was ihm auch hier von seinen Feinden und Lasterern mit ihren
stachligen Reden und spéttischem Bezeugen widerfuhr, geschah um Gottes, um der
Wahrheit und Ehre Gottes willen, die er unter ihnen gesucht hatte. Sie missen ihm noch
unter dem Kreuz das offentliche Zeugnis geben: Er hat Gott vertrauet. Er hat
seine Sache auf und mit Gott angefangen; er hat Uberall Gott als seinen Vater zum
Vorwort gehabt. Der errette ihn nun, listet’s ihn, das ist, wenn er anders wohl bei ihm
daran ist, und er ihm am Kreuz noch wohlgefallt. Da verstanden sie aber den Weg Gottes
nicht, und machten eine ungeschickte Bedingung. Indessen war doch dieses wahr, und sie
mussen es selbst bekennen, dass Jesus im bloBen Vertrauen auf Gott seine ganze Sache
gefuhrt, und in eben demselben nun bis an das Kreuz gekommen sei. Und das war auch
jetzt noch vor Gott ein lieblicher Geruch. Dass Jesus die Schande von Menschen ganzlich
verachtete (Hebr. 12,2), und sein Auge allein auf seinen Vater richtete; dass er sich das
schimpfliche Urteil sowohl der vornehmsten und angesehensten Manner als des gemeinen
Haufens nicht im geringsten bewegen lasst, ein Wort darliber zu sagen, sondern das
Widersprechen von den Sindern bis auf die Letzte mit vollkommener Gelassenheit
erduldet; dass er kein Ansehen von Menschen begehret, sondern darauf allein bestehet,
wie ihn Gott ansehe; dass er keine Rechtfertigung von Menschen weder verlanget noch
erwartet, sondern es lauterlich Gott und dem Ausschlag seiner Hand anheimstellt; dass er
keineswegs auf Ehre von Menschen, sondern allein auf die Ehre der Wahrheit Gottes sieht,
und sich darilber fir nichts achten, ja auf das empfindlichste schmahen, verhéhnen und
verlachen lasst: das hat Gott im Himmel so hoch geachtet; das war im Heiligtum gar
anders angesehen, als es auf Erden vor Menschen aussah; das war dem Vater angenehm
und hdchst gefallig. Sie dachten: billig sollte er sich jetzt selber helfen, wenn er der ist,
fur den er sich halten lieB. Aber dass sich Jesus nicht selber geholfen, sondern in der
groBten EntauBerung seiner Macht, in der duBersten Schwachheit am Kreuz ausgehalten:
darin gab er Gott, seinem Vater, die Ehre und lieB es auf seine Legitimation allein
ankommen. Das ist das aller lauterste Vertrauen, welches zu unserer Versdéhnung am
Kreuz so viel austrug. Weswegen es auch unter den Hauptgriinden derselben von Paulus
(Hebr. 2,13) besonders angeflihrt wird: ,Ich will mein Vertrauen auf ihn setzen." Das war
auch das Einzige, so sich noch bei Jesu befand. Alle Ehre war ihm von Menschen
benommen, auch der ehrliche Name selbst geraubt; er hatte nun gar nichts mehr, was
sonst noch die Armsten und Geringsten haben, und von einiger Macht, sich selbst zu
helfen, wollte er auch nichts wissen. Da hing er in der duBersten Entbl6Bung von allem,
worauf sonst ein Mensch noch etwas setzen kann, und blieb ihm nichts (ibrig als sein Gott,
an den er sich unter der entsetzlichsten Schmach mit unbeweglichem Herzen hielt. Dies
aller einfaltigste, aller reinste Vertrauen Jesu anzuzeigen, gibt Luther, der selbst auch in
seinem Teil erfahren hat, was ein bloBes und festes Vertrauen des Herzens auf Gott sei,
die vorher angefiihrten Worte so: ,Ich will ein Vertrauender sein,” weil es dem
Gekreuzigten lediglich darauf ankam, dass er sich auf Gott verlieB, da ihm alles andere
entwichen war. Da hieB es recht: in seinem Glauben erhangen sein, und mit seiner
Seele an Gott hangen. Solch auf die hdchste Probe gestelltes Vertrauen war freilich Gott
ein guter Geruch. In demselben opferte sich Jesus ganz dem vaterlichen Willen auf, den
niemand erkannte als er allein. Da geschah auf die aller innigste Weise, was er dem Vater



- 169 -

aller nachst vor seinem Leiden im Gebet vorgehalten hatte: ,Ich heilige mich selbst fir sie®
(Joh. 17,19). Ich gebe, weihe und widme mich ganz dir, deinem Willen und deiner Ehre
indem ich den Tod des Kreuzes auf mich nehme. Ich gebe mich in alles gern hinein,
worin ich dir ein Opfer werden kann, wenn ich nur dadurch dein Wohlgefallen und deine
Gnade auf die Slinder bringe. So war Christus (wenn ich so sagen darf) ganz auf Gottes
Seite, und Gott war auf seiner Seite, obschon alle Welt wider ihn und damit zugleich wider
Gott war. Wie gar anders stand nun seine Sache vor Gott, als sie in der Menschen Augen
war! Der Vater sah auf diesen vollkommenen Gehorsam, in welchem Jesus nicht auf
sich selber noch auf sein Recht sahe, und nahm denselben an zur Versiihnung fiir der
ganzen Welt Siinde. Denn hierunter ergab sich der leidende Heiland nur an seinen Vater
und wurde dem heiligen Gott fir uns eine Gabe, eine liebliche Opfergabe zu einem
vergnugungsvollen Geruch (wie Paulus sich darlber ausdrickt Eph. 5,2). So erlangt Gott
seine Ehre wieder, die ihm allein gebtihrt, da der Mittler in bloBer und zuversichtlicher
Ergebenheit an ihn und an seine Macht und Gnade da hing und seiner Hilfstunde in
groBter Gemuditsstille erharrete. Dieser Glaube hat des Vaters Herz vergniigt. Dieser lautere
kindliche Sinn zeigte, wie es der nun zum Spektakel der Welt gewordene Sohn doch so
treu mit seinem Vater meine, und alle Schmach und Verachtung gern trage, wenn es ihm
nur eine desto stattlichere Gelegenheit werde, zu erweisen, dass ihm nichts so am Herzen
liege, nichts so nahe gehe als die Liebe und Ehre seines Gottes, auf den er vertrauet.
Dadurch zog der Sohn das hdchste Wohlgefallen des Vaters auf sich, ob er schon in einer
Gestalt war, die keinem Zuschauer wohlgefiel. Was ihnen an dem Jesus zum Argernis und
Abscheu war, das war Gott zum vergnuglichen Geruch. — Und eben dieses Wohlgefallen
Gottes waltet noch Uiber der Predigt vom Kreuze Jesu. Ist es noch immer ein Wort, das
viele Menschen nicht gern horen, so hort es doch Gott gern, dass und wenn es auf Erden
verklndigt wird. Schiitteln sie den Kopf darliber und wollen das Kreuz Jesu nicht fir Ehre
halten, so ist doch das Zeugnis desselben allemal vor Gott angenehm und erreicht seine
Gnade. Denn nun ist es ein Wort seiner Freundlichkeit, den Menschen kund zu tun, wie ihn
sein Sohn geehret und durch das Opfer seines liebevollen Gehorsams bis zum
schmahlichsten Kreuzestode seine Huld und Gnade lber die ganze Welt gebracht habe zu
ihrem Heil. Darum sind auch rechtschaffene Lehrer und Prediger mit ihrem Dienst noch
immer Gott ein guter Geruch; denn sie predigen den gekreuzigten Christum, an welchem
der Vater all sein Wohlgefallen hat. Wo etwas von ihm erschallt, da ist gleich Gnade von
Gott dabei. Sein Verséhnungswort flihrt allemal einen géttlich lieblichen Geruch bei sich.
Die Liebe Gottes wird darin offenbaret. Und wer sich Jesu zum Dienst seines Evangeliums
aufopfert, der soll von diesem kraftigen Geruch gleichsam durchbalsamiert sein, dass seine
Worte denen, so nach dem Heil fragen, wie eine ausgeschiittete Salbe seien, die das
ganze Haus Gottes erflille und ihre Herzen reize, ja erfrische, sich in freudiger Liebe dem
zu ergeben und aufzuopfern, der sich einmal fiir sie geheiliget und Gott zur angenehmsten
Gabe und zum vollgliltigen Opfer hingegeben hat. Das macht die Knechte Christi bei ihrem
Amt so getrost und so freimiitig. Sie wissen, dass ihr Dienst Christi guter Geruch vor Gott
ist, und sie dartber freundliche Blicke von ihm bekommen; wenn sie auch schon nicht
wissen, ob ihr Wort den Menschen anstandig und angenehm ist, ja wenn es auch bei
diesen zur auBersten Widrigkeit ausschliige und statt eines lieblichen Geruchs ein Geruch
des Todes zum Tode wiirde. Denn so kann es nichts desto weniger



- 170 -
2. bei einigen ein Geruch des Todes zum Tode werden

Davon sind uns in unserm Passionsstick vornehmlich die Hohenpriester,
Schriftgelehrten und Altesten des Volks ein Beispiel mit ihrem (ber alle MaBe ungerechten
und schndéden Bezeugen gegen Jesum. Warum muss denn jetzt noch solcher Hohn und
Spott, Beschimpfung und Lasterung dabei sein? Das tut man ja bei einem Verbrecher
nicht, dass man seiner bei seinem Ungllick und Jammer noch dazu spottet und ein
hohnisches Gelachter Gber ihn anstellt. Wenn diese klugen Leute auch nicht an ihn
glauben noch etwas von ihm halten wollten: warum lassen sie es nicht damit genug sein,
dass sie ihn wirklich ans Kreuz gebracht haben? Sie vergeben sich dabei ihr vorzligliches
Ansehen, reden und tun wie das unnttze Pobelvolk, um nur dem Jesu noch am Kreuz mit
ihren Schmahungen recht wehe zu tun, und alle Achtung fur ihn bei allen Leuten vollends
gar auszuléschen. Antwort: So weit bringt sie ihre vorsatzliche Feindschaft, sich an
seiner Schmach zu vergnigen und in ihrer grimmigen Rachbegierde sich an seiner Marter
zu erlustigen. Aber das war ja nicht das erste, sondern das letzte, das sie in dieser
Verfolgung an Jesu getan haben. Ihr hartnackiger Unglaube, ihre eigensinnige
Widersetzlichkeit gegen alle vorherigen Zeugnisse der goéttlichen Wahrheit ist endlich zu
einem solchen frechen und ganz unehrbaren Spott ausgeschlagen. War doch kurz zuvor
auch flr sie wie flir alle seine Kreuziger gebeten! Das hatte wirklich in ihrem Gemdt einen
Halt, in ihrem bisherigen Beginnen einen Stillstand machen und ein Besinnen wirken
kdnnen, dadurch sie auf die Wege Gottes zu merken fahig geworden waren. Aber sie
lassen auch von dieser Kreuzeskraft nichts an sich kommen, sondern fahren dreist fort in
ihrem erbosten Sinn. Der Jesus muss zu Schanden werden. Ihr Herz und Gemut war
einmal verschlossen gegen alles, was von ihm kam. Und was sie an ihm sahen und von
ihm hoéreten, ward ihnen ein Geruch des Todes. Jesus hatte es ihnen lange vorhergesagt:
~Werdet ihr nicht glauben, dass ich’s bin, so werdet ihr sterben in euren Siinden" (Joh.
8,24). Und weil sie durch alle seine Zeugnisse und géttlichen Erweisungen nicht zur
geringsten Anderung ihres Sinnes zu bringen waren, sondern sich bis zuletzt immer mehr
erbitterten, so blieb ihre Siinde auf ihnen; und was noch ferner an ihr Herz und Gewissen
drang, das wurde ihnen bei solcher Gemiutsbeschaffenheit ein Geruch des Todes zum
Tode, das ist, es wirkte immer weiter fort zum Tode, zu Verdammnis und Verderben. So
geht es allen mutwilligen Verachtern der Kreuzeswahrheit von Jesu Christo! Man kann
gegen dieselbe niemals gleichglltig bleiben, wenn sie in Kraft verkiindigt wird. Lasst man
sie nicht zum Leben wirken, so wirket sie zum Tode. Man kann den Jesum, wenn er vor
Augen gestellt wird, nicht so auf der Seite stehen lassen und mit Gleichgiltigkeit
voribergehen. Man kann ihn und sein Wort nicht nur so, wie man im gemeinen Leben
sagt, zum Guten und Bdsen stehen lassen. Wer ihn nicht annimmt, der wird ihm und
seiner Wahrheit feind. Wer den Gekreuzigten nicht lieb gewinnt, der macht bei seinem
Unglauben zuletzt einen Spott aus ihm. Und das ist ein Kennzeichen, dass das Wort vom
Kreuz, welches an sich ein lieblicher Heilsgeruch ist, einem solchen schon ein Geruch des
Todes geworden sei, und nun, je mehr er es hort, je kraftiger, je unwidersprechlicher dies
Zeugnis auf ihn dringt, immer mehr zum Tode, zur Verstrickung in der Finsternis des
Unglaubens und zum endlichen Verlorengehen wirke. Es ist nicht ohne, dass es Vielen
dermaleinst leichter und ertraglicher ergehen wiirde, wenn sie kein oder nicht so viel
Evangelium gehért, und sich Jesus ihnen nicht so oft angeboten hatte.

Nichts desto weniger ist und bleibt es doch ein siBer Geruch vor Gott auch in
Ansehung derer, denen es zum Tode, zu desto gréBerer Verschuldung, zu desto
schwererem Gericht ausschlagt. Denn es ist doch zu einem Zeugnis Uber sie, dass sie
unentschuldbar seien; es ist zu einem offenbaren Beweis, dass bei Gott kein Ansehen der



- 171 -

Person sei, und er die allgemeine Erlésung in Christo Jesu keinem versage; zu einem
Beispiel der Langmut und Geduld Gottes und zur Ehre seiner Wahrheit. Denn wenn es
auch in der Widerstrebung des Herzens und im frechen Unglauben bis zum Spotten
kommt, so hat die Wahrheit noch ihre Ehre, und der Spott selbst zeigt an, dass man ihr in
Ernst nichts abgewinnen kénne. — Es ist wohl nétig, bei diesem ersten Exempel der
offentlichen Spotterei die wider den gekreuzigten Jesum angegangen sind, diesen
verdammlichen Unfug ein wenig zu bedenken. Denn ihre Anzahl ist zu unsern Zeiten,
leider! auch unter den Christen selbst an vornehmen und, geringen Leuten groB
geworden. Jesus kann es geduldig leiden, dass man seiner am Kreuz spottet, und die
Geduld ist ihm noch nicht ausgegangen, so lange die Wege seines Kreuzesreiches auf der
Erde wahren. Aber den Spottern war es zum Schaden, dass sie immer weiter von einem
ernsthaften Besinnen und Aufmerken wegkamen und ihr Herz erbitterten. So denkt
mancher nicht, dass ein Todesgift in seine Seele dringe, wenn er Jesum und was
denselben mit seinem ganzen Evangelium betrifft, zum Spott aufstellt, und seine Lust an
der Schmach hat, die ihm und den Seinen widerfahrt.

Warum wird denn gespottet? Gemeiniglich nur, um sein Gewissen gegen alle
Regungen der Wahrheit unempfindlich zu machen, und die Stimme desselben durch ein
héhnisches Gespott zu dampfen. Das war eben auch der Antrieb zu den Spottreden der
Hohenpriester und Schriftgelehrten. Sie wussten ja, dass sie ihn aus Neid Uberantwortet
hatten. Nun wollen sie sich mit ihren stachligen Vorriickungen das Recht sprechen und
sich ganz unschuldig machen. — Ihr Ansehen bei dem Volk soll ihren Reden das Gewicht
geben; und weil sie nun so sprechen, soll dasselbe nicht anders denken und ihrer Weise
folgen. So gebraucht mancher seine weltlichen Vorziige, sein Ansehen und Gewalt, seine
Achtung bei andern mit FleiB dazu, Jesum und seine Wahrheit geringschatzig und
verachtlich zu machen. Und ein einziges ausgesonnenes Scherzwort schlagt bei vielen, die
an ihrem Ansehen hangen, mehr ein als das nachdriicklichste Zeugnis der Wahrheit. Das
fangt man auf; das redet, das schreibt man auch wohl nach; daran ergétzt man sich und
macht sich unbesonnener Weise untlichtig zum Glauben. — Doch der Unglaube und
Feindschaft wider Jesum will auch noch einen Vorwand haben und sich nicht dafir
ansehen lassen, dass er ohne Grund handle. Daher muss die libermitige Vernunft dabei
Rat geben und ihre Griinde herleihen. Hier denken und sagen sie: ,Fiir den Auserwahlten
Gottes schickt es sich offenbarlich nicht, dass er da hange und am Kreuz sterbe. Hatte er
nun die Macht wovon schon so viel Riihmens unter dem Volk war, so ware sie hier am
besten angelegt, so wirde er doch an sich selber tun, was er an andern getan hat. Hat
demnach unser Urteil bisher noch einigen Zweifel gehabt, so zeigt sich jetzt sattsam, dass
wir nicht unrecht daran gewesen. Sonst wiirde er jetzt nicht das AuBerste {iber sich
ergehen lassen, ohne sich zu rihren." Und damit soll die ganze Sache ausgemacht,
entschieden, und nichts weiteres zu tun sein, als dass man seiner spotte. So weit reichen
die Gedanken der eitlen Menschen von dem, was sich in Gottes Wegen nach seinem Rat
schickt oder nicht schickt! Und doch soll ihre Vernunft die Regel angeben, wonach man
gottliche Dinge beurteile und der Wahrheit gewiss werde. Daher gibt es so vielerlei falsche
Beredungen, wodurch der Unglaube bestarkt und das Gewissen Ubertdubt wird.
Ungliickselige Klugheit, die zum gréBten Schaden der Seele ihre Spitzfindigkeit scharft, um
sich das Argernis des Kreuzes nur desto gréBer zu machen! Gewiss, wer darin seine Ruhe
oder seinen Ruhm sucht, der bringt sich selber um das Auge, womit er sehen kdnnte, und
sagt doch, er sei sehend. Das war schon das Gericht iber die groBen Gelehrten (Joh.
9,41) unter dem Volk, worein sie bis jetzt immer weiter fielen. Und wer denkt oder glaubt,
dass solche aufgetriebene Verniinfteleien und angebliche Scheingriinde, worauf man sich
steift, schon ein Gericht Gottes liber solche Menschen und eine Anzeige seien, dass das



-172 -

Wort vom Kreuz, das sie doch als Christen von Jugend auf gehdrt haben, ihnen mehr ein
Geruch des Todes als des Lebens werde? — Indessen schlagt sich noch eine Siinde dazu,
dadurch man seinen Unglauben beschdnigen will. Und diese kam hier auch bei den
Hohenpriestern vor. Sie sagen: ,Ist er Christus, so steige er nun vom Kreuz, dass wir
sehen und glauben. Hat ihn Gott lieb, so errette er ihn nun vom Kreuz." Das heif3t nach
der Redensart der Schrift: Gott versuchen. So viel kann sich der Unglaube heraus
nehmen! Wenn man alle Uberzeugungen der Wahrheit ausschlégt, und sich tiber dieselben
in Stolz und Ubermut erhebt, so kann man Gott noch auf eine Probe stellen, dass er dem
finstern Eigensinn nachgeben, und, wenn er Ehre haben will, sich nach den Forderungen
des Unglaubens richten solle. Darunter liegt der heimliche Vorwurf gegen Gott, er habe
mit den gegebenen Zeugnissen der Wahrheit noch nicht genug getan, er kénne noch nicht
fordern, dass man denselben Glauben zustelle und das Herz darauf ergebe; wenn dies und
das noch dazu kédme, oder wenn es so und so ware, da kdénnte man nichts mehr
einwenden, da wollte man glauben. Allein, wenn man sich schon erkiihnet, Gott zu
versuchen, so ist es gewiss nicht mehr um Glauben zu tun. Da fehlt es schon an aller
Geradheit und Aufrichtigkeit des Herzens, und die Wahrheit findet keinen Eingang mehr.
Daher, ob auch Gott noch andere Proben und mehrere Beweisungen seiner Wahrheit gabe,
so ist man doch nie geneigt, dieselben anzunehmen, sondern weiB immer wieder etwas
Neues auszusetzen; wie es sich bei den Hohenpriestern in dem Erfolg auch geduBert hat,
dass sie die Zeugnisse der Auferstehung Jesu so wenig annahmen, als sie vorher
denjenigen Raum gaben, so er vor ihnen gegenwartig abgelegt hatte; obschon an beiden
nichts auszusetzen war, und sie allemal in ihrer ungldubigen Widerspenstigkeit beschamt
wurden. So machen es die Feinde des Kreuzes Christi bis auf den heutigen Tag, und
gewinnen damit nichts anderes, als dass es ihnen ein Geruch des Todes zum Tode und ihr
Ende das Verderben ist (Phil. 3,19)! — Lasset euch allesamt, ihr Lieben! dieses zur
heilsamen Warnung dienen, und lernet bei dem Kreuze Jesu, wie man solche Schicksale,
die das Evangelium des Sohnes Gottes noch immer unter und von den bdsen Menschen
hat, ansehen und sich dagegen verwahren solle. Wer aus Gott ist, wer einen
Funken der aufrichtigen Liebe zur Wahrheit in seinem Herzen hat, der kann sich nicht in
dergleichen leichtsinnige und widerrechtliche Verunglimpfungen derselben mengen,
sondern scheuet sich, dass er nicht den Herrn antaste. Was man in dergleichen freien und
bei der Welt beliebten Gedanken, Reden und Handlungen wider den Herrn tut, das tut
man wider seine eigene Seele. Wer sich an dem Spottgeist der Weltkinder ergétzen, oder
nach Gelegenheit mitmachen kann, der verrat schon sein Herz; wenn er auch zu anderer
Zeit vor heiBer Andacht brennen und den gottseligsten Schein zeigen wiirde. Es ist eben
keine Furcht Gottes in seinem Herzen. Dies Zeugnis mag er vom Schacher Uber sich
nehmen, der zu seinem Gesellen gesagt hat: ,Und du firchtest dich auch nicht vor Gott,"
so wenig als jene. Solche Gemiter haben schon ihr Urteil Giber sich. Und wem noch etwas
an Gott gelegen ist, der hiite sich vor solcher Verflihrung, dass er nicht von den losen
Spéttern auch entziindet werde, welche sein Herz leichtfertiger Weise um alles Gefiihl der
Wahrheit und um alle Scheu vor Gott und seiner Heiligkeit bringen kdnnen. Wie soll
hernach das Wort der Gnade anschlagen? Da ist es kein Wunder, dass es ein Geruch des
Todes zum Tode wird.

Aber wer aus Liebe zu seinem gekreuzigten Heilande schon einen Abscheu vor
solchem unartigen Wesen hat und sich von der spéttischen Welt an seiner Nachfolge nicht
hindern lassen will, der befestige sein Herz in dieser Wahrheit durch ein unverwandtes
Aufschauen auf das Kreuz Jesu! Dahin weiset Paulus die glaubigen Herzen bei den harten
Begegnissen, die ihnen in der Welt von den Widerwartigen zustoBen. Lasset uns
hinschauen auf den Urheber und Vollender des Glaubens, der das Kreuz ertrug und die



- 173 -

Schande auch nicht achtete! Betrachtet ihn dagegen und (iberleget es euch, wie er ein
solch freches Widersprechen von den Siindern wider sich ausgehalten hat, dass ihr ja
nicht in eurem Mut matt werdet und endlich erlieget (Hebr. 12,2.3). Jesus hat durch seine
untberwindliche Stille und géttliche Geduld allen seinen Bekennern gezeigt, dass man sich
das Argernis, so die Welt noch immer auf sein Kreuz legt, nicht soll irre, viel weniger weich
machen lassen. Ein standhafter Mut, der die Kraft eben von seinem Kreuz hernimmt, soll
und kann alle solche Behelligungen aushalten und fir nichts achten, wenn er Jesum recht
achtet und seinen Kreuzessinn zur Regel hat. Es ist freilich ein wundersames und den
vornehmen Leuten gar unanstandiges Schicksal, welches der Glaube an den Gekreuzigten
in der Welt hat, dass man dabei sogleich dem Spott und der Verachtung der klugen Welt
ausgesetzt ist. Es sticht wohl manchmal in die Nieren und schneidet in das Mark ein, wenn
man so hohnische, lasterliche, giftige, verleumderische, ehrenriihrische Reden,
verachtliche, hamische Mienen und allerlei schmahliche Bezeugungen sehen, hdren und
mitten unter den Leuten oder wohl gar in der weiten Welt (iber sich ergehen lassen solle.
Allein das Bekenntnis zu Jesu Kreuze kann und soll das Herz (iber alle solche Antastungen
erheben. Wen der gute Geruch seiner Erkenntnis eingenommen und ihm das Herz erfiillet
hat, der kann schon auch den Weltgestank, der ihm von auBen entgegenkommt,
vertragen. Die innerlichen Sinne seines Geistes werden ihm dagegen durch die
Balsamkraft, die vom Berge Golgatha herab fleuBt, so lieblich erfrischt und gestarkt, dass
das verderbliche Gift der bdsen Welt nicht in sein Herz eingehen noch ihm einigen
Schaden verursachen kann. Das Wort vom Kreuz ist ihm einmal zum Leben geworden, und
das behalt und gibt immer dagegen seinen starken Lebensgeruch zum Leben. Davon habe
ich jetzt noch etwas bei Gelegenheit des bekehrten Schachers zu reden, an seinem
Exempel zu zeigen,

3. dass der Gekreuzigte Jesus ein Geruch des Lebens zum Leben werde.

Dem armen Menschen kommt zu gut, was alle andern verachtet haben. Wie groB und
hoch moégen sich gegen ihn die Hohenpriester und alle ansehnlichen Birger gediinkt
haben, mit welchen er unter seiner Strafe ja gar nicht zu vergleichen war? Aber just den
schlechtesten unter allen, die gegenwartig waren, trifft der Vorzug, dass ihm Jesus am
Kreuz sogleich zum Heil und Leben wird. Auch diese Wahl ist seinem Kreuzessinn gemaB.
»Das Unedle der Welt (das sie selbst fiir téricht und unwert halt) und das Verachtete hat
Gott erwahlet, das da nichts ist, dass er zu Schanden und zunichte mache, was etwas ist
oder sein will, damit sich kein Fleisch vor Gott riihme, sondern alles, was er gibt und tut,
freie Gnade sei" (1. Kor. 1,28.29). Der Moérder war nun die erste Beute des Kreuzes Jesu.
Er war der nachste, auf den die Kraft desselben drang zum Leben. Eine erstaunliche
Wirkung, die der arme Sinder davon sogleich empfunden und erfahren hat! Diese Ehre
sollte Jesus noch zur Stunde von seiner Schmach haben; diese Freude und Erquickung
sollte seine Liebe zu der Menschen Seelen sogleich als einen Lohn seiner Arbeit erhalten,
dass er einen Gottlosen hier am Kreuz gewinnt und ihn mit sich in das Paradies hehmen
kann. Sein Eingang sollte nicht einzeln geschehen, damit er nicht schiene unfruchtbar
zu sein; denn er hatte sich flir der Menschen Seelen hingegeben. Des Schachers Seele
sollte sein Gefahrte und damit der Erstling sein von der groBen Ernte, die der Verséhner
der Siinde noch aus ihrer Zahl durch die Kraft seines Kreuzes und Todes bekommen
wirde.

Und diese erste Probe derselben ist sehr betrachtlich und preiswirdig. Man kann
dabei deutlich wahrnehmen, dass viele Dinge in dem Herzen des Schachers, wiewohl in



- 174 -

der Schnelle, vorgegangen sind, und von der ganzen Ordnung des Heils nichts
zuriickgeblieben ist. Er erkennt seine Siinden; es reuet ihn seiner Ubeltat; er demiitigt sich
unter Gott; er hasset das ungerechte Wesen und die Frechheit der Andern; er unterwirft
sich mit Willigkeit und ohne Murren der Uber ihn gekommenen Ziichtigung; er hat eine
zarte Empfindung von der Furcht Gottes; er bestraft das Bdse an seinem Nebenmenschen
zu desselben Besserung; er bekennt sein Unrecht und seine Schuld; er ehret die
Gerechtigkeit; aber vornehmlich, er sieht und merkt auf Jesum; er gibt der Wahrheit Platz,
die er vielleicht schon vorher von demselben gehort hatte; er lasst sich das allgemeine
Vorurteil wider denselben und die gegenwartige Schmach nicht hindern; es wird ihm das
Auge gedffnet, etwas anders an ihm zu sehen, als damals alle andern sahen; er gibt
Zeugnis von seinem Sinn; er halt ihn wirklich flr den Konig in Israel; er gesteht ihm sein
Reich zu; er trauet ihm sowohl die Gnade als auch die Macht zu, dass er ihm noch Uber
den Tod hinaus helfen kdnne; er sieht auf das Unsichtbare, und fasst dazu mitten unter
seiner Triibsal neue Hoffnung; er sieht durch die Dunkelheit der jetzigen Erniedrigung Jesu
schon im Glauben durch und erblickt ihn in der Herrlichkeit seines Reiches; er hat ein
ernstliches Verlangen, auch dermaleinst an ihm Teil zu haben und bei ihm zu sein; das
zieht ihm auch jetzt schon sein Herz zu Jesu hin; er halt sich ganz unwitirdig gegen ihn, ob
er ihn schon in gleicher Begegnis antrifft; er hat die innigste Hochachtung und tiefste
Ehrerbietung gegen ihn und heiBt ihn Herr; das Argernis des Kreuzes ist bei ihm
Uberwunden; er zeigt einen lautern und erhabenen Glauben; er ist dabei von Herzen
demiitig und halt sich einer nahern und gréBern Gnade unwert, als dass er seiner nicht
gar vergessen mochte, wenn er kommen werde in seiner Herrlichkeit. Mit einem solchen
Herzen, aus solchem Trieb der innigsten Rihrungen spricht er Jesum freimitig an und
flehet: ,Gedenke an mich, Herr! wenn du kommen wirst in deinem Reich!™ — Jesus neigt
auch sogleich sein Herz zu ihm, nimmt seine Bitte an und bestatigt ihm seine richtige
Erkenntnis und seine gute Zuversicht mit seinem kraftigen Amen: ,Amen, ich sage
dir.“ Da hast du mein konigliches Wort! Er verheiBet ihm mehr, als er gebeten hatte, und
beweist ihm Uberschwangliche Gnade: Heute noch, nicht erst dermaleinst, sollst du bei
mir sein. Ich will dich heute noch in das Paradies fiihren. Bei mir soll dir's ja wohl gehen.
Dein Zustand soll heute noch recht gliickselig werden. — Das mag ja wohl dem armen
Schacher ein guter Geruch des Lebens vom Kreuze Jesu her gewesen sein. Wie wird ihm
dies VerheiBungswort, bestdtigt mit Amen, sein zerbrochenes Herz erquickt, seine
gebeugte Seele aufgerichtet, seinen Glauben gestarkt und seinen Sinn in die
bevorstehende Freude des Paradieses hingerlickt haben! Denn er wusste nun mit
ungezweifelter Gewissheit, wie es ihm auf sein Sterben ergehen werde, und was der Herr
in freier Huld und Gnade an ihm tun wirde. Kann nicht die einfaltige Betrachtung dieser
Kreuzesunterredung zwischen dem Herrn und diesem Sinder jetzt noch einen guten
Geruch des Lebens, eine kraftige Starkung des Glaubens flir eine nach Gnade begierige
Seele ausgeben? Dazu soll dies Exempel dienen. Es verherrlicht die Kraft des Kreuzes
Jesu; es offenbart seine géttliche Macht, die ihm durch die Schwachheit des Kreuzes nicht
benommen ist; es beweist sein Versiihnungsrecht, nach welchem er befugt ist, einem
unwirdigen Slnder ohne Anstand aus allem Verderben zu helfen und ihn in die Seligkeit
zu versetzen; es bewahrt die Kraft des Glaubens an seinen Namen; es zeigt die Ordnung
des Heils, worauf es bei einem Jeden, der nicht verloren gehen will, ankommt; es preiset
die freie Gnade und die groBe Liebe Jesu zu den Seelen; es macht die Urteile der Vernunft
und das Gesuch einer eigenen Gerechtigkeit zu Schanden; mit einem Wort, es bringt
dem Kreuz Jesu Ehre und beut jedem armen Siinder das Heil von demselben an.

Und wer dies Exempel mit solchem Sinn erwdgt, der wird es auch als ein Wort und
Zeugnis vom Kreuze heilsam gebrauchen kénnen. Einem gedemiitigten Herzen kann es ein



- 175 -

liebliches Evangelium, ein erquicklicher Balsam sein, wenn es sich vor Jesu mit
buBfertigem Herzen und sehnender Glaubensbegierde auf die wiirdigen Verdienste und
konigliche Macht seines Kreuzes beruft und nur Schachergnade, Schacherheil von ihm
begehrt. — Ich weiB aber wohl, dass eben dieses kdstliche Exempel manchem
leichtfertigen Gemite, das die am Kreuz erworbene Gnade auf Mutwillen zieht und
gleichsam auf Schachergliick bis auf das Totenbette mit frecher Seele fortsiindigt, aus
seiner Schuld ein Geruch des Todes zum Tode worden ist. Wie betrligen sich doch die
armen Seelen, die falschen Herzen, und machen sich selbst den Balsam zu einem Gift, das
sie téten wird! Sie libergehen alles, was durch die lebendige Kraft Christi in des Schachers
Seele gewirkt und von ihm mit wahrhaftigem Herzen bezeugt worden, und wollen aus
Eigenliebe, die sich allemal Gutes goénnt, nur den seligen Ausschlag fiir sich
herausnehmen, ob sie schon weder Jesum recht erkennen, noch sein Kreuz ehren, noch
ihn im Glauben ihren Herrn nennen. Hat es denn der arme Schacher mutwillens darauf
ankommen lassen, dass ihm Jesus noch in seinen letzten Stunden helfe? Hat er seine
Rechnung je darauf gemacht oder machen kénnen? Und ist ihm auch alsdann ohne eine
wahre Erkenntnis seiner Siinden, ohne Zerknirschung seines Herzens, ohne Beugung,
ohne lebendigen Glauben, ohne Ubergabe an den Herrn geholfen worden? — Aber auf
solche Art mdchten gern solche unbuBfertige Menschen doch zuletzt das Heil gleichsam
wegschnappen. Und wer kann sich versprechen, dass alsdann bei ihm noch vorgehen
werde, was hier der Schacher in seinem Herzen empfunden hat, wenn sich ihm der
gekreuzigte Jesus so oft durch sein Gnadenwort angeboten und ihn um Leben aufgerufen
hat? ,Heute, so ihr seine Stimme horet, so verhartet eure Herzen nicht" (Hebr. 3,7.8).
Sonst wird sie euch heute ein Geruch des Todes, und wenn durch lange Verachtung
derselben und mutwillige Versaumnis seiner Gnade das Herz immer harter,
unempfindlicher, eitler und verdlsterter wird, so zeigt es sich, dass es immer mehr zum
Tode gereiche. Es soll sich demnach niemand zu seinem Schaden an diesem schénen
und preiswirdigen Vorgang des Schachers vergreifen. Es ist den gnadenhungrigen Seelen
zum Trost und Auffrischung ihres schwachen Glaubens aufbehalten. O! solchen Herzen
kommt es wohl zu statten, welche ihre Siinde driickt, welche sich nun so leer, arm und
bloB sehen, welche sich aller Gnade unwert halten, welche sich (weil ihnen die Augen
gedffnet worden sind, ihr groBes Elend einzusehen) nun am Rande der Holle und in der
auBersten Gefahr ihrer Seelen erblicken, welche nichts wissen noch haben als die
Hoffnung auf die freie Gnade und das Uberschwangliche Erbarmen des Herrn, dessen
Macht und Gnade grdBer ist als alle Slinde; solche kdnnen in ihrem MaB und Teil auch
noch in gesunden Tage inne werden, wie dem Schacher um’s Herz gewesen, als er sich zu
Jesu wandte und nur auf lange hinaus um ein gutes Angedenken bat. Wenn man sich
alsdann in solcher Beugung vor das Angesicht des Herrn so nahe hinstellt, als ihn der
Schacher in der Naéhe hatte, und ihm zu seinem Herzen sagt: ,Tue an mir, was du an
jenem unwirdigen Siinder getan hast; neige dich zu meiner armen Seele mit einem Wort
deiner Freundlichkeit, wie du dich zu ihm gewendet hast. Bin ich dir nicht auch wie
derselbige? Ist doch deine Liebe gegen die Slinder noch eben dieselbe, als sie an deinem
Kreuze war! Hat doch deines Kreuzes Kraft und die Wirde deiner ewigen Verséhnung noch
nicht abgenommen! Bediene dich nun deiner Macht von deinem Thron, die du damals vom
Kreuze bewiesen hast, ewiges Leben zu geben! Sprich mir ein solches Wort ins Herz, dass
ich erquicket werde! Lass mich empfinden die stiBe Kraft deiner Gnade und rette mich aus
meinem Stindenelend und Verdammnis! Nimm mich dir hin, dass ich dein sei, eine Beute
deines Kreuzes, ein Zeuge deiner freien Erbarmung, eine Stimme deines Lobes. Mache
mich und habe mich ewiglich zu deiner Ehre!™ So dringt es etwa aus dem begierigen
Herzen, wenn man Schachergnade mit Ernst und im Glauben sucht. Und da wird sich der



- 176 -

Herr nicht weigern. ,Er siehet an, die zerschlagenen und gedemiitigten Geistes sind, auf
dass er erquicke den Geist der Gedemiitigten und das Herz der Zerschlagenen" (Jes.
57,15). Zur Stunde kann man wohl einen erfreuenden Gnadenblick, eine durchdringende
Kraft seines gottlichen Friedens, eine wonnesame Veranderung seines bekiimmerten
Geistes, eine unbeschreibliche Aufheiterung seines Gemiits, einen wirklichen, Herz und
Seele labenden Genuss seiner blutigen Versbhnung und ein gewisses Zeugnis seines
Geistes inne werden und erfahren, dass der Herr nach dem Reichtum seiner
Barmherzigkeit mehr tut, als man gebeten oder verstanden hat. Da hat man
Schachergnade; da bewahrt sich die VerheiBung des Evangeliums als ein Geruch des
Lebens zum Leben: ,Wer den Namen des Herrn anrufen wird, der soll selig werden™ (Rom.
10,13). Und man kann von der Zeit an mit versicherter Hoffnung der Ewigkeit
entgegengehen, weil man nun weiB, an wen man glaubt, und sich dessen zum voraus
freuet, dass, wenn man aus dem Leibe scheidet, man bei Jesu Christo sein wird in seinem
himmlischen Reich.

Erfahret demnach nur Schachergnade bei Zeiten. Es ist der allgemeine Weg des
Lebens, den er gegangen. Erfahret, dass der Herr noch eben so willig und bereit ist,
Sinder an- und aufzunehmen, sie kraft seiner am Kreuz ausgerichteten Erlésung von Tod
und Hoélle zu retten und in sein Reich zu versetzen. ,,Denn dies hat er nicht nur getan, da
er auf Erden musste wallen; nein, er ist immer einerlei, gerecht und gut und ewig treu;
wie er war unter Schmach und Leiden, so ist er auf dem Thron der Freuden den Silindern
liebreich zugetan: mein Heiland nimmt ja Stinder an!™ Sonst ware ich auch nicht bei ihm. —
Nun auch dieses Wort und Zeugnis von seinem Kreuze misse euch ein guter Geruch
Christi, ein Geruch des Lebens zum Leben sein, wie mein Herz wiinscht zu seiner Ehre und
zu eurer Seelen ewigem Heil! Verderbet es euch nur nicht selber, so wird es geschehen!

Amen



- 177 -

19. JIredigt

Jesus ruft am Kreuz: Mein @ott, mein @ott, warum hast du mich
verlassen?

Matthédus 27,45.46; Markus 15,33.34; Lukas 23,44.45

Und von der sechsten Stunde an ward eine Finsternis (ber das ganze Land bis an die
neunte Stunde, und die Sonne verlor ihren Schein. Und um die neunte Stunde rief Jesus
laut und sprach: Eli, Elj, Lama asabthani? das ist verdolmetschet: Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich veriassen?

Eingang.

o lasst uns Jesus am Kreuz auch noch vernehmen, was in seiner heiligen Seele

vorgegangen! Hier steht das ganze Leiden unseres allerliebsten Heilandes auf dem

hochsten. Wer demselbigen in demiitiger Betrachtung, mit glaubigem Herzen auf

dem ganzen Leidenswege bis hierher nachgegangen ist, dem kann es wohl sein
Herz und Geist sogleich zu einem tiefen Niedersinken, zu einer unaussprechlichen
Empfindung, zu einer stillen Anbetung hinziehen, wenn er nun seinen Erléser noch solche
Worte vom Kreuz mit starker Stimme aussprechen hért. Und auf solche Art wollte ich
lieber dies besondere Seelenleiden Jesu ehren, als es mit vielen Worten beschreiben. Er
hat es selbst in groBter Stille drei Stunden lang ausgehalten. Was ware der Wichtigkeit
dieser Sache gemaBer als eine stille Verehrung derselben im Geist und in der Wahrheit?
Denn es lasst sich doch nicht eigentlich in den Sinn, viel weniger in Worte fassen, was an
der Seele Jesu hierin geschehen ist. Hier reicht weder Verstand noch Erfahrung hin. Daher
sollen wir billig seinen aus unbegreiflicher Empfindung hervorgedrungenen Ausspruch
mehr mit Beugung und Innigkeit als mit Gedanken und Reden begleiten. Und wen auch
jetzt der Geist Jesu in solche Fassung seines Herzens stellt, dem will ich dieselbe mit
meinem Vortrag nicht gern stéren oder unterbrechen. Er nehme denselben nur einfaltiglich
und ohne Gemiutsgeschaftigkeit dazu an, wohin sein Herz durch Jesu teures Wort selbst
schon gezogen ist. Doch weil ich in der Schwachheit davon auch etwas reden soll, so will
ich nur teils die nachsten Gedanken, welche hierbei dem Glauben vorkommen mdégen,
beibringen, teils die Anwendung davon auf unser Herz zu machen Gelegenheit geben. Der
Herr selbst sei unserer aller Herzen innigst nahe bei dieser Betrachtung

der Verlassung von seinem Gott,

und heilige uns in seiner Wahrheit, dass nicht ungeziemlich davon geredet und nicht
ungeblihrlich davon gehoéret werden moge!



- 178 -
Abhandlung.

Dank sei unserm Mittler und Herrn ewiglich, dass er uns dieses Wort an seinem
Kreuze hdren lasst, und vor seinem Verscheiden noch kund tat, was bei dem duBerlichen
Leiden auch innerlich in seiner menschlichen Seele vorgegangen sei. Es ist ja nicht um
seinetwillen, sondern um unsertwillen geredet und gleichsam Uber den ganzen Erdkreis,
der durch die mittdgige Finsternis in Schrecken und Entsetzen gekommen war, mit groBer
Stimme hingesagt worden: ,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" Und
wer kann es auch jetzt noch ohne Erschiitterung seiner Seele héren, wenn er bedenkt,
dass Der der liebe Sohn des lebendigen Gottes ist, der also rufet? Er sei dariiber hoch
gelobet!

Jesus ist drei ganzer Stunden, nach unsrer Tagesrechnung von Mittags um zwdlIf bis
Nachmittags um drei Uhr, ganz stille am Kreuz. Inzwischen war diese ganze Zeit liber eine
groBe Finsternis Uber die ganze Erde. Die Sonne, so am Himmel stand, war verfinstert und
gleichsam mit einer schwarzen Decke (berzogen, dass auch der volle Mond, der ihr
entgegenstand, von derselben kein Licht empfangen noch von sich geben konnte. So traf
diese sonderliche Begebenheit auf einmal die ganze Erde. Und am Ende derselben gibt
sich Jesus aus seiner tiefen Stille hervor, und zeigt selber an, wohin diese ungewéhnliche
Sonnenfinsternis zu deuten sei. Sie war eine Abbildung dessen, was auBer dem Gesicht
der Menschen bei ihm vorgegangen war. Er bezeugt, er habe diese drei Stunden Uber von
Gott verlassen da gehangen; es habe ihm das heitere Licht so wenig in seiner Seele
geschienen als das duBere Sonnenlicht in der Welt; an ihm sei nun der zwei und
zwanzigste Psalm erfillt. So weit kam es mit dem Sohne Gottes, dem groBen
Hohenpriester, da er in seinem Verséhnungswerk tber unsere Seelen begriffen war! — Er
hatte vormals dem Volke bezeugt: ,Sein Vater sei mit ihm in all seinem Reden und Tun; er
lasse ihn nie allein® (Joh. 8,29). Und kurz vor seinem Leiden bezeugt er den Jingern: ,Ob
ihr mich schon allein lassen werdet, so bin ich doch nicht allein; denn der Vater ist mit mir®
(Joh. 16,32). Nun aber scheint es ganz anders zu sein. Doch hat der Vater seinen Sohn
niemals allein gelassen, aber ihn jetzt in innerliche Not, in eine Dunkelheit, die seiner
Seele ungewdhnlich war, weit hinein gelassen. Der Vater konnte ja seinen lieben Sohn
nicht auf-, aber um der Slinder willen wohl auch dahingeben, dass er der slien
Empfindung seiner innerlichen Gegenwart und des wonnesamen Geflihls seiner Liebe eine
Weile ermangeln musste. Es war jetzt in seinem Innern auch dunkel geworden, und
seine Seele genoss nicht denjenigen Einfluss und bestandigen Zufluss des géttlichen Lichts
und des himmlischen Trostes, der ihr bisher zugegen und erquicklich gewesen. Was mag
das der reinen und heiligen Seele Jesu fir eine ganz fremde Empfindung eines
ungemeinen Schmerzens gewesen sein! Hier missen unsere Gedanken stille stehen; dahin
reicht keine Vorstellung. Wenn der Welt die Sonne genommen wird, das ist ein Bild davon.
Wir elenden Menschen sind des rechten Umgangs mit Gott so sehr entwdhnt. Unsere
irdischen Herzen kénnen es wohl noch vertragen, dass wir allein gelassen werden. Wir
entfernen uns nur allzu leicht von unserm Gott und kdnnen uns in unser Eigenes
zerstreuen und vereiteln. Darum ist es uns nicht so empfindlich in unsern Seelen,
ohne géttliches Licht zu sein. Aber die Seele Jesu stand im Genuss des ewigen Lebens; sie
lebte und nahrte sich aus der goéttlichen Fiille; sie war durchaus heiter und helle im
gobttlichen Licht; sie war ein reines GefaBB der ewigen Liebe und keinen Augenblick ohne
die zartlichste Gemeinschaft mit Gott. Und dies alles ist ihr dem Geflihl nach auf einmal
entgangen. Sie muss nun alles dessen entbehren und davon gleichsam entbl6Bet sein;
eben wie der Leib im auBersten Mangel aller duBern Dinge ganz entbl6Bet am Kreuze
hing. Heiliger Jesu, wie warest du da so arm geworden um der armen Sinder willen!



- 179 -

Dir geblhrt nun aller Reichtum, Freude und Herrlichkeit im Thron um der Armut deiner
Seele willen am Kreuz! Meine Seele soll dich anbeten, und alles, was in mir ist, deine
Treue loben.

In diesen Stunden hatte Jesus nichts als sein unbewegliches Vertrauen, in welchem er
mit vollkommener Ergebenheit, Stille und Gelassenheit seines Gottes harrete. Gleichwie
ihm nun tber dem entsetzlichen Spott aller Umstehenden vorher im AuBern nichts {ibrig
blieb als eben dasselbe feste Vertrauen, welches sie ihm héhnisch vorgertlickt haben, also
muss jetzt auch seine Seele von innen in der ganzlichen EntduBerung aller
Lebenserquickungen stehen und sich im bloBen Glauben halten. Er fasst gleichsam alle
ihre Krafte und Empfindungen in lauter Glauben zusammen. Mit diesem Glauben war und
blieb die Seele Jesu unverriickt in Gott, und war mit einer unaussprechlichen
Ehrerbietigkeit und kindlichen Leidsamkeit hingekehrt und stille zu ihm, bis er ihr half.
Diese tiefe Glaubensstille war die aller reinste Aufopferung ihres ganzen Wesens an des
Vaters Willen und Wohlgefallen. Dieses bloBe und verborgene Hangen am Vertrauen auf
ihn war ein heiliges Opfer des stiBen Geruchs bei dem Herzen des Vaters. Hier bedurfte es
keines solchen Kampfes mehr wie am Olberg; denn der Wille seiner Menschheit stand von
dem an in der vollkommenen Gelassenheit, womit er in allen Willen Gottes gesunken war,
und hielt jetzt die héchste Probe der Demiitigung mit sanftem Harren aus. O, wie wird der
Sohn gelibt, ein Urheber und Herzog des Glaubens zu sein.

Erst nachdem dieses Leiden Uberstanden war, gibt er zu erkennen, was ihm
widerfahren und wie er sich darin verhalten habe. Als es sich in seiner Seele wieder
aufheiterte, und das Licht auch in der Natur wieder kam, so bricht er erst in diese Worte
aus: ,Mein Gott, mein Gott! warum und wohin hast du mich verlassen?" Du bist ja mein
Gott geblieben, an dem ich mit ganzer Seele gehangen und auf den ich allein geschauet
und getrauet habe; aber wie war mir doch dabei alles entgangen! Diesem Zustande war es
gemaB, mein Gott! zu dem zu sagen, den er sonst immer als seinen Vater ansprach.
Denn hier wurden die Vorrechte der Sohnschaft eine Weile ausgesetzt, und die Seele
unsers Mittlers musste eine solche Entfernung Gottes erfahren, wobei ihr die unaufldsliche
Vereinigung mit dem goéttlichen Wesen nicht in empfindlicher Wirkung zu statten kam. Da
bewies sich das aller lauterste Vertrauen auf Gott, auf seine Wahrheit, Macht und Gnade in
innerlicher Not, wie es sich bisher iber der duBerlichen Bedréangnis bewiesen hatte.

Das war ein auf Eins zusammen konzentrierter Glaube Gottes; wie der Heiland
einstmal diese Redensart zu seinen Jiingern gebraucht hat: ,Habt Glauben Gottes, das ist,
stehet in einem solchen Glauben, als denen zu haben zukommt, welche einen Gott haben,
welche zu ihm sagen kdnnen: Gott, du bist mein Gott!™ (Mark. 11,22). Das war Glaube an
Gott um sein selbst willen; Glaube ohne Licht, ohne Geflihl, ohne Genuss, ein recht
entbldBter, aber doch starker Glaube, der Gott selber fasst und hat, ob er schon weder
Licht noch Liebe Gottes empfindet. Das war Glauben gehalten in einem Zustand, da alles
ubrige, was das Herz erquickt und starkt, gewichen war. Und mit dieser allerhdchsten
Probe war es auch zum Ziel und Ende der ganzen Arbeit seiner Seele gediehen. Sie erholte
und erquickte sich in der auf’s Neue zuflieBenden Vaterliebe, und vergnigte sich dartber,
dass nun alles vollbracht und nichts mehr Ubrig sei, als gar von der Zeitlichkeit
abzubrechen und aus der Welt zum Vater zu gehen.

So ist der evangelische Glaubensweg von Jesu eingeweihet und gebahnet worden, auf
welchem wir jetzt durch ihn zu Gott kommen kdnnen und sollen! Um Jesu und seines
Glaubens willen ist es nun ein kostlicher, ein richtiger und unfehlbarer Weg. Wenn einer
nichts als Glauben hat, so versichert ihn Jesus, sein treuer Vorganger, dass er darliber



- 180 -

nicht bléde werden dirfe, sondern damit durchkommen und das vorgesteckte Ziel
erreichen werde. Zur Ehre seines Sohnes, der seinen Gott und Vater in dem bloBen
Glauben so hoch, so kindlich geehret hat, hat nun Gott das ganze Seligwerden auf den
Glauben an ihn gesetzt. Wer an den Sohn glaubt, der erlangt dadurch und hat unfehlbar
ewiges Leben zu genieBen (Joh. 3,36). Wem aber das Glauben eine geringe Sache zu sein
dinkt (und es sind doch so manche unverstandige und leichtsinnige Christenmenschen,
welche denken: wenn es nur auf Glauben ankommt, so hat es gute Wege; wer sollte nicht
glauben?), der trete hierher und lerne, was Glauben ist und ausweist. Der Glaube fiihrt ein
lauteres Anhangen an Jesu mit sich, wenn ihm sonst alles entgeht und benommen wird:
wenn er gar nichts vor noch um sich hat, als dass er weiB3, sein Jesus sei und bleibe
derselbe, der er ist und der er dem Glauben zu sein verheien hat. Darauf besteht der
Glaube. Und wenn er schon auf diese Spitze gestellt wird, dass er seiner Wonne entbehren
und in einer wirklichen Entbehrung der géttlichen Tréstungen, in einer Entwéhnung von
der Mutter Bristen (Ps. 131,2) in innerlichen Seelenbedrangnissen bewahrt werden solle,
so hat er doch einen Fels, darauf er fest stehen kann. Sein Jesus ist ihm ein Fels. So lange
es noch zu sagen gilt: Mein Jesu! Mein Heiland! so mag die Sonne vergehen und alles
verschwinden, so fehlt es doch dem Glauben noch nicht; denn sein Jesus bleibt ihm der,
wofir er ihn einmal angenommen hat. Mit Jesu kommt der Glaube durch alles durch und
erlangt den Ausschlag zu unaussprechlichem Trost, Heiterkeit, Erquickung und Seligkeit.

Wie nun die lautere Glaubensiibung durch die vorgangige Erfahrung des Sohnes
Gottes selbst bestatigt und geheiligt ist, so hat er eben dadurch auch die Kraft erworben,
die unserm schwachen Herzen so nétig ist, wenn wir nun durch ihn Glauben und Hoffnung
zu Gott haben und unter allen Umstanden unverrlickt behalten sollen (1. Petri 1,21). Man
darf nicht dariiber sorglich sein, ob man auch werde Glauben halten kénnen. Wenn wir ein
aufrichtiges und einfaltiges Herz haben, das sich gern in das bloBe Vertrauen auf seinen
Heiland ergeben und ersinken will, so liegt die Kraft gleich dabei. Denn ein solches
Uberlassen an ihn ist ihm kdstlich und angenehm: er halt und unterstiitzt es selbst mit
seiner verborgenen Kraft, ob man gleich dieselbe nicht flihlt; wie ihm auch sein Gott in
seinem Vertrauen nahe war, ob sich gleich seine Seele als weit von ihm verlassen ansehen
musste. Auch sein Glaube ist ein verdienstlicher Glaube. Er hat sich in demselben
fir uns geheiligt, dass sein Glaubensgehorsam uns zu statten komme, und seine Kraft in
unserer Schwachheit vollendet werde (2. Kor. 12,9). Daher geblhrt ihm jetzt von uns die
Ehre, dass wir uns an ihn halten, wie er sich an seinen Vater gehalten hat, und dass wir
ihn ergreifen, damit wir durch ihn und in ihm zum Vater kommen mdgen. Er ist der Mittler
worden! ,Niemand kommt zum Vater denn durch ihn." Nur durch den Glauben an ihn, nur
wenn wir ihn zur Ansprache, zum Halt, zum Fels, zum Leben unsers Herzens haben,
kdnnen wir an Gott reichen und zu dem Genuss seiner Liebe kommen.

Auf solche Weise sollen wir jetzt den so kdstlichen und aller edelsten Glauben unsers
Mittlers ehren, und in unserm Verlangen nach Gott und nach seiner Gemeinschaft alles auf
den Glauben setzen, den Jesus zu einem Wege unsers Zugangs zu Gott durch sich selbst
gemacht und bereitet hat. Wer die Wichtigkeit und Richtigkeit dieser Sache bei dem
Aufschauen auf seinen gekreuzigten Heiland erkennen lernt, der ist wohl zufrieden, da er
auf Erden nur in dem Glauben und dadurch noch in einiger Entfernung dem Herrn
zuwandeln solle, und sich nicht mit einem gegenwartigen Augenschein noch mit einem
empfindlichen, viel weniger besténdigen Genuss der himmlischen Krafte einlassen diirfe
(2. Kor. 5,7). Ein treuer Nachfolger Jesu stillt und beruhigt sich U(ber dieser
Glaubensgemeinschaft mit seinem Heiland, und heiligt sich darin seinem Willen. Es ist ihm
genug, wenn er sagen kann: ,Was ich jetzt lebe im Fleisch, das lebe ich in dem Glauben



- 181 -

des Sohnes Gottes" (Gal. 2,20), der auch fur mich an seinem Kreuz geglaubet hat. In
diesem seinem Glauben will ich jetzt gern und allein leben, bis er mich in seinem Wege
vollendet, dass ich sein Angesicht sehe, und er mich vor den Vater bringt.

O, wie wohlgefallig und kdstlich ist ein solcher einfaltiger Sinn auf Jesum vor Gott und
seinem Vater! Einem solchen Herzen wird gewiss nichts zurlickbleiben von dem ganzen
Reichtum des Lichts und des Lebens aus Gott, ob es schon auch in lauter Armut des
Geistes leben, und der Freude, womit treue Herzen manchmal aus Gottes Brinnlein
Uberschittet werden, entbehren wisste. Es wird einem solchen Herzen doch mit seinem
bloBen und gleichsam ausgekernten Glauben, der sich an die Wahrheit des ewigen
Testamentes und an die Uberschwangliche Macht Gottes halt, gelingen. Da wird sein
Glaube, der unter allerlei Leiden in seiner Bewdahrung viel kostbarer erfunden wird als
vergangliches durchs Feuer bewahrtes Gold, Lob und Ehre und Herrlichkeit haben in der
Offenbarung Jesu Christi (1. Petr. 1,7). Ach, wenn nur alle, die einmal den evangelischen
Glaubensweg angetreten haben, denselben so teuer und edel hielten, als ihn uns Jesus
selbst in der aller wichtigsten Probe am Kreuz bewdhret hat! Man wiirde sich so leichter
und lieber aller angenehmen, auch ungeistlichen, geschweige nattirlichen Ergdtzungen
entschlagen und sich gern von allem, wie es Namen haben mag, so zurlick und in
denselben lautern Herzensgrund hineintreiben lassen, worin sich nichts weiter mehr als
Glauben und Jesus in dem Glauben antreffen lasst. Auch redliche Seelen, die sich an ihn
ergeben haben, sind darlber immer noch beschdmt, dass sie diese Einfaltigkeit auf
Christum nicht in solcher Lauterkeit gegen ihn beweisen, als es ihrer Ubergabe und
einmaligen Uberlassung an ihn gem&B und seinem Kreuz zur Ehre wére. Es krénkt sie,
dass noch immer etwas in ihnen sich regt, was nur allzu gern nebenaus schweift oder
Ergétzungen sucht, und sich nicht in die kindliche Glaubensstille und innige Zufriedenheit
unter Jesu Kreuz begeben oder darin aushalten will. Da lernen sie erst die feinern
Regungen der Natur, welche noch auf einige Art ihr eigenes Leben zu erhalten trachtet,
genauer erkennen und aus Erfahrung merken, was der ausgekernte Senfkornglaube ist,
der die ganze Allmacht, die ganze Gnade fasst, und nur auf Gott selbst durch Christum
beruhet (Luk. 17,6). Daher liegt auch solchen treuen Seelen nichts mehr an, als in ihrem
Glauben immer lauterer zu werden, und von allem, was nicht zum aller einfaltigsten
Anhangen an Jesu taugt, so geschieden zu sein, dass Jesus selbst (man fiihle oder fihle
auch nicht, was man in ihm hat) ihr Ein und Alles sei.

Man kehre nur (wenn einmal ein Leben des Glaubens in dem Herzen aufgegangen ist)
und sammle sich fein fleiBig sowohl bei frohlichen Gnadentagen als auch bei triiber
Leidenszeit in die innerste Stille seiner Seele, so wird man immer genauer und grindlicher
wahrnehmen kénnen, was die lautere Einfalt sei, die sich so unbeweglich und innig an
Jesum anschlieBt, ja sich in ihm versenkt, dass man in ihm und durch ihn in Gott bleibt,
wenn man auch kein wonnesames Gefiihl davon hatte, ja keinen weitern Gedanken fassen
koénnte als: ,Du bist doch mein Erbarmer, mein Herr und mein Gott!™ Da lernt man erst
recht verstehen, wie es gemeint ist, wenn der Glaube sagt: ,Herr, wenn ich nur dich habe
(wenn ich nur mit dir und in deinem Willen bin), so frage ich nichts nach Himmel und
Erde, so will ich weiter keine Lust und Belieben im Himmel und auf Erden. Wenn mir gleich
Leib und Seele verschmachtet, so bist du doch, o Gott! allezeit (und in Ewigkeit) meines
Herzens Trost und mein Teil, der unbewegliche Fels meines Herzens und mein Erbteil® (Ps.
73,25). — Billig sollte der hochgelobte Jesus nun diese Ehre von uns haben durch einen
reinen und vdlligen Glauben! Der Vater hat sie ihm bereitet um seines Glaubens willen,
womit er ihn geehrt und sich seinem Willen flr uns aufgeopfert hat. Er wird uns auf
diesem Wege zum Vater bringen, und durch die Kraft seines Todes und seiner



- 182 -

Auferstehung dahin einflihren, wohin er uns der Vorldufer geworden ist; so wird sein Gott
unser Gott, und sein Vater unser Vater sein! Da kann uns ja gentigen! Wer Glauben hat,
der wage es darauf! Es wird ihm nicht fehlen, so gewiss Jesus lebt zur Rechten Gottes.

Ich will aber hier abbrechen. Es lasst sich von solchen geheimen und innerlichen
Erfahrungen nicht viel offentlich reden. Wer ein Gemerk davon in seinem Innwendigen
hat, der gehe dieser Spur nach in wahrer Demut und kindlichem Flehen: Herzens-Jesu! du
Anfanger und Vollender unsers Glaubens! du anbetungswirdigster Herzog unserer
Seligkeit! Wie wunderbar und heilig ist ein Weg, auf welchem du flir uns zum Vater
gegangen! O, dass wir dich Uber allem Bezeugen eines kindlichen Herzens, (iber allem
Glauben deiner reinen Seele, lber aller Stille, Gehorsam und Geduld, darin du dich flir uns
dargegeben hast, so ehren und so anbeten kénnten, als du es wiirdig bist! Wir wollen uns
gern niederbeugen und in den Staub legen vor dir! Wir schamen uns, dass wir noch so
wenig Verstand von deinem Leiden haben, und dass unser Herz noch so ungeschickt und
untiichtig ist, dich so zu fassen, wie dich uns dein Vater zum Heil bereitet hat. Bereite du
dir selbst deine Ehre an und von uns durch die Gnade, die du uns an dem Kreuz erworben
hast! Sollen wir dich im Glauben ehren, so schenke uns selbst denselbigen lautern
Glauben, in welschem wir uns an dich als an unsern vollkommenen Erléser und gesalbtes
Haupt mit vdlligem Vertrauen halten kénnen unverrickt. Wir bitten um diese Gabe in
unsre armen und schwachen Herzen. Lege sie uns bei als einen Segen deiner flr uns
ausgestandenen Seelenleiden und als eine Frucht deiner heiligen Verdienste. In diesem
Glauben werde du uns selbst nahe und kehre dich zu unsern Seelen! Fasse du uns, damit
wir dich fassen kénnen, und halte uns so fest, dass wir unverriickt mit und bei und in dir
bleiben mdgen! Du kennest ja unsere Herzen. Was nicht zu dir taugt, das raume alles
weg, damit unser Herz von fremden Dingen rein werde. Mache uns leer und bloB von
allem, was deiner Gemeinschaft zuwider ist, damit du unser ganzes Herz zu deinem
Eigentum und nur fir dich haben mdgest. Denn du hast uns dir erkauft. Wir bekennen
deinen Namen, und glauben, dass du unser bist mit allem, was du bist und hast; aber wie
schwach sind wir noch in diesem Glauben! Mitleidiger Hoherpriester! nimm dich unsrer
Armut an, dass wir durch deine Kraft gestarkt werden! Du bist es doch allein, den unser
Herz meint, sucht und liebt. In dir lass uns erfunden werden vor dem Vater! In dir lass uns
den Frieden haben, der Herz und Sinnen umschlieBt. Und in diesem Frieden lass uns durch
Glauben geleitet werden bis zum Ziel unserer Hoffnung! Du tust noch gerne mehr, als wir
bitten und verstehen, nach der Kraft, dadurch du in uns wirkest. Darum trauen wir dir es
zu, dass du das Wohlgefallen deiner Giite und das angefangene Werk des Glaubens an uns
erfullen und vollenden wirst, damit dein Name und dein ganzes Verdienst an uns und
durch uns ewiglich gepreiset werde. Indessen sei dir Lob und Dank fir alles, was du an
uns in deinem Leiden getan hast und noch taglich durch deine Gnade an uns tust zur Ehre
Gottes des Vaters!

Amen



- 183 -

20. JIredigt

Jlesus befiehlt seinen (beist in des Haters }Iénde.

Matthédus 27,50; Markus 15,37; Lukas 23,46; Johannes 19,30

Und Jesus rief abermals laut und sprach: Vater, ich befehle meinen Geist in deine
Héande. Und als er das gesagt, neigete er das Haupt, und verschied (und gab den Geist
aur,).

Eingang.

“%fd ch weiB, an wen ich glaube, und bin gewiss, dass er kann mir meine Beilage
;’j bewahren bis an jenen Tag." So getrost, so voller Zuversicht bezeugt sich Paulus,
da er dem Martertode nahe war und seinen schénen Glaubenslauf in Christi Dienst
vollendet hatte (2. Tim. 1,12). Diese mutige Erklarung sollte dem bléden Herzen
des Timotheus zur Aufmunterung und Erweckung eines unerschrockenen und auf Jesum
alles wagenden Mutes gereichen. Der Apostel sagt: ,Ich weil3 ja gut, wer der ist, dem ich
geglaubt habe; ich weiB, was man ihm zutrauen darf; ich kenne ihn von langer Zeit her; er
hat sich ja bisher genug an mir bei so mancher Todesgefahr bewiesen. Daher bin ich
versichert, dass er auch machtig genug ist; meine Beilage zu behiten bis auf jenen Tag."
Er verlasst sich demnach ganz teils auf die gewisse Treue, teils auf die groBe Macht seines
Heilandes, wegen der Beilage, die er demselben (bergeben hat. Dem Timotheus, als
seinem Amtsnachfolger, hatte er das Evangelium, die heilsamen Worte von Jesu Christo
anvertraut und dasselbe als eine ihm zugestellte Beilage treulich und unverfalscht zu
bewahren anbefohlen. Deswegen sagt Paulus davon Vers 14: ,Diese gute Beilage bewahre
durch den heiligen Geist, der in uns wohnt." Aber er hatte noch eine Beilage, die er
seinem Heilande zu verwahren anvertrauete. Das war eine Seele bei dem bevorstehenden
Martertodes seines Leibes. Allein das geschahe jetzt nicht zum ersten Mal, da er wirklich
am Ende seines Lebens war, dass er auf eine gute und sichere Bewdhrung flir seinen
unsterblichen Geist bedacht war. Er sagt: Ich weiB, wem ich geglaubet habe. Von dem an,
dass er Jesum erkannte und in seinen Dienst sich begeben hatte, lebte er in diesem
Glauben und UberlieB es seinem Herrn, was er mit ihm nach Seele und Leib machen
wollte. Denselben hat er in so mancherlei Leibes- und Seelengefahren, in so vielen Leiden,
Noten und Angsten, und Uberhaupt in allen Schicksalen treu und méchtig befunden zu
seiner Hilfe. Darum kann er jetzt auch an dem Ende ohne alle Sorge sein und in Absicht
auf die letzte Probe mit versicherter Zuversicht sagen: ,Meine Seele ist schon beraten; ich
habe sie in eine gute Hand Ubergeben; ihr wird nichts widerfahren bis auf jenen Tag." So
sieht Paulus schon tber den Tod hinaus bis an jenen Tag der Offenbarung Jesu, da Seele
und Leib wieder zusammenkommen wird.

O, das ist schén, wenn man einen solchen getrosten Glauben hat, der gleichsam
schon die Ewigkeit Ubersieht und hinaus reicht bis an jenen Tag! Wer einmal mit Jesu
recht bekannt geworden, der lernt auch seinen Weg kennen, worauf man ihm nachsehen



- 184 -

soll, und bei seinem ununterbrochenen Glaubenslauf auch aus Erfahrung immer mehr
verstehen, wie viel er seinem Heilande zutrauen darf und soll. Daher ist ihm nichts
erfreulicher, als seine Beilage in Jesu Hand zu wissen. — Nun unser teuerster Erldser ist
uns auch hierin vorangegangen. Das war sein letztes Wort am Kreuze, dass er dem Vater
seinen Geist zu treuen Handen anbefohlen und gleich darauf in dem Sterben seines Leibes
wirklich Ubergeben hat. Gleichwie nun Jesus seine menschliche Seele vor seinem
Lebensende seinem lieben Vater anbefohlen, und auch seinen Leib in desselben Willen
zum Sterben hingegeben hat: so hat er uns dadurch den seligen Vorteil erworben, dass
wir ihm im Glauben unsere Seele und Leib, beides in dem Leben und Sterben, anbefehlen
und zur Beilage seinen treuen Handen (bergeben diirfen. Und dies soll dermalen der
Inhalt unserer Betrachtung sein. Wir wollen das letzte Wort des Heilandes auf unsern
Nutzen ziehen. Denn auch dies ist uns zu gut und in Absicht auf uns geschehen. Demnach
habe ich zu reden:

Von der Beilage unserer Seele und unsers Leibes in der Hand Gottes

und unsers Heilandes;

oder:

Wie wir unsere Seele und Leib demselben als eine Beilage im
Glauben libergeben sollen bis an jenen Tag.

»,Mein Leib und Seel’ befehl ich dir, o Herr! ein selig End’ gib mir durch Jesum
Christum! Amen."

Abhandlung.

Der Mensch besteht aus Leib und Seele. Beides hat er aus der Hand Gottes, seines
Schopfers, empfangen. Das bekennen wir in dem ersten Artikel unsers Glaubens, und
danken ihm fir diese edlen Gaben: ,Den Leib, die Seel’, das Leben hat er allein uns
geben; dieselben zu bewahren, tut er nicht etwas sparen." Wir dlrfen aber unsers Orts
auch nicht gleichgliltig dabei sein. Billig sollen wir auf das Sorgfaltigste wahrnehmen, wie
es unserer Seele ergehe, und was es mit unserm Leib werde. Es steht zwar beides nicht in
unserer Macht und Gewalt; doch kann man auch seine Seele und seinen Leib in diesem
zeitlichen Leben schon auf die folgende Ewigkeit sehr verwahrlosen. Wir tun es demnach
zu unserm eigenen Besten, wenn wir unabldssig darauf bedacht sind, dass wir an Seele
und Leib, weder in dieser noch in jener Welt, Schaden leiden, viel weniger gar verderben.
Dazu ist nun kein besserer Rat, als wenn wir Gott und unserm Heiland téglich und so auch
im Tode Ubergeben, was er uns gegeben hat. So wird es eine Beilage.

Ich muss doch wohl zum voraus noch deutlicher sagen, was man eine Beilage heif3e.
Man heiBt es im gemeinen Leben eine Beilage, wenn man etwas bei einem andern
hinterlegt. Manchmal geschieht es bei der Obrigkeit, wenn man ein Stlick Geld hinterlegt;
manchmal bei einem guten, treuen Freunde, wenn man ihm etwas von seinem Gut, seine
Kostbarkeiten, (berhaupt das Seinige aufzuheben gibt. Da hat nun der Freund
vornehmlich zwei Sachen zu tun, erstlich die Sache zu bewahren, dass sie in Sicherheit sei



- 185 -

und nicht verderbe noch verloren gehe; hernach, solche zur rechten Zeit wieder zu geben.
So kann

©® unsere Seele eine Beilage Gottes und unsers Heilandes werden, wenn wir sie
demselben zu seiner Bewahrung ibergeben und in seine Hand stellen. Jesus Hat es selbst
also gemacht gegen seinen Vater. — Nachdem nun alle Arbeit (iberstanden und auch das
schwere Leiden seiner Seele mit der dreistlindigen Finsternis vorliber war, so war es an
dem, dass Jesus ein Ende an den bisherigen Tagen seines Fleisches machen wollte. Seine
Seele ward durch die Zukehr der freundlichen Gegenwart und durch den heitern Genuss
der Liebe des Vaters wieder erquickt; sein Herz erholte sich, dass er in das frohe Wort
ausbrach: ,cansummatum est!™ Nun ist es vollendet! Es ist alles geschehen, was meine
Arbeit sein sollte, es ist nichts mehr Ubrig, was in diesem Leben von mir zu verrichten und
nach der Schrift zu vollbringen ware. Nun kann ich zum Ende schreiten. So hat Jesus
selbst mit freudigem Geist das Siegel auf seine vollkommen ausgehaltene Leidensarbeit
gedriickt und auch dieses sieghafte Wort zu dem Herzen seines Vaters hingeredet. ,Vater!
Siehe ich bin da, zu tun deinen Willen," (Hebr. 10,7). Nun ist geschehen, was ich fir ein
Gebot von dir empfangen habe, (Joh. 10,18). Ware noch etwas (brig, so ware ich noch
nicht mide, zu tun und zu leiden; so ware ich noch willig und bereit, es Uber mich zu
nehmen. Aber es ist alles vollbracht. Nun darf meine Seele ruhen. Ich (ibergebe dir, 0
Vater, meinen Geist. In deine Hande befehle ich die unsterbliche Seele, da ich jetzt mein
Haupt neigen und in den Tod sinken will. Das war auch eine herzliche und glaubensvolle
Unterhandlung des Heilands mit seinem Vater! Jesus stand in vollkommenem Gehorsam
bis auf den letzten Augenblick. Er wollte es sich nicht anmaBen, dass er seine Macht
gebrauchte, sein Leben zu lassen, ohne vorher mit seinem Vater kindlich darlber
gehandelt zu haben. Er wollte aber aus gleicher Demitigung seine Seele auch nicht in
seiner Macht haben und besitzen. Er wollte auch im Tode selbst sich nicht selber helfen;
sondern (wie wir letztens bei zweierlei Umstanden angemerkt haben,) er lebte und wollte
nun auch sterben im bloBen Vertrauen auf seinen Gott und Vater. In diesem allerhdchsten,
lautersten Vertrauen befiehlt er jetzt dem Vater seinen Geist und gibt ihn als eine Beilage
in seine Hande.

Es ist uns noch ein Nachdruck in der Setzung dieser Worte zu bemerken, von Lukas
angezeigt, dass es heiBt: ,Vater, in deine Hande will ich meinen Geist Uibergeben.™ Sonst so
er nirgends hinkommen. Deine Hand wird ihn bewahren. In deiner Macht wird er sicher
sein. Wir wissen aus dem sechzehnten Psalm, was hierbei der Sinn Jesu war, wenn es
daselbst von ihm heiBt: ,Bewahre mich, mein Gott, denn ich traue auf dich. Du wirst
meine Seele nicht in die Holle liberlassen™ (Vers 1.10). Satan, der des Todes Gewalt hatte,
lauerte auf die Seele Jesu, nachdem es ihm durch seine Werkzeuge in der Macht der
Finsternis so weit gelungen war, denselben bis ans Kreuz zu bringen. Er meinte, dieselbe
in sein finsteres Reich zu bekommen und auch Uber sie Gewalt zu haben. Aber er musste
zu einer Beschamung und wirklichem Verlust seiner Gewalt inne werden, dass dieses eine
gerechte Seele sei, der er nichts anhaben kénne. Sie wurde einer treuen und starken Hand
anbefohlen, in welche Satan nicht greifen kann. Da wurde Satan vollkommen an Jesu zu
Schanden und von ihm Uberwunden, als er in dem Augenblick seines Sterbens am Fleisch
lebendig gemacht ward im Geist (1. Petr. 3,18) und in Gott einging. Mit solchem Vertrauen
ist die Seele Jesu in die Hand des Vaters, der ihm nach Uberstandener Verlassung nun
wieder nahe war und seine siBe Gegenwart zu schmecken und zu genieBen gab,
Ubergegangen! Er hat seinen Geist (dem Ausdruck der Grundworte zufolge) mit lauter
Stimme aus- und in die Hand seines Vaters hineingehaucht. Dieselbe griff nach ihm, nahm
ihn ein und bewahrte ihn, da ihn weiter kein Leid beriihren konnte. So ist der Seelengeist



- 186 -

Jesu zur Ruhe in Gott eingegegangen; wie bald darauf auch sein Leib zu einer anstéandigen
Ruhe in das Grab gelegt wurde. Jesus bezeugte schon vorher, dass er wisse, wo sein Geist
nach seinem Abscheiden hinkommen werde, und versprach dem Schacher, dass derselbe
mit ihm im Paradiese sein sollte (Luk. 23,43). Hieraus ist offenbar, wohin der Heiland
zielte, da er seinen Geist in des Vaters Hande Ubergab. Gerade in das Paradies! Also war
der Geist Jesu, der von seinem Abscheiden an im Paradies war, daselbst in der Hand
Gottes. — Sein Eingang in das Paradies, wohin ihn die Allmachtshand seines Vaters
brachte, hat auch uns den Eingang erdffnet, dass wir nun wissen, wohin unsre Seelen
beim Abscheiden aus dieser Zeit kommen kdénnen und sollen. Er schloss auf die Tir zum
schénen Paradies, und fiihrte in Kraft seiner Erlosung sogleich des Schachers Seele mit
sich im Triumph hinein. Das war eine schleunige und Uber alle MaBen groBe Verdanderung,
welche dem Geist Jesu auf seine vorherige saure Mihe und Arbeit widerfahren ist! Ein
schneller, seliger und herrlicher Wechsel, vom Kreuz in das Paradies, zur Ruhe Gottes in
seiner Hand! Wie gonnt man es ihm so gern, wenn man ernstlich daran gedenkt, und
freuet sich Uber den seinem Seelengeist selbst so wonnesamen und erfreulichen Hingang
zum Vater! Ehre und Freude sei ihm dartber ewiglich!

Aber auch hierin ist er unser Mittler geworden! Seine Seele war fiir unsere Seele! Und
gleichwie er damals nicht einzeln eingegangen, sondern sogleich des Schachers Seele
nach sich gezogen hat, so hat er in seiner eigenen Seele als Mittlers von unser aller Seelen
mit hinein genommen und dem Vater (ibergeben. Von dem an weil3 der arme Sinder, der
Jesum zum Erléser und Herrn hat, wohin seine Seele kommen solle, wem er dieselbe
heimstellen und wohin er dieselbe sicherlich beilegen kodnne. Jesus hat uns durch
seinen Hingang nicht nur erworben, dass wir unsere Seelen Trost und ohne alle
Kimmernis in die Macht Gottes hineinlegen diirfen, sondern er hat jetzt selbst diese Macht
in Handen; ,er hat die Schllssel der Holle und des Todes" (Offb. 1,18). Wegen seines
Vertrauens auf seinen Gott, wegen seiner demiitigen Uberlassung in den Willen, Macht
und Gnade des Vaters, hat ihm der Vater Macht gegeben (iber alles Fleisch (Joh. 17,2).
Darliber, dass er sich seiner eigenen Macht ganzlich entdauBert und sich, wie einer jeden
kreatirlichen Seele gegen ihren Gott zukommt, in seine Hand zuversichtlich (ibergeben
und (berlassen hat, dariber ist er wirdig geworden, in seine Hand alle Seelen
aufzunehmen und viele Kinder in die Herrlichkeit einzuflihren (Hebr. 2,10). Deswegen kann
er nach dem Recht seiner vollkommenen Erldsung den Seinen versprechen: ,Sie werden
nicht verloren gehen in Ewigkeit, und niemand wird sie mir aus meiner Hand reiBen. Mein
Vater, der sie mir gegeben hat, ist ja gréBer als alles, und niemand kann sie aus der Hand
meines Vaters reien." Da sind sie ja wohl geborgen und sicher bewahrt. ,Aber des Vaters
Hand ist auch meine Hand. Ich und der Vater sind Eins" (Joh. 10,28.29). Wer demnach in
Jesu Hand ist, der ist eben damit auch in des Vaters Hand, und also in die allmachtige
Burg und Festung eingeschlossen! Er gedenket nun als der treue Priester seiner Seelen
daran, wie es seinem Geiste so wohl tat, da ihn der Vater aufnahm, und gewahrt den
Seinen eben dieselbe Hilfe, Sicherheit und Erquickung, nachdem ihm nun alle Macht im
Himmel und auf Erden (bergeben ist. Wie nun Jesus mit lauter Stimme zum Vater
gerufen, so ruft hernach Stephanus, der an der Reihe seiner Zeugen den Anfang machte,
Jesum an und schreiet mitten unter den Steinen mit starker Stimme: ,Herr Jesu, nimm
meinen Geist auf!™ (Apg. 7,58). Er nimmt nun die Seelen seiner Glaubigen auf und zu sich,
wie der Vater seine Seele auf und zu sich in das Paradies genommen hat. Das ist uns nun
ein neuer und lebendiger Weg geworden, den Jesus selbst durch seinen Vor- und Hingang
eingeweihet hat (Hebr. 10,20). Nun wissen wir auf das Gewisseste, wo es mit uns
hinkommen, und wo der Ort unserer Ruhe sein solle, wenn wir aus diesem Leibe scheiden!
— O, wie gut ist es, wenn einer nun im Glauben versichert und gewiss ist, wo er seine



- 187 -

Seele gleichsam hinterlegen und als eine Beilage hingeben kann! Wir wissen wohl, dass in
dieser Welt unsers Bleibens nicht ist. Wenn man nun die Ewigkeit, der wir entgegen
gehen, nicht anders als eine graue, dunkle Weite vor sich sieht, und in seinem Gewissen
noch immer zweifelhaft und angstlich ist, wie es alsdann der Seele ergehen und wo sie
ihren Aufenthalt haben werde, was ist das nicht flir eine Pein und heimliche Marter der
Seele, so oft man daran gedenkt? Da ist schon das Leben nicht anders als der Tod. Von
solcher Ungewissheit und angstlichen Furcht hat uns Jesus durch seinen verdienstlichen
Hingang erldst. Er ist es nun, auf den es allein ankommt, dass es unsern Seelen vom
ersten Augenblick ihrer Aufldsung an wohl gehe, und dieselbe kein Unfall berlihre. Wer
sollte nun so sorglos und auf das Geratewohl sicher sein, (und doch sind es leider! sehr
viele;) dass er ihm nicht taglich seine Seele zu treuen Handen anbefdhle, als wenn es die
letzte Stunde ware! Wer am Herzen mit Jesu Blut besprengt und vom bdsen Gewissen rein
geworden ist, der kann darin téglich eine heilsame Ubung seines Glaubens haben, wenn er
sich fleiBig an das Tor der Ewigkeit mit seinem Geiste hinstellt und denselben seinem
Heiland treulich Ubergibt, damit, wenn ihm die Tire geédffnet wird, er gerade in die
offenen Arme seines Herrn hinein sinken mége. Da kann man seines Abschieds aus dieser
Welt mit gutem Mut gewartig sein. Wenn wir dessen versichert sind: der Herr hat meine
Seele langst als eine Beilage angenommen; ich habe sie ihm in seine Gnadenmacht
Ubergeben; er wird sie auch behalten und als sein Eigentum bewahren: so diirfen wir
weiter nicht sorglich sein; er wird sie gewiss an einem guten Ort aufheben und mit seiner
Liebe erquicken. Wie ein guter Freund sagt: Ich will dies anvertraute Gut an einen sichern
Ort hinlegen; ich will es in meinen Kasten schlieBen, da sonst niemand dariber kommt,
dass ihm nichts geschehen solle: so ist die Treue Jesu gesinnt gegen alle, die sich ihm
anbefehlen. Sind wir nun in seine Hand gefasst, so ist alles gut. Da heift es: ,So ruh’ ich
nun, mein Heil! in deinen Armen; du selbst sollst mir ein ew’ger Friede sein!™

Ich meine daher, es sei dem Evangelium und der Einfalt eines evangelischen Herzens
nicht gemaB, wenn man lber sein Platzchen und seinen Aufenthalt in den ewigen
Wohnungen (wie einige ernsthafte Seelen gern zu tun pflegen) so besondere Gedanken
und unterscheidende Uberlegungen fassen will. Ist es lautere und vollkommene
Glaubenseinfalt bei Jesu selbst gewesen, dass er sich begnligte, seinen Geist in des Vaters
Hande zu liberlassen, und weiter nichts insbesondere anzugeben; ist ihm darin Stephanus
nachgefolgt und hat nichts anders gedacht noch begehrt, als: ,Herr Jesu! nimm du nur
meinen Geist auf; so bin ich, wo ich sein will;" ist es Uberhaupt des Glaubens Art, dem
Herrn zu leben, dem Herrn zu sterben (R6m. 14,8): so hat und weiB ein redliches Herz
genug, und kann bei dem Sterben getrost sein, wenn es im Glauben versichert ist: ich
gehe Uber in die Hand meines Herrn. Wo werde ich dann sein? Nirgends als
wo er ist. Darauf freuet sich Paulus, und denkt nicht weiter: Ich habe Lust abzuscheiden,
und bei Jesu Christo zu sein (Phil. 1,23), wie selbigen Tages noch der Schacher bei und
mit ihm war. ,Selig sind, die in dem Herrn sterben von nun an; weil sie in ihm gelebt
haben," (Offb. 14,13). Die werden ja in ihm sein und bleiben, und wenn das auBere Band
abbricht, in nichts anders, sondern in dem allein sich finden, worin ihr Geist bisher mit
verborgener Glaubenskraft gelebt hat. Jesus wird sie in sich fassen und in seiner
Liebeshand behalten zu ihrer unaussprechlichen Ruhe und Erquickung bis auf seinen Tag.
Bis dahin ist es ein seliges, aber doch noch verborgenes Leben des Geistes; wie Christus
selbst noch in Gott verborgen ist (Kol. 3,3). Alsdann kommt man aus seiner stolzen Ruhe,
aus seiner Verborgenheit mit Christo hervor, und die bei ihm wohlbewahrte Beilage wird
mit ihm offenbaret in Herrlichkeit, wenn er in eben derselben Macht, womit er sie indes
wohlbehalten hat, den Leib unserer Demlitigung verklaren und mit dem lebendigen Geiste
vereinigen wird, (Phil. 3,21). — So viel ist uns deutlich verkindigt, und der Hauptzweck des



- 188 -

ganzen Evangeliums gehet darauf. Ich wollte demnach wiinschen, dass sich alle
gutgesinnte und heilsbegierige Herzen nicht ohne Not allerlei schwierige Gedanken und
unzuverlassige Vorstellungen von ihrem Hingang und Aufenthalt in der Ewigkeit machten,
noch sich durch Dinge in Schichternheit bringen lieBen, die sie nie gesehen haben,
sondern die Einfalt eines lautern Glaubens und die Freude einer kindlichen Liebe zu Jesu
unterhielten und bewahrten bis ans Ende. Ist es nicht vielmehr ein Mangel des Glaubens
als eine Anzeige eines ernstlichen Sinnes, wenn sich einer damit noch nicht sicher noch
wohlberaten halt, dass er in der Hand Gottes und seines Heilandes sei, sondern auf allerlei
besondere Dinge und Begegnisse denkt und dariber seine Lust abzuscheiden gar verliert?
Gleichwie uns nun das Evangelium gar nichts von dergleichen Dingen angibt, so kann ich
es fur nichts anders als einen schadlichen Vorwitz halten, der den Seelen zum wenigsten
an der Einfaltigkeit und sieghaftem Mut des Glaubens groBe Hindernis macht und dem
vollendeten Mittler und treuen Hirten groBe Unehre antut. Wir wollen auf Jesum schauen,
den Anfanger und Vollender unsers Glaubens! Und wie sein Geist nach vollbrachter Arbeit
dartber vollkommen beruhigt und vergnigt war, dass er von dem Augenblick an eine
Beilage in des Vaters Hand sein wiirde: so stillen auch seine Glaubigen darliber ihr Herz,
fassen die teuren VerheiBungen ihres teuren Seligmachers, und ibergeben ihm mit volliger
Glaubenszufriedenheit ihre Seelen in seine Macht- und Gnadenhand. Ich weiB (halt der
Glaube dem Herzen vor), wer der ist, dem ich mich anvertrauet habe. Ich bin ja auf seine
Treue versichert, dass er mich zu sich nehmen und nirgends anders wohin kommen lassen
wird, als wo er ist, dass ich bei ihm sei, und von ihm behalten werde bis auf seinen Tag.

Was soll uns demnach mehr angelegen sein, als aus lebendiger Erfahrung dessen
versichert zu werden, dass uns Jesus einmal in seine Gnade und Gemeinschaft
aufgenommen habe? Alsdann hat man es an einem fort zu genieBen. So lange man hier
zu wallen hat, wandelt man in seinem Frieden und Ubergibt ihm alle Tage seine Seele in
eben demselben Glauben, in welchem man seiner einmal teilhaftig und mit dem heiligen
Geiste der VerheiBung, dem Pfande unsers Erbes, versiegelt worden ist (Eph. 1,14). Und
wenn es zum Ende kommt, so hat man davon nichts anders zu denken, als: ,Nun werde
ich aus dem Leibe wandern und heimgehen zu dem Herrn" (2. Kor. 5,8). Er habe mich
ewiglich, wie er mich einmal angenommen hat! Bin ich doch sein erkauftes, sein vom
Vater geschenktes Gut; er wird mich als seine Beilage bei sich haben und wohl bewahren,
bis ich mit ihm hervorgehe in Herrlichkeit. Mit solchem Glaubenssinn wird der letzte
Schritt, der letzte Atemzug getrost getan, und schleunig ist man da, wohin man sich so oft
gewlinscht, wonach man sich so lange gesehnt hat. So gut haben es die, welche Jesu
angehdren und seinen Weg gehen! Er ist ihnen gut fir alles Leid. Seine Treue und seine
Macht kommt ihnen allewege zu statten, im Leben und im Sterben. Und er hat es dem
Vater schon gesagt, dass er es gern so haben und so machen wolle, dass, wo er ist, auch
die bei ihm seien, die ihm der Vater gegeben hat (Joh. 17,24). Darauf kdnnen und diirfen
sie sich verlassen! — Was nun

® den Leib betrifft, so muss das Sterben desselben nur die Gelegenheit werden,
dass der Geist zu Gott und seinem Heilande Ubergeht. Jesus hat durch den Tod seinen
Geist in die Hande des Vaters (ibergeben, und deswegen sein Haupt willig geneigt, und es
in den Tod sinken lassen. Das tat er mit eben demselben Vertrauen, mit welchem er seine
Seele dem Vater anbefohlen hatte. Davon heiBt es Ps. 16,10: ,Auch mein Fleisch wird
ruhen auf alle Hoffnung. Du wirst nicht zugeben, dass dein Heiliger die Verwesung sehe."
So kam auch sein Leib, dem Uber seiner Leidensarbeit alle Krafte entgangen waren, zur
Ruhe, und der Vater hielt seine Hand darliber bis an den dritten Tag, da er denselben
durch seine herrliche Macht auferweckte. — Wir diirfen auch gegen unsern sterblichen Leib



- 189 -

nicht gleichglltig sein. Ob er schon verweslich ist und in Unehre gesaet wird, so soll er uns
doch nicht verachtlich sein. Wir wissen, was ihm fir eine Erlésung bevorsteht. Darum lasst
man ihn nach ausgehaltener Triibsal dieses schwachen Lebens gern zur Ruhe kommen auf
Hoffnung, und Ubergibt ihn in die allwaltende Hand des Herrn, die da vermdgend ist, auch
alle Dinge sich unterténig zu machen (Phil. 3,21). So wird unser Leib auch eine Beilage,
die wir dem Herrn zur Bewahrung im Glauben Ubergeben, bis uns seine allmachtige
Stimme aus den Grabern ruft. In diesem Glaubenssinn ist es gemeint, wenn man von
seinen Leibesgliedern (nach den Worten des bekannten Liedes) denkt: ,Seid getrost und
hoch erfreut, Jesus tragt euch, meine Glieder!™ — Allein auch dieses soll nicht erst gedacht
werden, wenn das Ende des Lebens wirklich herankommt. Denn unser Leib gehdrt auch
von dem an sogleich dem Herrn, als er uns in seine Gemeinschaft aufgenommen hat (1.
Kor. 6,13). Wir sind nicht mehr unser selbst, sondern ganz seine mit Seele und Leib (Vers
19). Sollten wir ihm denn nicht auch unsern Leib anbefehlen? Sollte er sich nicht auch
desselben mit gleicher Treue annehmen und ihn als eine Beilage, die seiner Macht
Ubergeben ist, in guter Obacht halten? Wer dem Herrn anhangt und seinem Willen dient,
der darf sich auch dessen getrost zu ihm versehen. Davon aber wird bei anderer
Gelegenheit noch mehr zu reden sein.

Sehet nun, ihr Lieben! durch Jesum, unsern Heiland, hat und gewinnt alles seine
Richtigkeit, was unsere Seele und unsern Leib angeht sowohl in dieser Zeit als auf die
Ewigkeit, wenn wir nur Glauben haben, in welchem wir uns ihm Ubergeben und zu
seinem Eigentum ganzlich anvertrauen kénnen. Das haben wir seinem heiligen Verdienst
und seiner vollendeten Erlésung zu danken. Gebet euch ihm doch gerne und ganz hin auf
Leben und Tod, so seid ihr wohl geborgen. Nehmt, so lange er euch den Odem fristet, alle
eure Augenblicke nur aus seiner Hand, aus derselben Hand, die eure Seele annehmen und
Uber euerm Staube walten wird bis an jenen Tag.

Wer sich im Glauben von Augenblick zu Augenblick so zu ihm halt, und ihm in
einfaltigem Gehorsam Uberlassen ist: sollte man von dem anders denken, als dass er, es
gehe auch, wie es wolle, leicht zu leben und leicht zu sterben habe? Das ist die Kunst der
Christen, sagt Luther, die ihnen kein anderer nachtun kann. Sie wird aber nicht anders
gelernt, noch auch gelibt, als wenn man sich fiir eine Beilage des Herrn mit Leib und Seele
halt, und sich ihm in keinem Stlick wieder zuriick nimmt; wie wir singen: ,Dir uns lassen
ganz und gar mit allen rechten Christen." So bleiben wir auch im Tode und ewig seine! So
sind wir nur dazu, so haben wir unsere Seele und unsern Leib und alles, was in und an
uns ist, nur dazu, dass er sich in seiner Liebestreue und in der Uiberschwanglichen GréBRe
seiner Macht an uns verherrliche, und sein Name, der Uber uns genennet ist, an uns in
Zeit und Ewigkeit gepreiset werde! Wie kann es uns besser gehen? Wie kann unsere
Sache richtiger und sicherer gestellt sein? Wer es sich so gefallen lasst, der fasse sein Herz
alle Tage und auf jeglichen Umstand, der ihm begegnet, in eben demselben Sinn, in
welchem Jesus gelebt hat und gestorben ist; das ist: er stelle sein ganzes Herz und Sinn in
diese Einfalt: ,Ich will mein Vertrauen auf ihn setzen!™

So wird sein Jesus an ihm tun, was selbst an ihm vom Vater geschehen ist! Herr;
uns geschehe, wie wir auf dich hoffen!

Amen



- 190 -

21. JIredigt

desus lasst, indem der ]Horhang im @empel zerreift, sein % eben.

Matthaus 27,50,51; Markus 15,37,38; Lukas 23,46; Johannes 19,30

Aber Jesus schrie laut, und neigete das Haupt, und verschied. Und siehe da, der
Vorhang im Tempel zerriss in zwer Stiicke, von oben an bis unten aus.

Eingang.

Reichtum und Weisheit und Stérke und Ehre und Herrlichkeit und Segen." So wird

der Tod Jesu im Himmel und vor dem Throne Gottes selbst von den vollkommenen

Geistern und von viel tausendmal tausend Engeln gepriesen (Offb. 5,12). Im
Himmel, da man alle Werke Gottes erst recht erkennt und ohne Aufhdren lobt, bleibt sein
Tod die gréBte, die wundersamste und preiswirdigste Sache. Nicht nur Menschen, die mit
ewigem Dank zu ihm sagen: ,Du hast uns erkauft mit deinem Blut," stimmen dartber ein
neues und ihnen eigenes Lied an, sondern auch die Engel um sie und um den Thron
herum nehmen sich dieser Sache gleichfalls an und geben ihr viel tausendfaches Lob dazu.
Sie sehen nun den Sohn in seiner Majestat, der auch ihr Herr und das Haupt ihrer
Flrstentimer und Machte ist (Kol. 2,10). Und bei allem dem, was ihnen von seiner
Herrlichkeit in die Augen leuchtet und sie zur Anbetung bewegt, ist seines blutigen Todes
nicht vergessen. So wird unserm Jesu seine tiefste Demutigung bis zum Tode des Kreuzes
die hdchste Ehre durch den ganzen Himmel, und der erhabenste Preis von allen, die
Gottes Namen loben!

E as Lammlein, das sich hat schlachten lassen, ist wiirdig zu nehmen die Macht und

Was mag dann uns gebihren, auf welche alle Segens- und Lebensfriichte des Todes
Jesu kommen sollen? Ach, dass wir mit unserm Lob und Dank alle die Schmach
ausgleichen kdnnten, die ihm jetzt noch dartber auf Erden angetan wird! Nicht nur damals
hatte Jesus auf der Welt lauter Schmach von seinem Sterben (sie schiittelten den Kopf
und sprachen: Pfui dich!), sondern auch jetzt noch, da dies Evangelium in der ganzen Welt
verkindigt und bekannt ist, widerfahrt ihm auf Erden von so vielen tausend Menschen
diese Schmach, dass sie die Wirdigkeit seines Todes nicht erkennen, noch ihm dariber die
Ehre geben, die ihm gebihrt. Der Unglaube der fleischlichen Menschen denkt noch immer
sehr schnéde davon, und weif3 sich aus der schon vor so langer Zeit geschehenen Sache
nicht viel zu machen. Im Himmel aber denkt man anders davon. Da bleibt der kostbare
Augenblick, in welchem der Sohn Gottes auf Erden sein Leben gelassen hat, durch alle
Ewigkeiten unvergessen. Da gilt die Schlachtung des Lammleins so viel, dass ihm dartiber
eine unvergleichliche Wiirdigkeit zu aller Gottesehre zugestanden und zugesungen wird.
Ach, dass sein Name geheiliget und sein Ruhm gepreiset wiirde auf Erden wie im Himmel!

Ihr Lieben! Wir wollen uns an dem heutigen Tage das himmlische Lob reizen lassen,
auch mit unserm Herzen in die Gemeinschaft derer zu treten, die das geschlachtete
Ladmmlein droben und hienieden anbeten. Es geht uns ja so nahe an, denn Jesus ist fir



- 191 -

uns gestorben. Wir dirfen, wir sollen uns dieser wichtigen Sache so innig annehmen, als
wenn wir mit Johannes unter dem Kreuz gestanden und zugesehen hdtten, wie er um
unsertwegen und gleichsam zu uns her sein teures Haupt neigt und verscheidet. Lasset
nur durch das Zeugnis des Worts und durch die Wirkung des Geistes dieses teure
Evangelium euren Herzen recht gegenwartig und kraftig werden, so werden sie gewiss
durch seine Kraft entziindet werden zu einem unaussprechlichen Dank und freudigen Lob
eures vollendeten Erldsers. Unter diesem sehnlichen Wunsch meines Herzens, dass unser
Erldser auch jetzt seine Ehre und Lob aus unserer Versammlung nehmen kénne, will ich
Eurer Liebe zu betrachten vorhalten:

Den Tod Jesu, des geschlachteten Lammes,

und zwar

1. als einen freiwilligen,

2. als einen blutigen und

3. als einen verdienstlichen Verséhnungstod.

Abhandlung.

+Er verschied!™ Das ist die kurze Nachricht, welche uns die Evangelisten von der aller
wichtigsten Begebenheit hinterlassen haben, die je auf dem Erdboden geschehen ist, — ein
einziges Wort, dessen Inhalt von keiner Zunge genug ausgesprochen noch voéllig erklart
werden kann. Doch sei Gott ewig Dank, dass wir dieses wissen! denn es ist der
Hauptpunkt, wovon unser aller ewiges Heil abhangt. Wir wollen gern Herz und Sinn in der
Betrachtung dieser groBen Wahrheit unterhalten, damit unsere Seelen in der Erkenntnis
derselben eine goéttliche Weide finden mégen. Der Herr wird es uns durch seinen Geist
gewahren, auf dass sein Tod auch von uns fruchtbarlich erkannt und dankbar gepreiset
werde! Wir haben demnach den Tod Jesu zu betrachten

1. als einen freiwilligen Tod.

Dies hat er selbst auch noch am Kreuz im letzten Augenblick gezeigt. Jesus ist doch
nicht eines gewaltsamen Todes gestorben, obschon seine Feinde so viel Gewalt an ihn
gelegt haben. Er hatte auch sogar am Kreuze noch langer leben kénnen. Daher sich auch
Pilatus darliiber wunderte, dass er schon gestorben sei, und die Kriegsknechte es Uber ihr
Vermuten gewahr wurden, da sie ihm die Beine brechen wollten. Jesus ist an bei aller
seiner Schwachheit und abgezehrten Leibeskraften nicht so ohnméchtig und schmachtend
geworden, dass ihn (wie es bei Sterbenden zu tun pflegt) endlich der Tod libernommen
hatte. Sein Geist war noch ganz heiter, wohlgefasst und stark, dass er sich noch mit lauter
Stimme vernehmen lieB. Und nachdem alles bestellt und ausgerichtet war, so gibt sich
Jesus freiwillig in das Sterben. Johannes, der Liebesjlinger, sahe es, wie Jesus sein Haupt,
welches er bei seinem letzten Worte zum Vater mit erhabenen Augen aufgerichtet hatte,
gleich darauf niederwarts neigt und seinen Geist aufgibt, oder, wie es Matthdus
ausdrickt, weggehen lasst und denselben (wie Johannes sagt) dem Vater wirklich



- 192 -

Ubergibt. Es war demnach mehr ein Tun als ein bloBes Leiden, dass Jesus starb. Der
Tod hat also seine grausame Macht an ihm nicht wie an den Menschenkindern bewiesen
und Uber ihn geherrscht, dass er seiner Gewalt unterliegen musste, sondern er gab sich
von selbst, in den Tod. So hat Jesus auch bei seinem Sterben bewiesen, dass er der Flirst
des Lebens sei, dem der Tod nichts anhaben kdnnte, wenn er nicht selber mit Willen sich
darein begeben wollte. Unser Goel sprang von freien Stiicken in das Gefdangnis, worin
wir in Finsternis eingeschlossen waren, um dasselbe zu zersprengen und uns daraus zu
erledigen. Dazu drang ihn seine Liebe! — Es ist viel daran gelegen, diesen Umstand recht
zu erkennen. Denn die Art seines Sterbens selbst sollte anzeigen, dass er der Sohn Gottes
und der Erléser vom Tode sei. Dadurch hat er bewiesen, was er schon Joh. 10,18 zu
seinen Jingern gesagt hatte: Niemand nimmt mir mein Leben mit Gewalt; obschon meine
Feinde darauf umgehen, mich um das Leben zu ringen. Aber ich will und werde es von mir
selber lassen, und mein Leben flir meine Schafe gerne daran setzen. Diese Macht habe
ich, mein Leben zu lassen. Kein Mensch hat solche Macht, sein Leben zu lassen, wann und
wie er will. Denn keiner ist Herr Uber sein Leben. Jesus allein, der Herr der Herrlichkeit,
der Lebendige, der fiir seine Schafe, die der Tod nagete (Ps. 49,15) ein Toter geworden
ist, hat freie Vollmacht Uber sein Leben und kann es nach seinem Gutbefinden lassen und
dargeben. Aber ebendiese uneingeschrankte Befugnis schlieBt schon auch so viel in sich:
»ES sei nicht moglich, dass er von dem Tode gehalten werde," (Apg. 2,24). Darum setzt
der Heiland in seiner Rede auch gleich hinzu: ,Ich habe nicht weniger auch Macht, es
wieder zu nehmen." Und dies alles mit liebevoller Genehmigung seines Vaters, ohne
dessen Willen er keines von beiden unternommen und bewerkstelligt hat. Darum sagt er
noch: Dieses Gebot habe ich empfangen von meinem Vater." So hat der Sohn Gottes,
Jesus Christus, in seiner hochsten Schwachheit seine héchste Vollmacht bewiesen! Darum
ist sein Sterben eine Wirkung seines freien Willens und doch zugleich seines
vollkommenen Gehorsams gegen seinen Vater. Diese zwei Sachen lassen sich sonst in
menschlichen Umsténden nicht zusammenbringen. Unsere Vernunft kann auch, nach ihrer
Art zu denken, eine vollkommene Freiheitsmacht und einen vollkommenen Gehorsam nicht
zusammen reimen; sie stellt immer die Freiheit dem Gehorsam entgegen; weil die
Menschen nach ihrem eigenen Willen sich gern dem Gehorsam entziehen, so viel sie dazu
noch Macht und Freiheit Gbrig haben. Aber bei dem sterbenden Sohne Gottes kommt
beides auf die vollkommenste Weise zusammen, und der Grund davon ist die héchste und
uns unbegreifliche Liebe, die zwischen dem Sohne und dem Vater ist. Auch der Vater
selbst hat es dem Sohne nicht auf solche Weise auferlegt und abgefordert, sein Leben zu
lassen, wie manchmal unter Menschen ein Vater seinem Sohne eine saure Miihe und harte
Arbeit nach dem Recht auflegt, nach welchem der Sohn unter dem Vater steht und
jener auf dessen Forderung billigen Gehorsam zu beweisen hat. Denn des Sohnes Gottes
Wille war kein anderer und ging nicht auf etwas anders als seines Vaters Wille. Auch
hierher gehdrt: ,Ich und der Vater sind eins" (Joh. 10,30). Die ewige Liebe hat den ewigen
Vorsatz unserer ganzen Erlosung festgestellt. Aus Liebe zu seinem Vater tibernahm es der
Sohn schon in dem Ratschluss der Ewigkeit, das Lamm zu sein, das sich schlachten lieBe
(Offb. 13,8). Aus Liebe zu seinem Vater waren ihm die Rechte seiner Heiligkeit und seiner
Schopfers-Majestdt so angelegen, dass er dieselben gern durch seine tiefste Demditigung
verherrlichen und vor aller Kreatur durch sich selbst offenbaren wollte. Und diese
gottliche, unaussprechliche, aller zartlichste Liebe (wovon Jesus sagt: ,Wie mich mein
Vater erkennet, und ich erkenne den Vater;" Joh. 10,15) nahm den Vorsatz, den der Vater
in seinem Sohn beschlossen hatte, als ein Gebot an, wonach sich das Herz des Sohnes in
seiner vollmachtigen Freiheit mit innigster Ergebenheit richtete. Der Sohn tat es, dass er
sein Leben lieB und sich damit der Liebe seines Vaters aufopferte. Der Vater nahm auch



-193 -

diese Aufopferung in eben derselben Liebe an, und sein vaterliches Herz hielt diesen
freiwilligen Beweis der Liebe, worliber sein Sohn sich in den Tod gab, so teuer und wert,
dass sich das Herz des Heilandes dartiber freuet und sagt: ,Darum liebet mich mein Vater,
weil ich mein Leben lasse," (Vers 17). Wir sind in dieser Sterblichkeit nicht fahig, die
reinen Gedanken von der geheimen Unterhandlung, die zwischen dem Herzen des Vaters
und des Sohnes in dem ganzen Werk unserer Erldsung vorgegangen ist, zu fassen. Doch
hat uns Jesus so viel davon kund tun wollen, dass wir wissen sollten, was der innerste
Trieb in der Gottheit selbst unsertwegen gewesen sei, damit auch unser Herz dartber
zerschmelzen und diese Gottesliebe mit unaufhdrlichem Dank, mit zartlichen Liebestranen
und mit innigster Freude anbeten mdéchte.

Ach, dass unser Herz fahig ware, ein solches Wohlgefallen und Belieben an dieser
Liebe zu haben, als sie dem Vater und dem Sohne beliebte. Das war des Vaters
hdchstes Wohlgefallen, dass sein Sohn das Recht seines Lebens der Liebe gegen seinen
Vater aufopferte. Das war des Sohnes hdchstes Wohlgefallen, dass er der Liebe des
Vaters diesen unvergleichlichen Beweis geben konnte. Wie soll es uns nun gefallen, da wir
der Gegenstand derselben sind, und die ewige Gottesliebe an uns ihren héchsten Preis
dartut, und wir von ihr dadurch unser vollkommenes Heil erlangen? Alle unsere Gedanken
und Worte sind zu wenig und zu gering, die unendliche Schatzbarkeit dieser Liebe zu
erreichen. Voll demiitiger Verwunderung, voll innigster Beugung steht das Herz hierbei
stille und denkt: ,Also, so hoch hat Gott die Welt geliebet, dass er seinen eingebornen
lieben Sohn gab! Und was soll man von dem Sohne denken? Er hat sich an uns recht zu
Tode geliebt! O Liebe! Liebe! du bist stark; du strecktest den in Grab und Sarg, vor dem
die Felsen springen!™ Er achtet selbst sein Leben nicht zu teuer, es fir uns aus freier Liebe
zum LOsegeld darzugeben. Niemand zwar kann die géttliche GroBe derselben ermessen;
doch sollen wir sie tief zu Herzen nehmen und unschatzbar hoch und wert achten. Der
Heiland fihrt sie uns selber so zu Gemdit, wenn er sagt: ,GréBere Liebe hat niemand als
diese, dass er sein Leben lasst flr seine Freunde," (Joh. 15,13). Aber Jesus hat noch
groéBere Liebe bewiesen. Darin macht Gott seine Liebe gegen uns noch preiswirdiger, dass
Christus fiir uns gestorben ist, nicht erst, da wir ihn lieb gewonnen und seine Freunde
geworden waren, sondern da wir noch schndde Siinder und damit Gottes und seine Feinde
waren (R6m. 5,8). Was hat er an uns ersehen, das ihn zu solchem Vornehmen gereizt
hatte? Er tut es, weil er die Liebe selber ist, und daran sein géttliches Vergnligen hat, dass
er liebet. Darum lasst er sich auch unsere Feindschaft und duBerste Unwiurdigkeit nicht
abhalten noch seine Liebe schwachen. Er tut es, weil, wenn es uns auch nicht gefiele, und
wir dagegen gleichglltig blieben, es doch seinem Vater so wohlgeféllt, dass er solche
Liebe zu den verlornen Schafen hat. Aber das ware eine grausame Unmenschlichkeit, zu
wissen, dass man so geliebet wird, und gar nicht wieder lieben! Niemand lasse doch einen
solchen Frevel auf sich kommen! Wir haben jetzt keine Entschuldigung der Unwissenheit,
wenn wir gegen diese an uns Sindern erwiesene Liebe lieblos und kaltsinnig bleiben
wollten. Vielmehr soll uns alles nur zu wenig und zu schlecht sein, was wir auch in der
groBten Brlinstigkeit des Herzens gegen den groBen Liebhaber unserer Seelen gerne
bezeugen wollten; denn nichts kann seiner Liebe gleichen. Doch wenn wir dieselbe gern
nach ihrer Wirdigkeit erkennen, schatzen und preisen méchten, so lasst er sich das Dank-
und Lobopfer unsers Herzens wohlgefallen und ziindet es selbst mit dem Feuer seiner
Liebe an, dass von unserm Brandaltar ein lieblicher Geruch vor ihn und seinen Vater
komme. Dieses Gefiihl seiner Liebe macht das Herz erst recht briinstig und willig, ihm ein
ganzes Opfer zu sein. Da lernt man etwas von der freien Willigkeit, welche die Liebe wirkt,
verstehen, ob wir schon daneben unsere vollkommene Verbindlichkeit zugestehen und
sagen mussen: ,Tausend Ursachen sollten es machen, da wir stets blieben voll Lob und



- 194 -

Lieben." So ist eine redliche Seele, der sein Todeslieben recht wichtig geworden ist, gegen
Jesum gesinnet! Sie bekennt ihm zu seinem liebevollen Herzen: ,Dein Recht an mich ist
tausendfach, darum bin ich dein; du hast mich aus groBer Liebe dir gewonnen und
erworben, darum kann ich mich dir nicht weigern. Aber ich will auch gerne dein und
ganz dein eigen sein. Von Herzen gebe ich mich dir, weil du dich so willig flir mich
gegeben hast." Solche Willigkeit, solchen Liebesdrang zur innigsten Ergebenheit bringt die
Erkenntnis seines Todes bei seinem Volke zuwege. Deswegen heit es von demselbigen
(Ps. 110,3): ,,O, wie wird dein Volk voll lauter Willigkeit sein, dir im heiligen Schmuck
zu opfern!™ — Dazu wird man nun desto herzlicher angetrieben, wenn man ferner erwagt,
dass sein Tod

2. ein blutiger Tod gewesen.

Jesus hat sein Blut nicht gespart, sondern es aus seinen ans Kreuz genagelten
Handen und FiBen haufig flieBen lassen. Und eben auch in dieser Absicht des milden
BlutvergieBens war der Kreuzestod erwahlet. So wurde Jesus das geschlachtete
Lammlein, welchem durch diese Todesart das Blut (wie im Vorbilde beiden Schlachtopfern
geschehen,) aus seinem Leibe herunter auf die Erde floss. — Es ist ein groBes Geheimnis
der goéttlichen Wahrheit, dass das Blut von dem heiligen Opferleibe, der als ein Fluch flr
uns am Kreuze hing, herab geflossen ist. Mit seinem teuern Blute hat Jesus unsern Fluch
gleichsam von demselben abgewaschen, und die Reinigung unserer Stinden gemacht. Die
Schrift deutet Uberall darauf mit der ganzen Anordnung des levitischen Gottesdienstes,
dass ohne BlutvergieBen keine Reinigung, keine Vergebung geschehe; denn es wurde fast
alles mit Blut gereiniget nach dem Gesetz (Hebr. 9,22). Und davon gibt Gott selbst 3. Mose
17,11 den tiefen Grund an: ,Des Leibes Leben ist im Blut, und ich hab’s euch zum Altar
gegeben, dass eure Seelen damit versbhnet werden. Denn das Blut ist die Verséhnung des
durch Missetat verwirkten Lebens." Das Leben im Blut der Opfertiere wurde flir das Leben
des silindigen Volks, welches des Todes schuldig war, am groBen Versdhnungstage
ausgeschittet und dargegeben; aber ganze Stréme solchen Blutes konnten doch das
verwirkte Leben der Sinder nicht eigentlich retten, noch ihre Gewissen von ihrer
Verschuldung reinigen. Dazu wurde ein besseres Opfer und kostbareres Blut erfordert.
Jesus hat seines Leibes Leben in seinem Blut fir uns geopfert. Und dies war nicht nur
irdisches Blut; denn es war mit dem ewigen Leben unzertrennlich vereinigt. Mag doch
sogar ein Mensch noch von seinem Blute sagen: ,Was ist niitze an meinem Blut, wenn ich
tot bin" (Ps. 30,10). Aber dies war nicht nur Menschen, sondern Gottesblut. Dies war im
Tode und nach dem Tode unaussprechlich viel niitze, denn es galt zu einer vollkommenen
Erkaufung aus der verderblichen Eitelkeit, darein wir verschlossen waren, und gewahrte
uns dagegen ein neues und ewiges Leben.

O heiliger, o teurer Blutkauf, den wir den Sohn Gottes gekostet haben! Wer kann es
genug bedenken? Wer weill die Kostbarkeit desselben je genug zu schatzen und zu
preisen? Wisset, sagt Petrus davon (1. Petrus 1,18), erkennet doch die Wichtigkeit dieses
Evangeliums, dass ihr nicht mit verganglichen Dingen, mit Silber oder Gold, losgekauft
seid aus eurem eiteln Wandel, der, wenn das Leben in dem Blut des Fleisches voruber ist,
gar keinen Nutzen zurlick lasst. Da hat Christus sein teures Blut daran gewandt, einen
unverganglichen Aufwand, der eine ewige Erlésung zuwege gebracht hat. Lieber Jesu!
hieraus weiB ich, wessen ich wert geachtet bin in deiner Liebe; dein teures Blut ist ja der
Preis, um welchen ich gekauft worden bin. Sollte ich mich nun selbst unwert achten des
ewigen Lebens, so du mir durch dein Gottesblut gewdhrst? Das ware nichts anders als



- 195 -

dein heiliges Blut flir etwas Gemeines, Schlechtes und Unnitzes halten, in welchem ich
doch einmal geheiligt worden bin, (Hebr. 10,29). Bewahre mich vor solchem Frevel und
lass mir dein Blut zu allem dem gedeihen, wozu du es fur mich vergossen hast! O, dass
doch kein Tropflein desselben umsonst an mich gewendet sei! Flihre du nur das Recht des
ewigen Testaments in deinem Blut an mir aus, und mache mich teilhaftig des ewigen
Lebens, das in deinem Blute ist, so werde ich dir leben und deine Liebe mit allen deinen
Erlseten preisen.

So denkt, so redet zu ihm ein Herz, welches den unschatzbaren Wert des Blutes Jesu
ehrt. Und in solcher Glaubensbegierde kann man auch die Kraft desselben seliglich
erfahren. Dadurch wird die Liebe, die uns Jesus durch seinen blutigen Tod bewiesen hat,
dem Herzen erst recht siB und zu einem hochst erfreulichen, himmlischen,
unaussprechlichen Genuss; wo man gleichsam hinschauet im ganzen Himmel und Hause
Gottes, da sieht und findet man lauter Liebe. Alles ist versohnt, alles ist mit Blut
besprengt, Alles ist dem so teuer erléseten Slinder zu seinem Genuss geweihet und
gewidmet. Alles ist gegen ihn holdselig und giinstig. Uberall flieBt ihm die Liebe zu,
bestrémt sein Herz. Die Liebe in dem Blute Jesu Christi ist sein rechtes Element geworden,
daraus er lebt. Und dies, ja noch unendlich mehr hat uns dieser blutige Tod verschafft!
Denn er ist

3. ein verdienstlicher Versohnungstod.

Alles, was unser Mittler und Heiland getan und gelitten hat, seitdem er als das
Gotteslamm der Welt Siinde trug, war lauter Versiihnungsarbeit; denn er hat sich von
seiner Menschwerdung an in allen Stiicken und in allen Umsténden, die mit und bei ihm
vorgegangen sind, flir uns dem Vater geheiliget. Aber mit seinem Tode und teuern
BlutvergieBen hat er es gar vollendet. Denn das Urteil Gottes zum Tode lag nicht nur
schon auf den Sindern, sondern der Tod herrschte wirklich auch von Adam an Uber alle
seine Nachkommen. Darum musste auch das Geschaft unserer Verséhnung und vélligen
Erlédsung bis zum Tode hinreichen und in demselben ausgefiuihrt werden. Um dieser
Ursache willen wird auch in der Schrift die Versiihnung vornehmlich und insbesondere dem
Tod und vergossenen Blute Jesu zugeschrieben; zum Exempel Rém. 5,10: Wir sind Gotte
versiihnet durch den Tod seines Sohnes. Wir sind durch sein Blut gerecht worden (Vers 9),
und Kol. 1,22: ,Er hat uns versiihnet in dem Leibe seines Fleisches durch den Tod. Er hat
Alles versiihnet, da er Friede gemacht durch das Blut seines Kreuzes" (Vers 20). Ja die
Absicht, dass er ein Mensch geworden und im Fleisch erschienen ist, ging vornehmlich
dahin, damit er fiir uns sterben kdnnte. Davon heiBt es ausdrticklich (Hebr. 2,14): Er sei
unsers Blutes und Fleisches teilhaftig worden, auf dass er durch den Tod sein
Erlésungswerk ausflihren mochte.

So hat demnach die ganze Sache unsers Heils, um welches willen der Sohn Gottes in
die Welt gekommen war, durch seinen Tod den voélligen Ausschlag bekommen. In dem
Augenblick, da Jesus sein Haupt neigete und verschied, ist mehr geschehen, als man
ausdenken kann. An dem einigen Augenblick hdngen alle Ewigkeiten, in welchen Jesus als
der First des Lebens und der Herr in Gottes Reich herrscht. Das war ein unvergleichlich
teurer Augenblick, den alle Ewigkeiten preisen werden, der letzte entscheidende
Augenblick (momentum criticum), worauf Alles ankam, und wovon unzahlige Folgen Uber
alle Menschen, ja Uber alles, was im Himmel und auf Erden ist und was in Ewigkeit leben
wird, sich er eben.



- 196 -

In diesem Nu ist die ganze Welt mit Gott versihnet worden. Und dieser groBe
Vorgang sollte auch gleich in dem Sichtbaren sein Zeichen haben, woran er gemerkt und
erkannt werden mochte. ,Siehe da!“ sagt Matthaus mit FleiB, damit wir aufmerken
sollen, was geschehen sei: Siehe da! Gibt einen Fingerzeig auf den ganzen Inhalt des
Evangeliums von dem Versiihnungstode unsers Mittlers. ,Der Vorhang im Tempel zerriss in
zwei Stlcke, von oben an bis unten aus." Das ist in Einem Augenblick zugleich
geschehen. Da sich Jesus freiwillig von dem irdischen Leben abriss, so zerriss auch
zugleich der Vorhang im Tempel, welcher bisher angezeigt hatte, dass der Weg des
Heiligtums noch nicht erdffnet sei, zu Gott zu kommen, (Hebr. 9,8). Aber Jesus hat in
seinem Tode den Vorhang weggetan, und durch sich selbst den Eingang erdffnet. Paulus
erklart uns dies Geheimnis (Hebr. 10,20), und deutet den Vorhang auf das Fleisch Christi.
So lange Jesus im Fleisch wandelte, so war er noch auf dem Hingang zum Vater begriffen.
Da es allernachst zu seinem letzten Todesleiden kam, so sagte er immer davon zu seinen
Jingern: Bisher war ich bei euch; nun aber gehe ich hin zu dem, der mich gesandt hat.
Ich gehe zum Vater (Joh. 16,5). Das Fleisch, welches er in der Ahnlichkeit unsers
sundlichen Fleisches um unserer Erldsung willen angenommen hatte, war ihm selbst ein
Vorhang gewesen, welchen er durch den Tod abreiBen wollte, damit er in unser aller
Namen zum Vater kommen, vor seinem Angesicht flir uns erscheinen, uns kraft seiner
Versdhnung auf dem von ihm selbst bereiteten neuen Wege hineinfiihren kdnnte. Das war
demnach ein wichtiger Riss, der in dem Tode Jesu geschehen! Er hat unsere Seelen dem
Tode entrissen, dem sie durch das Leben im Fleisch schon gefangen waren, und sie zu
Gott gebracht. Er hat alle Hindernisse in seinem Tode weggehoben, die uns den Zugang zu
Gott versperrt hatten. Er hat die Macht des Todes zerbrochen, und im Tode einen Weg zu
Gott gefunden, welchen auBer ihm niemand finden konnte. Darum hei3t es Paulus einen
neuen und lebendigen Weg, und heiBt seine Todesmiihe auch ein Finden (Hebr. 9,12). Das
war auf einen Augenblick die aller erstaunlichste Veranderung in dem ganzen unsichtbaren
Reich, deren Wirkungen auch in das AuBere und Sichtbare drangen, dass die Erde erbebte
und die Felsen zerrissen.

Zum Preis des Todes Jesu wollen wir noch die es dabei bedenken: Der Tod, wodurch
die Seele vom Leibe getrennt wird, schied den Siinder vollends gar von Gott und seinem
Licht, und legte ihn in die Finsternis gefangen. Aber da Jesus in den Tod geht und von
dem auBern Leben abscheidet, so dringt sein Geist augenblicklich zu Gott und steht in der
Hand, in der Liebesmacht Gottes, mit der Gerechtigkeit, die er im Fleisch durch Gehorsam
bis zum Tode des Kreuzes bewiesen hatte. Sein Leib ist zwar ertdtet; aber sein Geist sank
nicht in das finstere Todesreich, sondern war in eben demselben Nu lebendig gemacht
(wie Petrus 1. Epist. 3,18 nachdricklich bezeugt), das ist, er konnte nun nach abgelegtem
Vorhang des Fleisches das Leben, das er in sich hatte, desto machtiger beweisen und sich
darin mit neuer und ungehinderter Kraft hervortun. Denn seine Gerechtigkeit hatte den
Sieg, und weder Tod noch Hoélle konnte ihr etwas anhaben. Daher hat er sich mitten im
Tode als den Uberwinder des Todes und der Hélle erzeigt, und statt dass der Tod die
Seelen sonst in das Gefangnis lieferte, so wurde des Todes Macht, die alles zu
verschlingen pflegte von ihm verschlungen, der Todesweg zur Holle von ihm zerstért, und
der Weg, zu dem lebendigen Gott zu kommen, durch ihn eréffnet. Jesus ist in dem Nu
seines Todes, da sein Geist sich von dem irdischen und sichtbaren Wesen absonderte, mit
seiner Gerechtigkeit durchgedrungen und hat die Macht des Lebens lber den Tod
bewiesen. Ganz recht und nach der eigentlichen Bewandtnis der Sache singen wir mit
frohlichem Herzen davon: ,Das war ein wunderlicher Krieg, da Tod und Leben rungen, das
Leben, das behielt den Sieg, und hat den Tod verschlungen." Gleichwie nun der Tod um
der Siinde willen, und die Sinde im Tode geherrscht hatte (Rédm. 5,21), so ist auch



- 197 -

zugleich die Macht und Herrschaft der Slinde selbst aufgehoben und zunichte gemacht
worden. Und der Satan verlor dadurch sein Recht und seine Gewalt, die er im Reiche des
Todes hatte. Denn in dem Augenblick, da er die Seele zu erhaschen und in sein finsteres
Revier zu ziehen gedachte, macht ihn Jesus zu Schanden, setzt ihn von seiner bisher
angemaBten Gewalt Uber die Seelen ab, wie ein Tyrann abgesetzt wird, dass er nichts
mehr vermag, fuhrt ihn im Triumph, und nimmt sich die Schliissel, das ist die Macht der
Holle und des Todes. Und mit dieser Siegeskraft seiner Gerechtigkeit, womit er in den Tod
gegangen, geht er dagegen augenblicklich in das Reich des Lebens hinliber, ergreift in der
Hand des Vaters, worein er sich Gbergeben hatte, die Wege des Lebens, und stellt sich vor
ihm dar in der vollendeten Versiihnung, wonach er allen Rechten der Gerechtigkeit Gottes
vollige Gentige getan und alles zur Ehre seines heiligen Namens wohl ausgerichtet hatte.

Dies alles geschah durch den einigen Tod, wodurch der Mittler um unsertwillen zu
Gott und in das Leben drang. Deswegen wird dies alles auch in der Schrift seinem Tode
zugeschrieben und, was er dadurch ausgerichtet habe, so herrlich gepriesen. Z. E. Hebr.
9,26: Er sei am Ende der Weltzeiten zur Abschaffung der Slinde mit seinem Opfer offenbar
geworden; 2. Tim. 1,10: Er habe den Tod entkraftet und abgetan; Hebr. 2,14: Er habe
durch seinen Tod den Teufel von seiner Todesgewalt abgesetzt, Eph. 2,16.18: Er habe alle
in einem einigen Leibe Gott verséhnet durch das Kreuz, und den Zutritt zu ihm als dem
Vater zuwege gebracht. Uberdies wird auch zugleich in der Schrift dieser Umstand dabei
gerihmt, dass es alles auf einmal geschehen sei. Davon heiBt es z. E. Rém. 6,10: ,dass er
gestorben ist, das ist er der Siinde (und allem, was damit verbunden war) gestorben auf
einmal;* und Hebr. 9,28: ,Christus hat sich einmal geopfert, die Siinde der Vielen
aufzuheben." Es kann uns demnach nicht genug angepriesen werden, was der Tod unsers
Erldsers auf einmal, mit der aller behendesten Wirkung, zu ewigen Folgen unsers Heils
ausgetragen hat. Und weil daran alles hangt, worauf der Glaube hofft, so sollen wir billig
diesen so unendlich fruchtbaren Augenblick recht bedenken und die Vollendung dabei
erkennen lernen, die dadurch nach allen Rechten Gottes geschehen ist.

Es ist zwar das Geheimnis der Verséhnung nach allen seinen tiefen Griinden unserm
Verstande unausforschlich, und keine Kreatur ist wirdig noch fahig, das mit sieben Siegeln
verwahrte Buch, worin alle Rechte der Heiligkeit Gottes beschrieben sind, aufzutun, und zu
durchschauen, was alle Absichten Gottes bei dem Todesleiden seines Sohnes in sich
fassten. Das war dem geschlachteten Lammlein allein bekannt und zeigt seinen géttlichen
Vorzug vor allen Geschépfen an (Offb. 5,5). Doch bezeugt uns die Schrift, dass alle Rechte
Gottes in dem Tode des Mittlers zusammen liefen, und er dadurch die Versiihnung fir der
ganzen Welt Slinde geworden sei, auf dass wir durch ihn leben mdchten. So finden wir
demnach in dem Tode Jesu die Grundursache zu allem, was uns die mit seinem Blute
bestatigten neuen Rechte des gnadenvollen Bundes gewdhren. Und der Glaube halt sich
nur an seinen vollglltigen Verséhnungstod, wodurch er mit einer einigen Opferung alles
vollendet hat (Hebr. 10,14). Damit kann er allen Rechten Gottes begegnen und einen
freien und freimitigen Eingang haben in das Heiligtum vor das Angesicht des Vaters, um
das Leben zu empfangen, das ewig ist. Denn der Verséhner hat vollkommen erflillt, was
sich nach der Gebuihr der heiligen Rechte unsers Gottes und Schopfers geziemte (Hebr.
2,10), und ist selbst durch das Leiden des Todes, den er fir uns geschmeckt hat, vollendet
worden. Wir halten uns nun an seine Vollendung und griinden unsre Zuversicht und
Hoffnung auf seinen blutigen Tod. Da wissen wir, dass die Geziemlichkeiten des ganzen
Heiligtums, worin Gott wohnt, nichts mehr gegen uns und unsere Gemeinschaft
einzuwenden haben, sondern verséhnt und vergntiget sind, dass uns alle Reichtimer der



- 198 -

Gnade und des Lebens offen stehen und durch unsern vollendeten Hohenpriester
mitgeteilt werden kdnnen.

Und dahin war es gemeint, dass ich den Tod Jesu auch zugleich einen
verdienstlichen Tod genannt habe. Die Absicht ging bei dem Tode Jesu auf die
Erwerbung und Herstellung des Lebens und der Herrlichkeit. Um seines Sterbens willen
sollten uns neue Rechte zum Leben in dem Reiche Gottes zuerkannt und geschenkt
werden. Sein Tod 6ffnete den Ubertritt zum Leben, welches die Erldseten vor Gott und in
seiner Gemeinschaft haben sollten. — Wenn ein Mensch seiner Ubeltaten wegen zum Tode
gebracht wird, so ist wohl sein Verbrechen nach der Gerechtigkeit des Gesetzes abgetan;
aber damit ist alles aus, und die Strafe selbst verdient und bringt keine weitere
Vergiinstigung zuwege. Aber da der Gerechte flir Ungerechte gestorben, so hat er nicht
nur ihre Schuld und ganzes Elend abgetan, sondern auch ein neues Leben in seiner
ewigen und Uber den Tod sieghaften Gerechtigkeit verdient, erworben und hergestellt; er
ist dadurch wirdig und befugt, die Sinder in das Leben, und viele Kinder, die im Fleisch
und Blut und also auBer dem Vorhang vor dem Heiligtum waren, in die Herrlichkeit zu
fuhren (Hebr. 2,10). Davon hat er ja gleich die erste Probe noch selbigen Tages an dem
Schacher gemacht, und ist demselben der Herzog zur Seligkeit geworden. — Allein diese
seine Verdienste wurden erst recht offenbar, da er am dritten Tage auch seinen
verblichenen Leichnam in ein neues Leben der Unsterblichkeit herstellte, und in eben
derselben Kraft, womit er den Tod abgetan hatte, auch in die Graber der Heiligen drang
und sie zum Zeugnis seiner Siege aus den Toten fiihrte. Da bewies er, dass er mitten im
Tode die Macht behalten und nun habe, sein Leben wieder zu nehmen. Aber auch dieses
nicht ohne seinen Vater und die allwirkende Macht seiner Herrlichkeit. Darum wird die
Auferweckung Jesu der Herrlichkeit des Vaters zugeschrieben (R6m. 6,4). Da zeigte sich,
wie weit die Verdienste seiner Vollendung im Tode reichen. Da wurde offenbar, dass sie
nicht nur der Seele eine volle Freiheit von den Banden des finstern Reichs und einen
gewissen Eingang in das selige Gottesleben zuwege gebracht, sondern dass sie auch dem
Leibe ein vollige Erlésung von den Banden der Eitelkeit und der Verwesung und eine
herrliche Verwandlung in die Unsterblichkeit erworben haben. Das hatte die
Barmherzigkeit Gottes Uber uns in Christo ersehen. Das hat unser Erléser durch sich selbst
ausgerichtet, und auf keinen vollendeten Versbéhnungstod Leben (ewiges eben unsern
Seelen) und (zugleich fiir den sterblichen Leib) Unverweslichkeit hervor- und ans Licht
gebracht, (2. Tim. 1,10). Hier sehen wir den frohlichen Ausschlag, den es mit unserer
ganzen verdorbenen Sache durch Christum gewonnen! Hier finden wir unser
vollkommenes Heil fiir Seele und Leib mit ewiger Herrlichkeit, (2. Tim. 2,10). Preis sei dem
blutigen Versdéhner, dem verklarten Fursten des Lebens, dem Herrn der Herrlichkeit
ewiglich! Dank sei ihm flr sein williges Sterben! Ehre sei der Macht und Herrschaft seines
Lebens! In ihm ist unser Heil! Durch ihn haben wir ewiges Leben! — Das wird nun auf
seinen Namen in der Welt verklindigt und zur Ehre seines Kreuzes, Blutes und Todes den
Sdndern im Wort und Geist bezeugt; das soll ein ewiges Evangelium sein, dass Christus fir
unsere Siinden gestorben und zu unserer Lebensrechtfertigung auferstanden sei, bis das
Geheimnis Gottes an allen seinen Erléseten vollendet ist. Nun haben wir vélligen Grund zu
einem freimitigen, vollstandigen Glauben, zu einer freudigen, lebendigen Hoffhung, ja zu
einem wirklichen und ewigen Genuss der Gnade und der Herrlichkeit Gottes. Alles schlieBt
sich in die einige Wahrheit zusammen, und das ist der Felsengrund, an welchem die
Pforten der Holle zu Schanden werden, ,dass der Sohn Gottes, Jesus Christus, durch den
Tod vollendet, nun der Herr des Lebens ist!™



- 199 -

Stellet nun, ihr Lieben! euer ganzes Herz darauf, und haltet euch im Glauben Fest an
die Vollendung, die durch euren Erléser geschehen und an ihm selbst bewiesen worden
ist. Keine Sinde darf euch hindern, kein Tod schrecken, kein Teufel abhalten, Genossen
der Gnade des Lebens zu sein, wenn ihr mit wahrhaftigem Herzen und getrostem Glauben
herzu nahen und von Gott empfangen wollt, was euch erworben und auf das Blut und den
Tod Christi testamentlich vermacht ist. Die Siinde ist ja abgetan, der Tod in den Sieg
verschlungen, der Satan zu Schanden gemacht, das Heiligtum versiihnt, Gnade und Leben
erworben, ja gottliche Herrlichkeit teuer verdient. Kommt nur mit vdlliger Zuversicht
herbei; es ist kein Hindernis mehr im Wege, es ist alles weggeranmt. Holet vor Gottes
Thron, was euch der Vater in Christo, euerm Versdhner, geschenkt hat. Nehmt, was er
euch kraft seiner vollgliltigen Verdienste geben will. So wenig ein Anstand Ubrig ist, dass
ihr nicht herbei nahen kdnntet, so wenig diirft ihr bei wirklichem Zugang zu Gott bléde
und schiichtern sein. Der Vater ist freundlich und euch in Liebe zugeneigt; denn er hat
euch mit ihm selber verséhnt durch den Tod seines Sohnes. Der Erldser ist der Priester des
Hauses Gottes, der sein ewiges Versdhnungsrecht (iber euch geltend macht, so oft ihr
seinen Namen anruft und durch ihn zu Gott kommen wollt. Bleibe demnach keiner zuriick
und hinter dem Vorhang seines Fleisches stehen, ich will sagen, in seinen irdischen
Gedanken, in seinen fleischlichen Begierden, in seinen siindlichen Neigungen stehen.
Jesus hat diesen Vorhang in dem Opfer seines fiir euch in den Tod gegebenen Fleisches
abgetan. Ihr werdet den Eingang offen finden, wenn ihr euch im Geist des Glaubens
erheben und auf dem neuen und lebendigen Weg herbei treten wollt. Denn freilich auf
dem alten Wege, den alles Fleisch verderbet hat (1. Mose 6,12), kommt man nicht zu Gott
noch zur Gnade des Lebens. Dieser ist die gerade StraBe zum ewigen Verderben. Aber
darum ist Jesus gestorben, dass er diesen Weg abschneiden und einen neuen bahnen
maochte. Durch ihn ist er gangbar geworden. Er ist ihn nicht nur selbst gegangen, sondern
er hat ihn, als der Vorgdnger, uns eingeweihet als einen neuen, neutestamentlichen
Lebensweg, auf welchem wir ihm ungehindert nachgehen und das Vaterherz Gottes zur
Teilhaftwerdung des ewigen Lebens erreichen kdnnen.

Das geschieht vornehmlich durch den Glauben, der sich an Jesum halt und sich in die
Gemeinschaft seines Todes und seines sieghaften Lebens versenkt. In diesem Glauben hat
man alle Rechte seiner Verséhnung zu genieBen. Und was sein Tod austragt und sein
Leben wirkt, das alles gilt dem wahrhaftigen und glaubigen Herzen an einem fort kraft des
Amts, in welchem Jesus Uber seinen heiligen Verdiensten als Priester waltet, dieselben an
allen Glaubigen fruchtbar zu machen zu ihrem ewigen Heil. — Wer demnach Glauben an
Jesum in einem Herzen hat, der hat gewiss schon einmal erfahren, was der neue und
lebendige Weg sei, auf welchem man zum Genuss der Gnade und des Friedens Gottes in
der Vergebung der Siinden und zu einer gewissen Hoffnung des ewigen Lebens im
himmlischen Reich gelangt. Und dem wird er auch ein lieblicher, ein gesegneter, ein
frohlicher Weg sein. Er findet den Zugang zu Gott allezeit offen, so oft er sich auf
demselben zum Vater nahet. Das freundliche Angesicht des Vaters leuchtet ihm in Christo
Jesu vom Gnadenthron entgegen, und die Krafte des Lebens Jesu ermuntern und ziehen
sein Herz immer inniger in die Gemeinschaft des Vaters und seines Sohnes, unsers Herrn
Jesu Christi (1. Joh. 1,3). — So geht man den neuen Weg, den richtigen und mit dem Blute
Christi besprengten Glaubensweg, bis man das vorgestreckte Ziel seiner Hoffnung erreicht
zum wirklichen Eingang in das ewige Reich, den uns Jesus durch seine Auffahrt zum Vater
und durch die Besitznehmung des majestdtischen Throns in seiner verklarten Menschheit
auch bereitet hat.



- 200 -

Soll ich dieses ohne Gleichnis sagen, so kommt es darauf an: man soll durch einen
wahren und lebendigen Glauben in der Gemeinschaft des Todes und der Auferstehung
Jesu leben. Ein solcher Glaube handelt und unterhdlt sich bestdndig mit seinem Heiland
Uber allem dem, was uns das Evangelium von seinem Tode und von dem Leben seiner
Auferstehung zu unserm Heil verkilindigt und vorhalt. Liebster Jesu! Du hast alles, was uns
der ewige Vorsatz des Vaters zugedacht hat, durch dich selbst mit Blut und Tod vollendet,
und lebest nun in der Kraft deines unaufléslichen Lebens als Priester und Herr im Thron!
Nun schauen wir auf dich; nun halten wir uns an dich, bis es auch durch dich an uns
vollendet werde. Du hast uns ja dazu mit deinem Blute besprengt und mit deinem Geiste
geheiligt, dass alle Verséhnungsrechte deines Todes und alle Lebensrechte deiner
Auferstehung an uns ausgefiihrt werden sollen zur Gemeinschaft mit dir in deiner
Herrlichkeit. Bist du nun flr uns gestorben, so halten wir uns zur Ehre deines Todes daflr
und schatzen uns ganz danach, dass wir mit dir gestorben und durch die Kraft deines
Todes auch tot seien gegen die Siinde und alles, was damit zusammenhangt (Rém. 6,11).
Die Gemeinschaft deines Sohnes hat uns schon geschieden vom ganzen Reich der Siinde
und des Todes! Denn dir sind wir durch den Glauben eingepfropft und so in deinen Tod
gepflanzt, dass auch dagegen die Kraft deines Lebens in uns aufbliihe und uns in dein Bild
erneure. Die Gemeinschaft deines Lebens ist der neue Stand, darein wir versetzt sind.
Darum, ob wir schon noch das Irdische an uns tragen, so halten wir uns doch dafiir und
schatzen uns ganz danach, dass wir mit dir auferstanden und mit dir in das himmlische
Wesen versetzt seien. Bei diesem unserm Glauben behaupte du die Rechte deines Todes
und deiner Auferstehung Uber uns, dein Erbeigentum, das dir der Vater gegeben hat, bis
du sie an uns offenbarest in der Offenbarung deiner Herrlichkeit! In dieser Gemeinschaft
deines Todes wollen wir bleiben, bis wir auch durch die Kraft desselben die Erlésung
unsers Leibes erlangen; und der Gemeinschaft deines Lebens wollen wir uns freuen und
rihmen, bis sie an uns ihre Kraft vollendet und das Sterbliche gar in das Leben
verschlungen wird. Gib uns nur deinen Geist dazu, der dich als unsern vollendeten Erloser
immer mehr in uns verklare, damit wir in dir vor dem Vater angenehm seien, und die Liebe
durch dich genieBen, womit dich dein Vater liebt, bis wir das Ziel deiner Firbitte erreichen
werden.

Das ist des Glaubens Sinn und Art in der lebendigen Erkenntnis und dem heilsamen
Gebrauch des Todes und der Auferstehung Jesu. Und davon hat er taglich, ja bestandig
seine Frucht und mannigfaltigen Nutzen, so lange man noch im Glaubenslaufe ist. Ja in
diesem Glauben ist man schon Uber alles weggebracht, was noch in diese Welt herein
gehort, und schauet hintiber in das unbewegliche Reich, das Jesus in seiner Verklarung
eingenommen hat; deswegen gibt man auch gern das sterbliche Wesen in den Tod hin,
weil man weiB und glaubt, dass er durch den Tod Jesu nur zu einem Durch- und Ubergang
gemacht worden ist in die Freiheit des gottlichen Lebens. So halt man im Glauben an der
Gemeinschaft mit Jesu bis ans Ende. Man lernt sich in seiner Erkenntnis immer besser in
seinen neuen Weg verstehen, und schauet auf seine Vollendung, die uns klar anweist,
dass es nicht anders als durch den Weg des Todes auch bei uns zum vollen Leben gehen
miisse, damit wir in der Ahnlichkeit unsers Vorgangers und Herzogs zu unserm seligen
Ziele gelangen. Alsdann kdénnen und werden wir bei wirklichem Abscheiden aus dieser
Leibeshitte auch erfahren, dass der Tod durch Jesum entkraftet und abgetan sei und an
unsere Seelen keine Macht mehr setzen kdnne. So nimmt uns der letzte Augenblick nur
den Vorhang vollends gar hinweg, dass wir mit offenen Augen in die Klarheit schauen
kdnnen, worauf indessen unser Glaube gerichtet war. Danach erwarten wir bei ihm den
bestimmten Tag der groBen Herrlichkeit, daran auch der tote Leib durch die Kraft seiner
Auferstehung wird in sein Bild gestaltet und verklart werden. — Wer dies seinem Herzen



- 201 -

taglich vorhalt und sich zur wahren und unverriickten Gemeinschaft des Todes und der
Auferstehung Jesu fleiBig im Geist seines Gemdts erneuert, der lebt und stirbt dem Herrn,
der fiir ihn gestorben ist, und ist ewiglich des Herrn. — So lauft es gut aus mit denen, die
einmal die Versbhnung in seinem Blut und Tod empfangen haben und darin durch den
Glauben bleiben; wie vielmehr werden sie (macht Paulus den Schluss, Rém. 5,10) errettet
und in sein Reich gebracht werden bei seinem Leben, das ist, wo er jetzt als ihr Herr lebet
in der goéttlichen Kraft (2. Kor. 13,4). Aber wie wird es mit denen auslaufen, die den neuen
lebendigen Weg nie betreten noch den Tod des Herrn gepriesen haben? Das mag ein jeder
selbst bedenken! — Indessen soll er Ehre und Preis und Dank haben in der Gemeine Uber
seinen blutigen Tod, dadurch er die Slinder erléset hat! Und wer ihn liebt, der bereite sich
im Glauben dazu, dass er eine Stimme werde, die mitsingen kdnne, wenn seine erldsete
Schar vor seinem Thron ihr neues Lied zusammen schallen lassen und dem Lammlein
bekennen wird: ,Du hast uns erkauft mit deinem Blut aus allerlei Geschlecht und Sprache
und Volk und Nation, und hast uns unserm Gott zu einem Konigreich und zu Priestern
gemacht!™ (Offb. 5,9.10). — Wer wollte hier nicht gerne auch mit dabei sein? Die Kraft
seines Blutes und die Gemeinschaft seines Todes kann uns dahin bringen. Sie vollende ihre
selige Wirkung an allen, die ihren Versdhner lieben.

Amen



- 202 -

22. JIredigt

Jlesus Deite wird mit einem %peer geoffnet.

Johannes 19,31 - 37

Die Juden aber, dieweil es der Risttag wai, dass nicht die Leichname am Kreuze
blieben den Sabbat lber (denn desselbigen Sabbats Tag war groB), baten sie Pilatum,
dass ihre Beine gebrochen und sie abgenommen wiirden. Da kamen die Kriegsknechte,
und brachen dem ersten die Beine, und dem andern, der mit ihm gekreuzigt war. Als sie
aber zu Jesu kamen, da sie sahen, dass er schon gestorben war, brachen sie ihm die Beine
nicht, sondern der Kriegsknechte einer offnete seine Seite mit einem Speer, und alsbald
ging Blut und Wasser heraus. Und der das gesehen hat, der hat es bezeuget, und sein
Zeugnis ist wahr;, und derselbige weil, dass er die Wahrheit saget, auf dass auch ihr
glaubet. Denn solches ist geschehen, dass die Schrift erfiillet wirde. Ihr sollt ihm kein
Bein zerbrechen Und abermals spricht eine andere Schrift: Sie werden sehen, in welchen
sle gestochen haben.

Eingang.

der gedffneten Seite Jesu, und schreibt: ,Der es gesehen hat, der hat es

bezeuget." Es ist aber ja seine ganze Beschreibung der Lebens- und

Leidensgeschichte des Heilandes in seinem Evangelium ein solches glaubhaftes
Zeugnis, welches er auf das treulichste abgelegt hat. Er beruft sich auch 6fters darauf, und
schlieBt seine ganze Schrift mit einer solchen Versicherung: ,Dies ist der Jinger, der von
diesen Dingen zeuget, und hat dies geschrieben; und wir wissen, dass sein Zeugnis
wahrhaftig ist® (Joh. 21,24). Mochte es denn nicht damit auf alles, was geschrieben
stehet, genug sein? Dass er nun sogleich an diesen Umstand, der Jesu nach seinem Tode
noch am Kreuze widerfahren ist, ein eigenes besonderes Zeugnis hangt, das mag wohl
sehr nachdenklich sein und die hoch betrachtliche Wichtigkeit dieser Sache anzeigen. Es
liegt demnach dem lieben Apostel sehr viel daran, dass diese Begebenheit recht bedacht
und mit der ungezweifeltsten Gewissheit angenommen werde; so kénne und werde
dieselbe vieles zur Befestigung des Glaubens an Jesum beitragen. Nun wir wollen jetzt der
treugesinnten Absicht dieses Jingers nachgehen. Er soll sein freimltiges Zeugnis nicht
vergeblich angebracht haben. Er fordert darliber auch von uns Glauben, wenn er uns
seines Herzens Versicherung so angelegentlich an unser Herz legt. Der Geist Jesu lege sein
kraftiges Zeugnis auch hinzu in unsern Herzen, und gebe uns diesen wunderbaren und
geheimnisvollen Vorgang so zu erkennen, dass wir im Glauben an Jesum wahrhaftig
gestarkt und erbauet werden! In dieser Absicht will ich eurer Betrachtung vorgehen, und
zu genauerer Erkenntnis der darunter vorgelegten Wahrheiten zeigen:

“‘" ohannes legt gleich ein besonders nachdriickliches Zeugnis zu dieser Erzédhlung von

Drei gottliche Hauptabsichten der am Kreuz eréffneten Seite Jesu,



- 203 -

und zwar, wie dieselbe geschehen sei

1. zur Vergewisserung seines Todes,

2. In Bestatigung der vollendeten Verséhnung und

3. zu einem ewigen Ehrenzeichen des Erlésers selbst.

Abhandlung.

Dass unserm teuersten Heilande noch an seinem bereits erblassten Leibe die Seite
von einem Kriegsknecht mit dem Speer durchgestoBen worden, ist mit so sonderbaren
Umsténden vorgegangen, dass wir leicht erachten kdnnen, es habe in dem Rat Gottes
seine hochwichtigen Absichten gehabt. Und damit wird uns ein groBes Geheimnis der
goéttlichen Weisheit bekannt gemacht, das zu unserm Glauben gehért. Wir dirfen, wir
sollen demselben in demdtiger Begierde nachdenken, und dies zum Segen unserer Herzen
gebrauchen. Es wird freilich mehr in diesem Geheimnis enthalten sein, als wir mit unsern
Gedanken erreichen kdnnen. In géttlichen Dingen hat ein einziger Umstand sehr viel zu
sagen, und kann sich in der wundersamen Haushaltung Gottes auf vielerlei Verhaltnisse
der ganzen Wahrheit beziehen. Da haben wir immer zu lernen, und werden doch die
Wunder Gottes in seinem Geheimnis nie ergriinden, sondern immer neue Gelegenheit
haben, uns zu demditigen, und anzubeten, — aber auch zugleich uns der erkannten
Wahrheit zu erfreuen. Wir wollen daher in unserer vorhabenden Betrachtung allernachst
bei demjenigen bleiben, worauf uns Johannes mit seinem apostolischen Zeugnis weiset. Er
fuhrt uns vornehmlich auf drei gottliche Hauptabsichten der am Kreuz
er6ffneten Seite Jesu, und bekehret uns, dass dieselbe geschehen sei -

1. zur Vergewisserung des Todes Jesu.

Es sollte das bei dieser Todesstrafe gewdhnliche Beinzerbrechen vorgenommen und
dadurch der Tod der Leidenden beférdert werden. Jesus aber war schon gestorben. Und
da die Kriegsknechte dieses gewahr wurden, hielten sie das Beinzerschlagen an ihm flir
Uberflissig und standen davon ab. Doch wollte einer, vielleicht aus Leichtsinn und
Mutwillen, oder wohl auch aus sorgfaltiger Beobachtung dessen, was ihnen befohlen war,
sehen, ob der Jesus denn schon so bald am Kreuz gestorben und wirklich tot sei? oder ob
er etwa nur in eine Ohnmacht gesunken und doch noch ein Leben in ihm sei, das sich
rege, wenn er gestochen werde? Er nahm deswegen seine Lanze und durchstieB damit
Jesu Seite. Johannes, der Liebesjlinger, stand wirklich unter dem Kreuz, und sahe mit
eigenen Augen, wie dieses geschah. Wie ihm nun darliber sein Herz damals bewegt
wurde, das lasst er noch an sich merken, da er diese Geschichte beschreibt. Er findet
groBe und wichtige Wahrheiten des Evangeliums darin, und lasst sich um so mehr
angelegen sein, die Sache mit seinem unwidersprechlichen Zeugnis zu erharten. Sein Herz
ist ihm auch dartber offen, uns zu sagen: Ich bin ein Augenzeuge; ich bin dabei gewesen;
ich habe es nach allen Umstdnden mit angesehen. So ist es ergangen! Man muss mir es
glauben. So wenig ich meinen Augen absprechen kann, das gesehen zu haben, was sie
gesehen haben, so wenig bleibt ein Zweifel Ubrig. Merket nur, warum es
geschehen ist!

Es durfte ja dieser Umstand nicht zuriickbleiben; so wenig auch der Kriegsknecht
wusste, was flr eine wichtige Tat er damit verrichte. Denn sehet, nun haben wir das



- 204 -

rechte Osterlamm! Nun wissen wir, warum Gott beim Passahlamm befohlen hat: ,,Und sollt
kein Bein an ihm zerbrechen" (2. Mose 12,46). Nun wissen wir, auf wen dieses gezielt hat.
An dem Jesu ist es wider der Menschen Denken am Kreuz erflillet worden. Nun wissen wir,
wer der Gerechte ist, von dem David in dem Psalm sagt: ,Der Herr bewahret ihm alle
seine Gebeine, dass deren nicht eins zerbrochen wird" (Ps. 34,21). O, ein wahrhaftiger
Gott, der seiner Worte und Ausspriliche nie vergisst! O, ein weiser Gott, der Uber aller
Menschen Denken handelt, und die gemeinsten Begegnisse so sonderbar zu ordnen und
zu lenken weiB, dass sein vorbedachter Rat zum Erstaunen aller Kreatur erfillt werde! O,
ein gltiger Gott, der, wenn er Glauben fordert, uns den Glauben gleichsam in die Hand
gibt, und dem Zweifel nicht den geringsten Schein Ubrig lasst! O, ein treuer Gott gegen
den, der ihm vertrauet! Jesus hat Gott, seinem Vater, vertrauet und ist dartiber gestorben!
Dieser wacht nun Uber die Gebeine des verblichenen Leichnams und zeigt auch damit,
dass Jesus sein geliebter Sohn und das bestimmte Erlésungslamm sei, an dem kein Bein
zerbrochen werden solle. Hier hat es nun keinen Anstand mehr, Jesum am Kreuze fir den
verheiBenen und durch alle diese Merkmale von vielen Zeiten her bezeichneten Messias
und Heiland der Welt anzunehmen. Hier zeuget Gott von ihm; der Finger Gottes, der bei
dem verwehrten Beinzerbrechen so merklich ist, deutet uns darauf: Sehet diesen an, der
ist es, den ich erwahlet habe! Und der Glaube ergreift ihn mit versicherter Zuversicht, und
bekennet: ,Wir haben auch ein Osterlamm, das ist Christus, fiir uns geopfert" (1. Kor. 5,7).
— Johannes denkt noch weiter und bekraftigt damit die Wahrheit seines schon
geschehenen Todes. Die Kriegsknechte sahen es ja selbst, dass er schon gestorben war;
sonst hatten sie ihre anbefohlene Verrichtung auch an ihm wie an den andern vollbracht.
Sie sind daher unparteiische Zeugen dieser Wahrheit. Ja, weil sie es nicht einmal bei dem
Ansehen bewenden lassen wollten, und es ihnen selbst bei dieser sonst langsamen
Todesart sehr schleunig vorkam, dass er schon gestorben sei, so wollen sie selbst der
Sache recht versichert sein. Einer nimmt seinen Speer und durchsticht ihn bis auf das
Herz. Das gab eine groBe handbreite Wunde, dariber ein lebendiger Mensch des Todes
gewesen ware, wenn er sie auf gleiche Art empfangen hatte. Hier kann auch der
hartnackigste Unglaube nichts mehr aufbringen, dass Jesus nicht wahrhaftig gestorben
seil

Warum ist aber dem Apostel so (ber alle MaBen viel daran gelegen, die
unwidersprechliche Gewissheit dieses Todes darzutun und zu erharten? Antwort: Weil es
der Mittelpunkt unsers Glaubens und unserer Hoffnung ist; weil, wenn man einen Zweifel
darein setzen konnte, zugleich die ganze Absicht der Erscheinung des Sohnes Gottes im
Fleisch, ja seine Erscheinung selbst zweifelhaft, unfruchtbar und zunichte gemacht wiirde.
Daher halten die Zeugen Jesu so genau und scharf darliber und setzen es lberall zum
Hauptgrund des ganzen Evangeliums, in welchem sich alles, was vorher geschehen, und
alles, was hernach weiter erfolgt, zu unserm Heil zusammenschlieBt. Wer sich an diesem
Eckstein verstoBt, der zerschellet sich. Wer diese Wahrheit recht erkennt und zu Herzen
fasst, der wird daran in seinem Glauben erbauet. Deswegen bezeugt auch Paulus davon
sehr ernstlich und beruft sich bei seinen Korinthern darauf, mit was Grund er ihnen das
Evangelium verkindiget habe, in welchem sie nun auch stehen. Er sagt: ,Ich habe es
namlich euch unter den ersten Lehren (bergeben, was ich auch empfangen hatte, dass
Christus gestorben sei flr unsere Sinden nach den géttlichen Schriften, und dass er
begraben sei, und dass er auferwecket sei am dritten Tage nach denselbigen Schriften™ (1.
Kor. 15,3.4). — Es dringt aber hier den Johannes noch eine besondere Angelegenheit, sein
Zeugnis von dem Tode Jesu zu scharfen. Denn es waren damals schon Leute entstanden,
welche zwar die Erscheinung des Sohnes Gottes in der Welt sehr wichtig und erheblich
nehmen wollten, aber sich nicht darein finden konnten, dass der Eingeborne des Vaters



- 205 -

sich wahrhaftig in die Schwachheit des Fleisches herein begeben haben und am Kreuze
wirklich gestorben sein sollte. Sie hielten es lieber fiir einen auBerlichen Anschein,
worin sich die goéttliche Kraft (wie etwa vormals bei den Erzvatern) auf eine Zeit lang
sichtbar gemacht habe, um sich mit den Menschen vernehmlicher einzulassen, als dass sie
eine wahrhaftige Offenbarung des ewigen Lebens im Fleisch erkannt und den Sohn Gottes
als einen wahrhaftigen Menschen unsers Gleichen angenommen hatten. Das war ihnen zu
gering flir seine Hoheit, und ein wirklicher Tod schien ihnen zu unanstandig fiir die Kraft
seines Lebens. So machte sich gleich die hochmitige Vernunft mit einem falsch
ersonnenen Vorwand der Ehrerbietigkeit gegen den heiligen Sohn Gottes an die Wahrheit
der Geschichte und, stieB sich an dem géttlichen Grund unserer Erlésung. Es ist gut, dass
uns solcherlei verkehrte und seelengefahrliche Gedanken nicht mehr bekannt sind, und ich
habe sie nur darum berihrt, damit uns die Absicht Johannis bei seinem Zeugnis desto
eindrtcklicher werde. Er widerlegt mit dieser Begebenheit der durchstochenen Seite Jesu
alle solche falschen Vermutungen auf’s Vollstandigste. Hier hing ein begreiflicher
Menschenleib, den der Speer des Kriegsknechts durchstochen hat; ein toter Leib, der keine
Empfindung noch Regung mehr von sich zeigte; ein wahrer Menschenleib, der noch sein
letztes Blut und Wasser aus dem Herzen flieBen lieB. Es ist keine bloBe Ohnmacht, viel
weniger nur ein duBerer Schein des Todes gewesen; nichts, das auch die gemeinsten
Gedanken der Kriegsknechte diesfalls hatte befremden oder ihnen gar die Sache
verdachtig machen mdgen. Jesus war schon gestorben, wie ein Mensch stirbt, dem das
Leben ausgeht, und sein Leichnam war als eines Menschen, der im Tode erblasst und nach
allgemeiner Erfahrung als ein verstorbener Leib erkannt wird. — Und daran kam, es
hauptsachlich an! Dass das ewige Wort Fleisch geworden ist, hatte dieses Absehen, dass
es durch den Tod des Fleisches die Erldsung ausrichten wollte. Wen das Sterben desselben
befremdet, der vereitelt die ganze Absicht seiner Erscheinung im Fleisch, dem ist es auch
nicht anstandig, dass Jesus Christus in dem Fleisch gekommen sei, der streitet wider sein
eigenes Heil, der widerspricht dem ganzen Liebesvorsatz Gottes. Darum sagt Johannes
aus eben diesem Grunde (1. Joh. 4,3): ,Ein jeglicher Geist oder Lehrer, der da nicht
bekennet, dass Jesus Christus ist im Fleisch gekommen, und folglich in diesem Fleisch den
Tod am Kreuz gelitten, hat, der ist nicht von Gott, der hat kein lauteres Evangelium. Und
daran erkennen wir den Geist der Wahrheit, dass ein Lehrer dieses Zeugnis flihre: Gott
habe seinen Sohn in die Welt gesandt zur Verséhnung fir unsere Siinden" (Vers 10). Es
sind doch die elenden Menschen: so sehr wider sich selbst in ihrer aufgeblasenen,
wahnwitzigen Vernunft. Sie mdéchten noch gern zweifeln, ob sie einen Heiland und Erléser
in einer wahren Menschheit von Gott bekommen haben? ob er wahrhaftig des Todes
gestorben sei?0, wie froh sollten sie sein, nur ein Waortlein davon zu héren! Wie gerne, wie
begierig sollten sie die gerade, die aufrichtige, die nach allen Umstanden bewiesene
Nachricht davon annehmen! Dass der wahre Sohn; Gottes sich ihres Elende im Fleisch,
ihres Todes so nahe angenommen, und ein Opfer flir sie geworden; dass er in seinem
Fleisch als in ihrem Fleisch die Siinde und den Tod abgetan und einen Ubergang aus dem
Tode in das Leben ihnen allen zu gut zuwege gebracht hat: dass er unsere Begegnisse
ausgehalten und darunter eine ewige Erlésung erfunden und ans Licht gebracht hat:
davon will Johannes nichts abgeben. Darum liegt ihm so viel an der Gewissheit des Todes
Jesu. Sonst waren wir noch in unsern Sinden; sonst ldge die Schuld und Verdammung
zum Tode noch auf uns; sonst stiinde die Gerechtigkeit Gottes noch wider uns; sonst
hatten wir keinen Grund der Vergebung und Aufhebung der Siinden und keine Hoffnung
des Lebens. So soll es uns demnach eine ungezweifelte, aller Annehmung wirdige,
herzerfreuliche Wahrheit sein, dass Christus flr uns gestorben! Keine Vernunft soll uns
etwas darein reden, und der eitle, verdisterte Eigensinn der verkehrten Menschen soll uns



- 206 -

nicht stéren. Der Glaube preist seinen Erléser und bestehet unbeweglich darauf: ,Nichts
mehr denn: Lieber Herre mein, dein Tod soll mir das Leben sein! Du hast fur mich
bezahlet." — Aber obschon aller Zweifelschein durch die versicherte Gewissheit des
Zeugnisses zur Torheit und Unvernunft gemacht worden ist, so kommt doch der rechte
Glaube, womit wir den gekreuzigten Jesus annehmen, nicht nur auf die Einsicht von
der unstreitigen Glaubwiirdigkeit der Umstande an. Darum lasst es Johannes auch nicht
bei dieser Vorstellung bewenden, sondern legt auch noch seinen Glauben mit einem
freudigen Zeugnis seines Herzens dazu, wenn er schreibt: ,Derselbige wei3,
dass er wahrhaftige Dinge sagt, auf dass auch ihr glaubet." Er fordert die Herzen durch
seine Verklindigung auf, auf dass auch sie mit ihm Gemeinschaft haben (1. Joh. 1,3), und
teilt ihnen nicht nur das unverwerfliche Zeugnis seiner Augen, sondern auch das
apostolische Zeugnis seines Geistes mit. Er war dieser groBen Sache auch in dem Geist
seines Glaubens so gewiss wie in seiner duBerlichen Erfahrung, und will damit so viel
sagen: ,0, was hat mir diese Erkenntnis bisher ausgetragen! Wie hat es mir und meinen
Mitzeugen bisher einen so freudigen und sieghaften Mut erweckt und unterhalten, diesen
Heiland der Welt, den der Vater gesandt und versiegelt hat, den Menschen trotz allen
Argernisses anzutragen. Wir haben es gesehen, und zeugen (1. Joh. 4,14). Und unser
Zeugnis ist auch uns selbst Wahrheit im Herzen. Wir wissen, was uns damit anvertraut ist,
und der Geist Jesu hat es uns mit gottlichem Licht und Kraft bestatigt, und derselbe wird
es auch eurem Glauben bestatigen, dass ihr Giber unserm Zeugnis der Sache nicht weniger
in dem Herzen gewiss seiet als wir selbst, und eure Seelen auf diesen Glauben wagen
konnet." Freilich muss der Geist das Zeugnis des Worts im Herzen bei dem Lehrer und
Horer versiegeln. Sonst kommt es etwa wohl so weit, dass man nichts mit einigem Schein
gegen die Wahrheit einwenden kann, und die Rede nach ihren Griinden gelten lassen
muss; aber es ist noch kein lebendiger, wahrer Glaube des Herzens, der Jesum erkennt
und ihn mit aufgeheitertem, willigem, freudigem Geist ehrt. Demnach bleibt die véllige
Vergewisserung des Todes Jesu, die den Glauben unterhalt, doch dem Herzen ausgesetzt,
dem diese Wahrheit zu Geist und Leben wird.

Wir wollen nun ferner erwagen, wie die Erdffnung der Seite Jesu geschehen sei

2. zur Bestatigung der vollendeten Versohnung.

Johannes erzahlt und zeuget weiter: ,Und alsbald ging Blut und Wasser heraus." Und
das ist das Wichtigste und Besonderste, welches ein besonderes Zeugnis verdient. Es ist
damit ein ganzes Evangelium verkiindigt, wenn man von dem Blut und Wasser zeugt,
womit Jesus das neue Testament, das er durch seinen Tod giiltig und fest gemacht hat
(Hebr. 9,17), versiegelte. Jesus hat unsere Versbhnung durch seinen blutigen Tod
vollendet. Indem er sein Blut aus seinen Nagelmalen am Kreuz so mildiglich fortflieBen
lieB, und dartber sich wirklich in den Tod gab, so war es nach seinem eigenen Ausspruch
vollbracht. Gleichwie er aber alle seine Leiden mit Blut geweihet und versiegelt hat, so
sollte auch noch sein wirklich geschehener Tod mit Blut versiegelt werden. Und dazu
muss die Durchstechung seiner Seite forderlich sein. Er gibt sein Blut bis auf den letzten
Tropfen her, damit unsere Erlésung recht Gberschwanglich sei. Der Stich dringet ihm in der
linken Seite bis in sein Herz, dass er auch sein innerstes Herzgeblit ausgieBt, und die
ersten Lebensfeuchtigkeiten vollends herausflieBen.

Johannes sieht hier, was ihn sogleich in Erstaunen setzt. Alsbald ging heraus Blut, und
nach dem Blut Wasser. Beides war mit Unterschied anzusehen und zu erkennen. Es war



- 207 -

wahres und reines Blut; es war wahres und reines Wasser. So ward Jesus das
geschlachtete Lamm. Gottes, dem all sein Blut aus seinem Leibe floss, und nichts
zurickblieb, wie es bei den Opfern auch geschehen musste. So ward an ihm erflillet, was
von ihm im Psalm stehet: ,Ich bin ausgeschiittet wie Wasser. Mein Herz ist in meinem
Leibe wie zerschmolzen Wachs" (Ps. 22,15). So vollkommen gibt sich Jesus flr uns hin! Es
soll kein Tropflein Wassers oder Bluts in seinem Opferleibe bleiben, das er nicht gern flr
uns daran wenden wollte. Aber das konnte vor seinem Tode nicht hergegeben werden,
damit es nicht scheine, als hatte ihm die Gewalt der Feinde sein Leben genommen und er
es nicht freiwillig gelassen. Doch soll auch dieses noch dazu kommen, damit, was im Tode
geschehen, seine ganzliche, seine duBerste Bestatigung bekomme, und der Glaube oder
Unglaube von ihm kein Trépflein Bluts mehr fordern kdnne, das er nicht mit seiner Uber
das Geschlecht der Sinder dadurch ausgegossenen Liebe hergegeben hatte. Ware dem
Glauben sein Blut, welches von dem Garten Gethsemane an in allen seinen Leiden so
reichlich geflossen ist, noch nicht genug, sich darin zu baden, von allen Siinden zu
waschen, und seine Kleider helle zu machen, so schenkt ihm Jesus noch einen Blutstrom
aus seinem Herzen. Kann doch ein einiges solches Gnadentrdpflein, wenn es auf das
Gewissen flieBt, so viel ausrichten und das Herz stillen. Aber dem wahren und begierigen
Glauben ist doch nichts zu viel, was Jesus an ihn wendet. Er fasst gern alles zusammen
und spricht: ,Und all sein Blut erquicke mir Herz, Sinn und Mut!™ Er nahet sich zu dem
freien, offenen Born, der wider die Siinde und Unreinigkeit gestiftet ist (Sach. 13,1), und
sieht das Herz seines Erlésers mit innigster Anbetung darum an, dass es sich ihm in solch
unbegreiflicher Liebe 6ffnet. Nun kann man ihm ja recht in das Herz sehen, und wie er es
gegen uns meint, daran erkennen, was er noch aus seinem menschlichen Herzen flir uns
hingibt. Dahin hat den vollendeten Erl6ser seine Liebe noch getrieben! — Wasser und Blut
sind sonst Uberhaupt die Anfange des Lebens im Fleisch. Es sind die Stammfeuchtigkeiten
des Leibes, welcher darin sein Leben hat, die sich vom Herzen als dem Sitz des Lebens in
dem ganzen Korper ausbreiten. Und diese nach dem Tode vorgangene ErgieBung des
innersten Wassers und Blutes ist ein neuer Beweis, dass Jesus Christus wahrhaftig im
Fleisch gekommen und da war, weil er im Wasser und Blut gekommen und dasselbe zum
Augenschein einer wahren und nun verblichenen Menschheit im Fleisch aus seinem Herzen
hervor gegeben gar hiervon nimmt Johannes seinen Ausdruck her, wenn er die ganze
Erscheinung Jesu zu unserm Heil mit den eigentlichsten Wahrzeichen bestimmen will, und
sagt: ,Dieser ist's, der da gekommen ist mit Wasser und Blut." Der Anblick dieser
Begebenheit am Kreuz hat ihm auf einmal so viel angezeigt, aufgeschlossen und bestatigt,
dass er den Heiland der Siinder damit charakterisiert, (1. Joh. 5,6). Und obschon sein
Ausspruch noch vieles in sich schlieBt, und auf die ganze Haushaltung des neuen Bundes
geht, so ist ihm doch dies der erste und innerste Wahrheitsgrund zu allem Ubrigen, dass er
im Wasser und Blut des Fleisches gekommen sei und es selbst zum Zeugnis seiner flir uns
Menschen im Fleisch ausgerichteten Erlosung aus seinem menschlichen Herzen
augenscheinlich gezeigt habe. So war es am Kreuz die hdchste und realste Bestatigung,
dass ein Tod in der Menschheit geschehen sei, der das Ende an dem unter dem géttlichen
Gericht liegenden Leben des verderbten Fleisches macht und dagegen ein Neues
hervorbringt, welches durch den Geist des Fleisches Christi in uns angerichtet, und durch
sein Wasser und Blut gendhrt und erhalten werden solle. — Darum findet Johannes noch
mehr goéttliche Griinde in dieser einzigen Sache, und bestatigt dadurch den ganzen neuen
Bund. Jesus ist ja durch seine Aufopferung der Mittler eines neuen und ewigen Testaments
geworden, der, nachdem der Tod geschehen ist zur Erlésung der Ubertretungen, die unter
dem ersten Testament noch nicht abgetan waren (Hebr. 9,15), sein Wasser und Blut
aufweiset und damit seinem Volk die Verséhnung sowohl bestatigt, als auch durch die



- 208 -

Besprengung desselben wirklich gewahrt und zur Anrichtung eines neuen geistlichen
Lebens mitteilt. Hat es Moses im Vorbilde getan und zum Volk gesagt: ,Sehet, das ist das
Blut desjenigen Bundes, den der Herr mit euch macht," (2. Mose 24,8): warum nicht
vielmehr Jesus, der Stifter und Vollender des wahrhaftigen Testaments? Dieses redete
gleichsam Jesus zu seinen Erléseten nach vollbrachter Arbeit mit der AusgieBung seines
letzten Blutes und Wassers; und das redet er noch in dem auf Erden davon fortdauernden
Zeugnis seines Evangeliums, woran die Siegel seines Wassers und Blutes gehanget sind.

Darum nimmt Johannes von dieser Begebenheit ferner seine Vorstellung von der
Einrichtung und Veranstaltung der ganzen Glaubenshaushaltung in der Kirche her, und
sagt: ,Drei sind, die da zeugen auf Erden: der Geist, das Wasser und das Blut, und diese
drei machen Eins aus, und gehen auch auf Eins, unsern vollendeten Erléser zu bezeugen,
und unsern Anteil an ihm dem Glauben zu bestatigen™ (1. Joh. 5,8). Gleichwie nun die
beiden Sakramente der Taufe und des heiligen Abendmahls die von ihm verordneten
Siegel des neuen Bundes sind, die dem glaubigen Herzen die vollkommene Verséhnung
zur Teilhaftigwerdung des ewigen Lebens bekraftigen und bewahren, also sieht und
erkennt Johannes ihren tiefen Grund in der ersten Bestatigung unserer durch den Tod Jesu
vollendeten Verséhnung, die er selbst aus seinem Herzen her mit seinem ausgeschitteten
Wasser und Blut gegeben hat. — Und damit macht sich der Glaube billig recht viel zu tun.
Wenn er nun im Geiste anschauet, was Johannes gesehen hat, so hat er alle Griinde, die
ihm den ewigen Vorsatz Gottes in Christo zu unserm Heil vorhalten, gleichsam auf Eins
und in einem Blick beisammen. Da findet er den gehduften Reichtum der
Uberschwanglichen Gnade, welche Gott tberfliissig an uns erzeigt hat in aller Weisheit und
Verstandnis, (Eph. 1,8). Da findet er seine Nahrung und schmackhafte Weide, wodurch er
unterhalten und gestarkt wird. Denn es werden ihm damit lauter Lebenskrafte dargereicht,
wodurch der neue Mensch wachst und an Jesu Christo in allen Stlicken zunimmt, (Eph.
4,15). — Und dies sieht und findet Johannes auch noch in diesem Geheimnis. Deswegen
fUhrt er sein ganzes apostolisches Zeugnis zuletzt auf den Genuss des ewigen Lebens, und
sagt: ,In diesem seinem Sohn, wie er im Wasser und Blut gekommen ist, hat uns Gott
ewiges Leben gegeben. Wer den Sohn hat, der hat das Leben." Und wie kann ihn der
Glaube naher und genieBbarer haben als in dem Wasser und Blut, welches er uns zu
Mitteln des neuen und ewigen Lebens bereitet hat und in seinen heiligen Einsetzungen
darreicht? So wird das gldubige Herz noch immer Uber der einmal ausgerichteten und ewig
kraftigen Erlésung durch das Wasser und Blut vergewissert und in dem Geist, der bei dem
Wasser und Blut ist und wirkt, des ewigen Lebens versichert, ja wirklich so teilhaftig dass
man in ihm lebet und bleibt, bis der Glaube zum Schauen kommt, und wir den mit Augen
sehen, dessen Augenzeuge Johannes war, und an den wir auf sein Zeugnis geglaubt
haben. Da werden wir ihn an seiner offenen Seite erkennen. Denn er tragt dieselbe

3. zu einem ewigen Ehrenzeichen an seinem verklarten Leibe.

Johannes denkt dabei auch an die Weissagung des Propheten Sacharja, welche
hiermit erflillt worden: ,Sie werden auf den sehen, in welchen sie gestochen haben,"
(Sach. 12,10). Wie einem tapfern Kriegshelden seine Wunden und Narben, die er in der
Schlacht bekommen, nicht unanstandig, sondern eine Ehre sind, so hat Jesus auch in
seiner Auferstehung seine Nagelmale und groBe Seitenéffnung behalten. Sie blieben offen,
dass Thomas seine Finger und seine Hand darein legen konnte. Und er tragt sie noch an
seinem verklarten Leibe im Thron. Darum sieht Johannes das lebendige Ldmmlein,
welches mitten im Thron stand und kam und das Buch nahm, noch als geschlachtet, das



- 209 -

ist mit den Malzeichen seiner Schlachtung (Offb. 5,6). Und er wird sie noch zeigen, wenn
er kommt in seiner Herrlichkeit. ,Denn es werden ihn sehen, alle Augen, und die ihn
zerstochen haben" (Offb. 1,7). Und werden ihn daran erkennen, dass der Herr, der da in
der Majestat seines Vaters kommt als der Richter aller Welt, eben derselbige Jesus sei,
dem sie dies getan haben, und, werden alsdann noch dariiber jammern und wehklagen
(wenn es nicht eher geschehen ist), dass sie ihn nicht; vormals und nicht eher erkannt
und seine Gnade gesucht haben. So ist der Menschensohn, der in der HOhe Gott der Herr
ist, ausgezeichnet unter allen Heiligen und Herrlichen, die mit ihm kommen werden! So
wird man ihn an dem Ehrenmal seiner vormals am Kreuz durchstochenen Seite heraus
kennen und ihm noch Preis und Herrlichkeit Uber seine ausgestandene Schmach und
Schmerzen geben! Der Vater, der ihn auferweckt und ihm die Herrlichkeit gegeben hat, will
ihn erkannt und angebetet haben von aller Kreatur. Darum soll man nicht nur wissen, dass
er ein Herr und Kdnig ist, den er eingesetzt hat auf seinem heiligen Berge: sondern man
soll wissen und Bekennen, dass er der Jesus ist, der am Kreuz gestorben. Daher behalt er
das Ehrenzeichen seines Todes an seinem verklarten Leibe. Da soll keine Kreatur Ubrig
bleiben, die ihn nicht dafiir erkenne, was er geworden ist, durch das Leiden des Todes
gekrdnet mit Preis und Ehre (Hebr. 2,9). Da werden alle seine Feinde, die nicht wollten,
dass er Uber sie Herr sei, mit Zittern und Beben und mit duBerster Scham zum Schemel
seiner FiBe bekennen miissen, dass Jesus der Herr sei.

Es darf demnach dieser Gedanke bei der Betrachtung seiner Kreuzesschmach nicht
zurtickgelassen werden. Bei seinem Kreuze soll man hinaus schauen auf jenen Tag, da die
verklarte Seite des Siegesfiirsten mit majestatischem Glanz in aller Augen strahlen und
seine Feinde niederschlagen, sein Volk aber mit lieblicher Wonne erfreuen wird. O, wer
alsdann seine Augen wird heiter, getrost und freudig zu ihm aufheben kénnen, wie wird
dem zu Mute sein? Wie wird einem Herzen, das ihm in lauterer Liebe angehangen, alsdann
sein, wenn man ihm wird entgegen gerlickt werden in der Luft (1. Thess. 4,17), und ihn
so eigentlich heraus kennen, als ihn Johannes gekannt hat! ,Da wird er der Braut ihr
auserkorener Freund sein unter vielen Tausenden!™ (Hohel. 5,10). — Wer in der wahren
Gemeinschaft seines Todes und seiner Auferstehung durch den Glauben steht; wer mit
seinem Blut besprengt und mit dem Geist seines Lebens versiegelt ist: derselbe ist wohl
befugt, sich Uber diesen herrlichen Anblick schon jetzt voraus zu freuen, und sich zur
Ausharrung im Glauben und in der Geduld dadurch aufzumuntern. Denn seine Hoffnung
wird nicht zu Schanden werden.

Habt demnach nur Jesum recht lieb, ihr Herzen, die ihr lieben kénnet; ob ihr ihn
schon nicht gesehen habt, so ist er euch doch als euer vollendeter Erloser, als euer
lebendiger Heiland, als eure liebenswiirdige Liebe unwidersprechlich und auf’s aller
Gewisseste bezeuget, mit seinem Wasser und Blut bewdhrt und mit seinem offenen
Herzen charakterisiert. Habt ihn mit ganzem, mit reinem Herzen lieb in seiner
Dornenkrone, in seiner Kreuzesschmach, in seiner blutriinstigen Gestalt, in seinem
Todesbilde, in seinen heiligen Wunden, bis ihr ihn sehet in der majestatischen Klarheit
seines Angesichts und seiner hell leuchtenden Wunden! Haltet euch nun an den
Unsichtbaren und an alles, was euch von ihm testamentlich bezeuget ist, als ob ihr ihn
wirklich sahet! Das ist des rechten Glaubens Art und besténdiges Geschaft (Hebr. 11,27).
So wollen wir unverwandt hinschauen auf Jesum, den Anfanger und Vollender unsers
Glaubens, welcher flir die Freude, die er vor sich hatte, das Kreuz erduldete, und sich zur
Rechten des Throns Gottes gesetzt hat (Hebr. 12,2). Kommt nun der frohe Tag, dass wir
ihn zu Gesicht bekommen werden, so wird er unsern Herzen durch seine Liebe schon
bekannt sein, und unser Herz wird sich Uber ihn freuen mit unaussprechlicher und



- 210 -

verklarter Freude (1. Petri 1,8). — Dahin hat es sein treues Herz mit uns gemeint, da er es
uns am Kreuz gedffnet hat. Dahin will er es in Kraft seiner vollkommenen Erldsung bringen
mit allen, die sich auf seinen Blutkauf ihm von Herzen ergeben und an ihm bleiben, dem
treuen Heiland! Wer ihn erkennt und liebt, der liberlasse sich ihm einfaltiglich bis auf jenen
Tag, und stelle es seinem Herzen ganz anheim, wie er es an ihm vollenden werde. Mein
Jesu! wie es dein fir mich ausgeblutetes treues Herz mit mir und meinem Heil gemeint hat
und noch meint, so tue, so vollende es an mir, dass ich dich mit Freuden sehen moége! So
geschehe es an allen, die von der Erden erkaufet sind mit seinem Blut! So verherrliche er
seinen Tod an allen, die zum ewigen Leben in seinem Reich berufen sind! Ehre sei seinen
Wunden, seinem Erl6sernamen ewiglich!

Amen



- 211 -

23. JIredigt

Jesu feichnam wird von 3Joseph in sein neues (Brab gelegt.

Matthaus 27,57 — 66; Markus 15,42 — 47; Lukas 23,50 — 56; Joh. 19,38 — 42

Danach am Abend kam Joseph von Arimathia, der Stadt der Juden, ein reicher Mann,
ein ehrbarer Ratsherr, ein guter, frommer Mann, der hatte nicht gewilliget in ihren Rat und
Handel, welcher auf das Reich Gottes wartete, denn er war ein Jinger Jesu, doch
heimlich, aus Furcht vor den Juden.: der wagte es und ging hinein zu Pilatus, und bat,
dass er mochte abnehmen den Leichnam Jesu. Pilatus aber verwunderte sich, dass er
schon tot war; und rief den Hauptmann und fragte ihn, ob er ldngst gestorben ware? Und
als ers erkundet hatte von dem Hauptmann, gab er Joseph den Leichnam, und befahl,
man sollte ihn ihm geben. Derowegen kam er und nahm den Leichnam Jesu herab. Und
Joseph kaufte eine Leinwand. Es kam aber auch Nikodemus, der vormals bei der Nacht zu
Jesu gekommen way, und brachte Myrrhen und Aloen untereinander bei hundert Pfunden.
Da nahmen sie den Leichnam Jesu, und wickelten ihn in eine reine Leinwand, und banden
thn in leinene Tticher mit Spezereien, wie die Juden pflegen zu begraben. Es war aber an
der Stdtte, da er gekreuziget ward, sein Garten, und im Garten ein neu Grab, das war
Josephs, welches er hatte lassen in einen Fels hauen, in welches niemand je geleget ward.
Daselbst hin legten sie Jesum um des Risttags willen der Juden, dieweil das Grab nahe
war, und walzeten einen grolBen Stein vor die Tir des Grabes, und gingen davon. Es war
aber allda Maria Magdalena und Maria Joses, die setzten sich gegen das Grab, und
beschaueten das Grab, wohin und wie sein Leib geleget ward. Sie kehreten aber um, und
bereiteten Spezerei und Salben, und den Sabbat tber waren sie stille nach dem Gesetz.
Des andern Tages, der da folget nach dem Rlisttage, kamen die Hohenpriester und
Pharisdger samtlich zu Pilatus und sprachen: Herr! wir haben gedacht dass dieser
Verfiihrer sprach, da er noch lebete: Ich will nach dreien Tagen auferstehen. Darum
befiehl, dass man das Grab verwahre bis an den dritten Tag, auf dass nicht seine Jinger
kommen und stehlen ihn, und sagen zum Volk, er ist auferstanden von den Toten, und
werde der letzte Betrug arger denn der erste. Pilatus sprach zu ihnen: Da habt ihr die
Hiiter; gehet hin, und verwahrets, wie ihr wisset. Sie gingen hin und verwahreten das
Grab mit Hitern, und versiegelten den Stein.

Eingang.

auch dieselbe umstandlich zuvor verkiindigt und bezeugt, dass, wenn er werde aus
dem Lande der Lebendigen um der Missetat seines Volks willen weggerissen sein,
er Gottlose bei seinem Grab haben werde, aber ein reicher Mann werde seine
Leiche bestatten (Jes. 53,9). Daher gehorte diese Begebenheit nach der Vorsehung Gottes
auch noch zu demjenigen Lauf, den der Mittler im Fleisch vollenden sollte und wirde. Und
Paulus rechnet dieselbe gleichfalls unter die ersten Grundlehren, die er den Glaubigen
Ubergeben habe: dass Christus begraben und auferstanden sei am dritten Tage nach der

:'E s ist das Begrabnis Jesu auch ein Hauptgrund unsers Glaubens. Die Schrift hat



-212 -

Schrift (1. Kor. 15,4). Man darf demnach diesen Zwischenstand zwischen seinem Tode und
seiner Auferstehung in der Glaubenslehre nicht Gbergehen. Man darf denselben nicht nur
als einen Anhang und nattrliche Folge der vorher geschehenen Umstdande ansehen, als
wenn weiter nichts besonders darauf ankame. Es hat seine hochwichtigen und uns
Sterblichen sehr vorteilhaften und trdstlichen Ursachen, dass unser Erldser sich auch
dieses Zustandes, darein uns allesamt das menschliche Schicksal bringt, nicht hat
entschlagen wollen. Auch daftir sei ihm Preis und Ehre gegeben!

Bei uns ist ja das Begraben etwas Gemeines. Und das trifft nicht allein auf den
Verstorbenen, sondern es sind gemeiniglich viele Lebendige dabei und damit beschaftiget.
Uberdies scheint es nicht nur die schauderhafteste Begegnis, die einem Lebendigen
Menschen widerfahren kann, sondern auch die unangenehmste und klaglichste Bemiihung
der Andern zu sein, wenn es zum Begrabnis kommt. Es ist daher billig, dass man auch
christlich davon denken lerne. Und dazu weiset uns das Evangelium von dem Begrabnis
unsers Heilandes an. Es wird deswegen dem Glauben vorgehalten, weil derselbe auch
daraus seine Starkung schépfen kann und soll. Wer das Ende seines Laufs fleiBig bedenkt
und vor Augen hat, dem wird es schon angelegen sein, sich auch dieses Stlick der
Erkenntnis Jesu im Glauben so zu nutze zu machen, dass er, statt eines schreckhaften
Bildes und einer unangenehmen Vorstellung des Grabes einen lieblichen Eindruck und
getroste Erwartung desselben unserem Herzen habe. So wird es ein Kennzeichen sein,
dass man in Christo eine lebendige Hoffnung auf das zukiinftige Reich habe und der
Gemeinschaft mit ihm versichert sei. Dahin soll unsere dermalige Betrachtung gerichtet
sein. Ich will demnach bei der Hauptsache bleiben und eurer Liebe

von dem Begrabnis unsers Heilandes Jesu

zeigen:
1. den Glaubensgrund, und
2. den Nutzen, den der Glaube daraus ziehet.

Abhandlung.

Es ist das Begrabnis Christi mit vielen und betrachtlichen Umstanden geschrieben,
welche insgesamt zur versicherten Gewissheit dienen, teils, dass er wahrhaftig gestorben,
teils, dass er wahrhaftig auferstanden sei. Nachdem Jesus seinen Geist aus- und
Ubergeben hatte, so war auch seine tiefste Erniedrigung, die ihm bis zum Tode des
Kreuzes bestimmt war, zu Ende. Daher zeigte sich sein Vorzug auf mancherlei Weise gleich
nach seinem Tode. Er war wohl um unsrer Siinde willen unter die Ubeltiter gerechnet;
aber nachdem er unsre Siinden durch seinen blutigen Tod versiihnt und abgetan hatte, so
ehret ihn sein Vater durch seine besondere Vorsorge und lasst ihm auch Ehre von
Menschen widerfahren. Die Kriegsknechte dirfen seine Gebeine nicht mehr antasten, noch
seinen Leib mit den andern an einen gemeinen Ort bringen. Ein ansehnlicher Mann vom
hohen Rat nimmt sich selbst der Bestattung seines Leichnams an, bittet sich denselben
vom Richter aus. Dieser schenkt ihn ihm. Darauf nimmt er ihn vom Kreuz und macht seine
Bestattung so stattlich, als er's machen konnte, legt ihn auch in sein eigenes neues
Grabmal. Das sind lauter ehrwiirdige Umstande, die ein Herz, das seinen gekreuzigten



- 213 -

Heiland lieb hat, zartlich rihren und erbaulich belehren kénnen. Ich will aber davon jetzt
nicht weiter reden, sondern nur

1. auf den Grund des Glaubens sehen,

der in dem Begrabnis Jesu Christi liegt. Wir dlirfen in dieser Absicht wohl nachdenken:
warum hat sich denn der vollendete Versdhner auch in das Grab legen lassen? Jesus ware
ja wohl berechtigt gewesen, nachdem er durch seinen Tod die Macht des Todes
Uberwunden hatte, so leicht sein Leben wieder zu nehmen. Gleichwie sich seine
Gerechtigkeit, die er im Fleisch bis in sein Sterben bewiesen hatte, alsobald
geduBert hat, dass auch der Hauptmann noch beim Kreuz mit bestlirztem Herzen ihm
dartber Zeugnis und Ehre gab, und gleichwie sich die Kraft seines unauflslichen Lebens
in seinem sieghaften Geist alsobald im Unsichtbaren so machtig erzeigt hat, so ware er
ja befugt gewesen, durch dieselbe auch seinen erblassten Leib sogleich in das Leben
herzustellen. Aber er wollte uns in allen Sticken @hnlich werden, um uns in
allen Sticken helfen zu kdnnen (Hebr. 2,17). Wir erkennen hieraus die Gnade
unsers Herrn Jesu Christi, dass er sich um unsertwillen auch in das Grab hat
legen lassen und sich darin aufhalten wollen. Denn ob es schon seinen Erlésungsrechten
und seinem Hingang zum Vater nicht gemaB war, sich lange darin zu verweilen, so hat er
doch diesen Zustand nicht UGbergehen wollen. Ihm kam es gar nicht zu, die
Verwesung zu sehen; denn er war der Heilige Gottes (Ps. 16,10), ,und Stinde war nicht in
ihm™ (1. Joh. 3,5). Unsere Sinde aber, die auf ihn gelegt war, war schon am Kreuze
abgetan. Doch sollte sein Opferleib auch noch zur Grabesstatte kommen. Denn das ist
unser Weg, den alles Fleisch gehet. Da David am Ende seines Lebens war, so sagte er
zu seinem Sohn: ,Ich gehe hin den Weg aller Welt, oder den alle auf Erden gehen" (1.
Kon. 2,2). ,Und er ist gestorben und begraben, und sein Grab ist unter uns bis auf diesen
Tag," sagt Petrus nach langen Jahren davon (Apg. 2,39). Diesen unsern Weg wollte
unser Erléser auch betreten und sich auch darin fir uns heiligen. — Um der Siinde
willen, wodurch wir die rechte Kraft unsers Lebens verloren haben und in die
Verweslichkeit gefallen sind, muss der Staub wieder zur Erde kommen, wie er gewesen ist
(Pred. 12,7). Aber das ware nun ein jammerliches Ziel unsrer Schicksale nach dem Urteil
des Gesetzes, wenn nicht eine neue Gnade in Christo uns unwirdigen Siindern geschenkt
worden ware. Dass nun die Grube nicht unser Richtplatz sein, und dass man nicht klagen
darf: ,Wird dir auch der Staub danken und deine Treue verkiindigen?" das haben wir allein
unserm Erléser zu danken. Darum hat er auch hierin mit uns und unsern Begegnissen
Gemeinschaft haben und nichts zurlick lassen wollen. Denn sein ganzes Erlésungswerk
war darauf eingerichtet, dass er uns mit sich durch alle menschliche Umstdande
durch- und aus denselben heraus fihren wollte nach dem Geheimnis des Willens
Gottes Uber uns zur Seligkeit. Deswegen wurde sein heiliger Leichnam auch noch zum
Grabe beschickt. Er schickt sich auch noch fiir die Grabesgruft, darein gelegt zu werden;
denn es war doch noch der Leib seiner Erniedrigung, den er zum Opfer hingegeben hatte;
es war doch der Leib der Schwachheit in der Ahnlichkeit des siindlichen Fleisches, welche
er aus unserm Mittel angenommen hatte. Und gleichwie der alte Mensch mit gekreuzigt
worden ist, so wurde der Leib der Siinde an seinem begrabenen Leibe gar aufgehoben
und weggeschafft (R6m. 6,6). Denn aus seinem Grabe kam keine Schwachheit, keine
Gestalt des slindlichen Fleisches mehr zum Vorschein; sondern diese blieb zuriick, ja sie
war verschlungen in das Leben, in die verklarte Gestalt seines herrlich gewordenen Leibes.



- 214 -

Sehet also, an dem ordentlichen Ende unsers Ganges auf Erden hat Jesus die groBe
Anderung machen und an dem verschlossenen Grabe die Tiir in das unverwesliche
Leben 6ffnen wollen. Auf solche Weise wurde erfillt, was von ihm im sechzehnten Psalm
stehet: ,Du hast mir kund getan die Lebenswege" (Vers 11). Jesus hat den Totenweg, der
uns zur Verwesung brachte, durch sein Begrabnis zu einem Weg in das Leben gemacht.
Ware er nicht begraben worden, sondern hatte seinen Leib noch den ersten Abend nach
seinem Verscheiden in unsterbliche Gestalt verwandelt, so kdnnten sich die, welche in der
Erde schlafen liegen, seiner Gemeinschaft in diesem ihrem Zustande nicht getrdsten, so
waren sie in dem Grabe von ihm allein gelassen, und man kénnte nicht denken, dass sie
darin mit ihm waren. Um ihretwillen hat er selbst auch einen stillen Sabbat in
dem Grabe gehalten und dadurch diesen ganzen Aufenthalt zu einer sanften
Sabbatsruhe denen gemacht, die in dem Herrn und in der Gemeinschaft eines
Todes sterben. Es ist ja merkwtrdig, dass er nur diesen vollen Tag des Sabbats in
Josephs Gruft zugebracht und am friihen Morgen als die Sonne der Gerechtigkeit aus dem
Dunkeln hervorgebrochen und erstanden ist. Wer dem Herrn stirbt, der kann und darf um
dieser Ursache willen die Zeit, darin er unter die Toten gezahlet wird, flir nichts anders als
fur einen vollen Ruhetag halten, bis der Morgen der Ewigkeit anbricht und die Herrlichkeit
des Herrn ihm in die Augen leuchtet. Noch mehr: ware Jesus nicht begraben worden, so
hatte er nicht bewiesen, dass er iber die Toten, soin den Grabern liegen, Herr sei.
Gleichwie er alsobald nach seinem Tode in dem Unsichtbaren gezeigt, dass er der Herr der
erléseten Seelen sei, und noch selbigen Tages den Schacher in das Paradies eingeftihrt
hat: also wollte er auch dadurch, dass er sich als einen Toten unter die Erde legen lieB und
aus derselben durch die Auferstehung hervorkam, zeigen, dass er der Herr, der
Lebensflirst der Toten sei. So hat er sein Recht (ber alle Toten dargetan, und
wirklichen Besitz zu seiner vollmachtigen Herrschaft (ber das ganze Reich des Todes
genommen, und damit die Schllissel des Todes und der Holle in seine Hand bekommen.
Deswegen beruft er sich selber darauf, wenn er zu Johannes, der tGber dem Anblick seiner
Majestat wie tot zu seinen FuBen fiel, spricht: ,Flrchte dich nicht; Ich bin der Erste (der
Anfénger des Lebens) und der Letzte (der auf dem Staube mit Sieg stehen wird, Hiob
19,25 Grundtext), und der Lebendige (aus ich selbst, und durch sich selbst). Ich war tot
(ein Toter geworden); und siehe (jetzt die Beschaffenheit meines Lebens), ich bin lebendig
(der Lebendige, der Herr des Lebens) in die ewigen Ewigkeiten, und habe die Schlissel
des Todes und der Holle (dazu, dass alles, was im Tod und der Hdlle ist, unter meiner
souveranen Macht steht und ich damit schalten und walten kann) (Offb. 1,17.18). Wir
sollen in allen unsern Zustanden, welche nach der Uber uns eingefiihrten géttlichen
Ordnung unsere Menschheit betreffen, einen Herrn, einen Christ, ein Haupt haben, unter
welchem wir stehen. Dazu hat uns der barmherzige Vater seinen Sohn selbst gegeben.
Darum musste der Zustand nach dem Tode auch von ihm gleichsam eingenommen und
unter seine Hand gebracht werden. Paulus leitet ausdriicklich das Recht seiner Vollmacht
Uber diese Toten aus diesem Grunde her, wenn er Rdm. 14,9 sagt: ,Dazu ist Christus (der
Gesalbte Gottes) gestorben und, auch aus dem Grabe lebendig worden, auf dass er beides
Uber Tote und Lebendige herrsche." Er will sagen: Nun haben ja die Toten an ihm auch
ihren rechtmaBigen Herrn. Der des Todes Gewalt hatte, ist nicht mehr ihr Beherrscher.
Christus hat ihm seinen Harnisch ausgezogen und ihn gefangen genommen. Der Tod
selbst ist durch ihn abgetan. Nun lasst sich’s auch gut sterben und ohne Gréamen ein Toter
werden und sein, da man weil3, was man auch als ein Toter fiir einen Herrn hat, und auf
ihn zum Leben hoffen kann. Nun darf man nicht mehr mit jammerndem Zweifel fragen:
Wer wird mich erlésen von dem Leibe dieses Todes oder von dem Tode dieses Leibes,
wenn es auch wirklich an dem ist, dass dieser tote Siindenleib in seine gehdrige



- 215 -

Verwesung geht? Wir wissen, dass wir auch einen Erldéser aus dem Grabe haben, der
befugt und machtig genug ist, uns durch die Kraft seiner Auferstehung aus unsern
Schlafkammern hervor zu rufen und in ein neues Leben herzustellen.

Noch Eins: wenn Jesus nicht begraben, und alsdann erst auferwecket worden ware,
so ware die Uberschwangliche GréBe der Macht Gottes, die in ihm gewirkt hat, nicht so
augenscheinlich geworden. Es hatte das Ansehen haben kdnnen, als wenn an uns die
Wirkung seiner kraftigen Starke viel weiter ginge, sofern sie uns aus den Grabern holte
und ins himmlische Wesen versetzte, als sie sich an Christo, unserm Haupte, selbst
bewiesen hatte. Das ware den Heilswegen Gottes zuwider. Denn an Christo sollen wir
erkennen, was an uns geschehen kann und soll, und unsern Glauben darauf griinden.
Deswegen wiinscht Paulus erleuchtete Augen des Herzens dazu, dass doch der Glaube
diese Vergleichung von ihm auf uns zu seiner Starkung machen mdge. Der Glaube soll
dadurch erhabene Gedanken bekommen, welche und welcher Art da sei die GréBe eben
derselben géttlichen Kraft, die sich an den Glaubigen beweisen werde, wie dieselbe in
Christo gewirkt habe, da Gott ihn von den Toten auferwecket hat und gesetzt zu seiner
Rechten im Himmel (Eph. 1,20). Dies alles soll uns nun dazu gereichen, dass wir die
heiligen Absichten der Weisheit und Gltigkeit Gottes lber uns in Christo Jesu erkennen
und mit demitigstem Dank verehren mdgen. Es ist auf allen Seiten alles in Richtigkeit
gesetzt. Unser ganzer Weg zum Eingang in das himmlische Reich ist durch den wirdigen
Vorganger fir uns eingeweihet, bereitet und geheiligt worden. Auf diesem Wege, den er
selbst in seine Herrlichkeit gegangen, kann er nun und will unser Herzog und Fihrer sein.
Wir kénnen also den gemeinen Weg, den alles Fleisch gehen muss, zu einem frohen und
seligen Lebensweg haben, wenn wir denselben mit Christus gehen und ihn zum Herrn und
Haupt haben, dass er uns seinen Weg zum Reich der Herrlichkeit flihre. Um dieser
Ursache willen lasst der Heiland seine Glaubigen, die wirklich in der Gemeinschaft seines
Todes und seiner Auferstehung stehen, auch noch diesen allgemeinen Todesweg gehen,
und zeigt ihnen auf demselben den wirklichen Durchgang in das Leben.

Man darf deswegen an seiner vollkommenen Erlésung keinen Anstand haben, noch
denken: wenn dem also ware, so sollte ja flir uns weder Tod noch Grab mehr (ibrig sein!
Damit wirde der ganzen Gnadenhaushaltung Gottes, die so herrlich ausfallen wird, und
der Kraft der einmal geschehenen Erlésung Jesu widersprechen und ihr Preis geraubt. Ich
weiB aber, dass nicht nur Spoétter aus widerstrebender Argheit, sondern auch
unverstandige Gemuiter, denen die Gnadenwege des Heils noch unbekannt sind, manchmal
denken und sagen: Warum miuissen wir dann noch sterben? warum steht uns das
schreckhafte, finstere Grab noch bevor, wenn Christus den Tod abgetan und das Leben
erworben hat? Den Spéttern hat man nicht Ursache darauf zu antworten; denn sie haben
weder Teil noch Ansprache an diesem Wort des Trostes, so lange ihr Herz nicht aufrichtig
ist vor Gott (Apg. 8,21). Aber den schwachen Gemudtern soll man billig antworten: Jesus
hat als der andere Adam, als der Herr, der sich flir uns dargegeben, die Siinde und was
damit verbunden war, wahrhaftig und vollkommen abgetan durch sich selbst. An ihm hat
es sich gezeigt, da er auferstanden ist von den Toten, dass die Siinde, welche auf ihn mit
ihrer Schuld und Strafe gelegt ward, vollig getilgt, der Tod in Sieg verschlungen, der
Ausgang aus dem Grabe erdffnet, die Schwachheit in Kraft verwandelt, und das sterbliche
Bild in Klarheit dargestellt sei. Und das ist unsre Erlésung. Denn er ist der Durchbrecher
fur uns geworden (Micha 2,13). Wir dlrfen, wir sollen uns bei seinem Evangelium der von
ihm ausgeflihrten Sache annehmen, als wenn sie schon an uns selbst geschehen ware.
Denn sie ist uns, in Absicht auf uns und in unser aller Namen geschehen. Dies groBe Heil
ist uns erworben. Der Sohn Gottes hatte ja um seinetwillen nicht bedurft, durch den Tod



- 216 -

und das Grab in das herrliche Leben (berzugehen. Darum sollen wir seine Gemeinschaft
mit uns nach den Zustanden, worin er uns auf Erden angetroffen hat, recht erkennen, und
seine Vollendung als unsere Errettung ansehen und annehmen; uns geht es an, und wir
sollen mit Freuden bekennen: ,Es hat Uberwunden der Lowe aus dem Stamm Juda, das
geschlachtete Lammlein!™ (Offb. 5,5). Gott sei Dank, der uns den Sieg Uber Slinde, Tod
und Verwesung geschenket hat durch unsern Herrn Jesum Christum!™ (1. Kor. 15,57). Es
waren unsre Feinde, die an ihn, unsern Goel, gesetzt haben. Und er hat dieselben an
sich selbst zu Schanden gemacht und abgetan. Sein Sieg ist unser Sieg. Nun hat der Vater
zur Ehre seines Sohnes und zum ewigen Preis seiner auf einmal geschehenen Erlésung
eine Haushaltung des Glaubens an seinem Namen aufgerichtet, dass er durch die Rechte
seiner Macht an allen, die sich ihm ergeben, auch ausfiihre, was an ihm, unserm Haupt,
geschehen ist; und zwar in derjenigen Ordnung, wie es an ihm vollendet worden. Darum
heiBt er auch der Erstling, der Erstgeborne von den Toten, der den Vorgang und eine
Menge nach sich hat, (Kol. 1,18). Er will es auf eben demselben Wege an den Seinen zu
Stande bringen und ausflihren, worin er ihnen vorangegangen ist. Ihr Sterben, ihr
Ausgang aus diesem Jammertal soll ihnen auch eine Vollendung werden. Wenn demnach
Glaubige in dem Herrn sterben, so sterben sie wirklich der Slinde vollends gar ab, die noch
in ihrem Fleisch wohnte. Von ihrem Heilande heiBt es auch: ,Er sei der Slinde gestorben
auf einmal® (R6m. 6,10). Man muss ja der Siinde gestorben, von ihr (dass ich so sage)
ganz weggestorben sein, wenn man in den Himmel, in Gottes Reich aufgenommen werden
und eingehen will. Das sindliche Fleisch und Blut kann das Reich Gottes nicht ererben,
und die Verwesung ererbet nicht die Unverweslichkeit (1. Kor. 15,50). Und darein zeigt
sich vornehmlich, was unsere Gemeinschaft mit dem Tode Jesu wirke. Denn wenn es
mdglich ware, dass ein Mensch tausendmal stlirbe, so wiirde doch sein Hinsterben niemals
so viel austragen, dass er der Sinde abgestorben ware, wofern er nicht in der
Gemeinschaft des Todes Christi stirbt. Vielmehr wiirde er nur in seinen Siinden zur Strafe
des Gerichts und andern Todes gefangen sein. Daher wird der Glaube gleich auf den Tod
unsers Erlésers gewiesen. Von dem an, dass man Christum im Glauben ergriffen und mit
ihm vereinigt worden ist, darf und kann man sich dafir halten, dass man mit ihm der
Sinde gestorben sei; und wenn es nun zum wirklichen Verscheiden, zum endlichen
Abdriicken kommt, so geschieht nur in wirklicher duBerlicher Tat, was schon vorher viel
hundertmal in unserm Glaubenssinn geschehen ist: man stirbt vollends gar von der Siinde
und allem ihrem Wesen weg und wird in Christi Weg vollendet. So sollen seine Glaubigen
auch bei ihrem wirklichen Sterben und in ihrem Tode erfahren, dass ihr Erléser und Herr
die Macht des Todes schon abgetan und zunichte gemacht habe, und ihre Seelen nicht in
das Gericht kommen lasse. Sie sollen in dem Grabe wirklich erfahren, dass er die
Auferstehung der Todten sei (Joh. 11,25). Wer nun an ihn glaubt, der kann schon Uber alle
ihm noch bevorstehenden Schritte seines Weges getrost hinaus- und auf das herrliche Ziel
seiner Hoffnung mit Freuden hinsehen. Gegen alles, was dem natlrlichen Menschen
furchterlich und unangenehm vorkommt, gibt einem Christen der Glaube den Ausschlag:
»Ich weiB, dass mein Erldser lebt!™ (Hiob 19,25). Und so wird die Gemeinschaft des Todes
und der Auferstehung Jesu, die er in dem Glauben aufgenommen hat, an ihm selig
ausgefiihrt und herrlich vollendet! Hier zeigt sich demnach schon, was der Glaube fiir



- 217 -

2. einen groBBen und mannigfaltigen Nutzen auch aus dem Begréabnis Jesu

zieht.

@ Dieser Nutzen fangt gleich bei unsrer Taufe an. In derselben
werden wir durch den Glauben Christo und damit auch seinem Begrabnis einverleibt.
Unser Christentum fangt mit dem Sterben und Begrabenwerden an. In Christum getauft
werden heit in seinen Tod getauft und hinein gesenkt werden. So erklart sich Paulus
dariiber (R6m. 6,3), und heiBt die Taufe eine Ahnlichkeit des Todes Christi
(Rém 6,5). Daran hanget auch gleich das Begrabenwerden. Darum schlieBt der Apostel
auch daraus: ,So sind wir nun mit ihm begraben durch die angenommene Taufe in seinen
Tod" (Rém. 6,4), und macht dadurch unsre Verbindung mit diesem ganzen Stande unsers
Heilandes und unsre Verpflichtung zu gleichem Tode noch viel dringender und vélliger.

Das Begrabenwerden macht die voéllige Scheidung von der Gemeinschaft und
Gesellschaft der lebendigen Menschen. Jesus will diejenigen, welche sich ihm ergeben und
ihn fir ihren Herrn annehmen, so wenig in einigem Zusammenhang und gemeinsamen
Wesen mit der Siinde, mit der verderblichen Lust der Welt und ihrer Eitelkeit lassen, als
ein Begrabener noch etwas mit den Lebendigen gemein hat. Sie sollen davon so
geschieden sein, als er von dem Lande der Lebendigen in seinem Grabe geschieden war.
Darum will er sie gern gleich mit in sein Grab hinein nehmen, und macht sie desselben
schon in der Taufe teilhaftig. Ach, wenn unsre Christen, wie sie insgemein sind,
erkenneten, was ihres Taufe ausweist, wie wirden sie sich schamen, dass sie ihrer
Verpflichtung so schnurstracks entgegen handeln! Unsere Taufe hat uns schon die
Anweisung gegeben, wo der Slindenleib samt dem ganzen Zusammenhang, den er mit der
Welteitelkeit, mit dem Tode und Verderben hat, hingehdre und wohin wir ihn bringen
sollen. Wir legen ihn in den Tod und in das Grab Jesu hinein, dass er darin abgetan sei,
wie es der Erldser wirklich dadurch vollendet hat. Durch das glaubige Bekenntnis zu Jesu,
der fur uns gekreuzigt, gestorben und begraben worden, treten wir bei der Taufe wirklich
ein in die heilige, innige und wesentliche Gemeinschaft mit Jesu und der ganzen Kraft
seines Todes und seiner Auferstehung, bis sie auch an uns vollendet sei. Darum sind wir in
diesem Glauben befugt, uns daflir zu halten, dass wir der Siinde tot seien, und uns
danach zu achten, als wenn wir schon wirklich begraben und dadurch von dieser Welt und
all ihrem Wesen geschieden worden waren. Das bringt die Taufe auf Christum mit sich.

Und wer Jesum wahrhaftig erkannt hat und im Glauben an ihn steht, der nimmt sich
diese Gemeinschaft des Grabes Jesu taglich zu seinem Vorteil und Trost. Er weil3, wo er
mit dem Leibe der Siinde und des Todes hin darf und hin soll. Er kann denselben
nicht wirklich von sich legen, sondern muss ihn auf der Welt noch an sich tragen; aber er
kann und soll ihn taglich in das Grab Jesu, seines Erlésers, durch den Glauben hinein
legen. Es ist nicht ohne, dass wahre Glaubige von diesem siindigen Leibe nicht anders
denken, als Paulus davon sagt: ,Darinnen seufzen wir, und sind beschweret," (2. Kor. 5,4).
Unter aller Beschwerde, die den Geist driickt und demditigt, ist ihnen dies zu groBer
Erleichterung, das sie ihre Blirde doch immer wieder von sich legen. Wie dann? Sie freuen
sich schon im Glauben darauf und sind in demselbigen gewiss, dass, wenn sie denselben
endlich werden gar in das Grab legen dirfen, er auch alsdann in der Gemeinschaft des
Grabes Christi wirklich und vollig werde abgetan werden. Und in diesem Sinn scheiden sie
sich durch den Geist des Glaubens véllig von allem dem, was nicht in das wahre Leben
taugt. Da heiBt es: ,Slinde, Welt, Fleisch, Tod und Verwesung! was von dir noch an mir
klebt, wird nicht immer an mir bleiben; Jesus wird es schon vertreiben, wenn er mich zu
sich erhebt."



- 218 -

Lieber Jesu! was ich noch in meinem siindlichen Fleisch fiihle, worin mich der Leib der
Sinde und des Todes noch beschwert, was sich noch vom Geiste der Welt bei mir regt,
das ist ja schon an deinem Kreuze abgetan, in deinem Tode getdtet und in deinem Grabe
gar abgeschafft worden. Dahin verweise ich alles, was nicht in dein Leben gehért, denn du
hast mich einmal in die Gemeinschaft deines Todes und Grabes aufgenommen, mit dir
gestorben und begraben zu sein. Darliber will ich halten, bis ich die vdllige Erlésung des
Leibes von dir erlange. Zur Ehre deines Todes und deines Begrabnisses wirst du es so an
mir ausrichten, dass auch die volle Kraft deiner Auferstehung an mir offenbaret und
verherrlicht werde. Dazu gebe ich mich dir hin. Tue mit mir nach allen Rechten deiner
Erlésung. O, wie gerne will ich diesen toten Leib zu Grabe tragen lassen! Wie freue ich
mich, dass dies elende Leben, das doch lauter Tod ist, gar wird ausgehen, und ich aus
deinem Tode und Grabe her ein neues, himmlisches Leben durch deiner Auferstehung
allmachtige Kraft erlangen werde! Darum kompromittiere (willige) ich von Herzen darauf,
dass ich deines Todes sterbe und das Ende aller meiner Schwachheit in der Gemeinschaft
deines Grabes finde. Ich sehne mich nach dem fréhlichen Ausgange aller Sterblichkeit, und
glaube, dass ich auch mit dir leben werde (Rém. 6,8).

So denkt, so redet ein gldubiges Herz mit seinem Heilande darliber. Und dieser
GLaube macht ihm das irdische Leben leicht und die Beschwerlichkeiten desselben (davon
es freilich anders halt als irdisch-gesinnte Weltherzen), wohl ertraglich. Ja, diese
Glaubensiibung ist die eigentliche und tagliche Ablegung des alten und Anziehung des
neuen Menschen, wozu Paulus (Eph. 4,22) ermahnt. Wie kann der alte Mensch jetzt
besser und vdlliger abgelegt werden, als wenn man ihn mit solchen wahrhaftigen
Glaubensgedanken in Jesu Grab hinein legt? Da eilt man mit ihm gleich dem Ende, der
volligen Abtuung zu, und kann sich dagegen im Geist seines Gemlts desto heiterer
aufrichten und in der Wahrheit Jesu Christi so erneuern, dass man die Kraft seiner
Auferstehung fasse, in und mit Christo im Geist lebe, und dadurch am neuen Menschen
gestarkt werde. Das ist ein ndétiges und bestdndiges und heilsames Geschaft der
Glaubigen, wodurch sie das Begrabnis Christi ehren und ihre Treue nach ihrer
Taufverpflichtung gegen Jesum beweisen. Und wer sich darin treulich Gbt, sollte dem
hernach vor dem wirklichen Sterben und vor dem Grabe grauen? Das ist auch

® der zweite Nutzen, den der Glaube aus dem Begrabnis Christi zieht. Es bringt
uns von unserm Liegen in der kalten Erde ganz andere Gedanken
bei, als alle 4brigen Menschen davon haben miuissen. Dieses
Angedenken ist der Natur unangenehm, ja schauerlich. Denn im Grabe findet sie ihre
vollige Zerstérung. Kein Wunder, dass die Menschen sich davor entsetzen, die nur aus und
nach der Natur leben und es allen ihren Vorstellungen nicht abgewinnen kénnen, dass sie
damit wohl zufrieden waren. Das ist ein Vorrecht des Glaubens an Jesum. Ehe Jesus im
Grabe gelegen ist, hielt man die Abklirzung des Lebens und die Sammlung zu den Toten
fur ein betribtes Schicksal. Da hieB es: ,Der Tod riihmet dich, Herr! nicht, und die in die
Grube fahren, warten nicht auf deine Wahrheit," wie Hiskias sagte, (Jes. 38,18). Aber nun
ist es etwas Sanftes und Vergnigliches, zu Grabe zu gehen, flir diejenigen, die
Gemeinschaft mit Jesu haben. Es ist zwar an dem, dass dabei lber ihr Fleisch auch ein
Gericht ergehe, welches lberhaupt die Menschen trifft, und woran diese den Vorzug der
Glaubigen nicht gewahr werden kénnen. Aber dies Gericht, das fiir den alten Menschen
gehort, darf sie weder befremden noch erschrecken. Denn sie haben ihn kraft ihrer Taufe
schon lang und oft in dieses Gericht (ibergeben, und wissen, dass sie von dem Augenblick
an in ihrem freigemachten Geiste Gott leben (1. Petr. 4,6), und ihr in Verwesung gehender
Leib doch auf Hoffnung in die Erde gesaet wird, dass wenn die Schwachheit um und an



- 219 -

wird von ihm sein abgetan, er in Kraft, in Klarheit, in unverweslicher Gestalt hervor
komme, darum, weil Gottes Geist schon hier in ihnen gewohnet hat (Rém. 8,11).
Deswegen sehen die Glaubigen auch ihre Verbergung in die Erde nicht anders an als den
letzten Schritt des Ganges, den sie ihrem Herrn aus dem Jammertale in seine Freude und
Herrlichkeit nach- und nun entgegen gehen. Und in den Schriften des neuen Testaments
ist ihr stiller Aufenthalt allemal sehr lieblich und ehrwirdig vorgestellt, wenn sie die
Entschlafenen im Herrn heiBen, die nun ruhen von ihren Miihseligkeiten (1. Thess. 4,14;
Offb. 14,13). Und auch diese Ruhe ist schon ein Vorspiel ihrer zu erwartenden Herrlichkeit,
wenn Jesus ihren nichtigen Leib seinem herrlichen Leibe gleichférmig machen wird (Phil.
3,21). Daher ist es ihnen auch ein stiller Sabbatstag, bis des Herrn Tag anbricht, und ihre
Augen wieder aufgetan werden, den zu sehen, dem sie gelebt haben und gestorben sind.
Das bringt ihre lebendige Hoffnung mit sich, dazu sie wiedergeboren worden sind durch
die Auferstehung ihres Herrn Jesu Christi (1. Petr. 1,3).

Es bleibt demnach dabei, dass es wahren Christen allezeit wohl geht im Tode, nach
dem Tode im Grabe und in der zukiinftigen Welt. Sie sind dazu berufen und erwahlet, dass
Jesus seine Gemeinschaft an ihnen verherrliche und an ihnen zum Preise seiner ewigen
Erlésung offenbare, was sein Kreuz, Blut, Tod, Grab und Auferstehung denen austragt, die
an ihn glauben. Das ist uns allen auch zugedacht. Lasse doch niemand zu seinem eigenen
und ewigen Schaden dahinten, was er haben kann! Haltet an mit redlichem Herzem mit
ernstlichem Gebet, mit getrostem Glauben, dass euch das Evangelium von Jesu, euerm
Heiland, in der Gemeinschaft seines Kreuzes, Todes und neuen Lebens zur vollen Kraft,
Geist und Leben werde. So werdet ihr davon einen Segen nach dem andern zum Heil
eurer Seelen erlangen, bis die volle und reife Frucht aufgeht in seinem himmlischen Reich,
darauf wir warten.

Nun, liebster Jesu! Dir sei jetzt und ewiglich Dank, Lob und Preis fir alles, was du uns
zu gut Ubernommen und ausgeflhrt hast bis in deine Herrlichkeit! Ehre sei deinem Kreuz
und Tod, wodurch du uns erléset und dir zum Eigentum erkauft hast! Walte nun ber uns
als unser Herr und Haupt in Gnade und Wahrheit nach dem ewigen Testament in deinem
Blut! Wir Uberlassen uns dir, dass du deine Liebe und den Vorsatz des Vaters, der in dir
Uber uns von Ewigkeit beschlossen ist, an uns vollendest zu deinem Preis. Nimm dich
unsrer an vor dem Vater als unser Priester und Flrsprecher, so lange wir noch in der
Schwachheit wallen, damit uns nichts unsern Frieden und den Ruhm unserer Hoffnung
storen und kranken mdge. Und dazu lass deine heiligen Verdienste und unsere
Gemeinschaft mit dir an uns kraftig sein, damit wir uns noch immer inniger mit dir
vereinigen und, was wir noch im Fleische leben, nur dir leben und im Gehorsam deines
Willens wandeln mdgen. Um deiner Leiden und Schmerzen und deines Blutes und Todes
willen heilige uns dir und mache uns dir zu einem ganzen Opfer mit Leib und Seele. Eigne
uns dir so ganz zu, wie du das Recht an uns hast und wir dir gerne zugestehen, weil du
unser vollendeter Erléser worden bist. Wir schauen dir nun entgegen und harren dein, bis
es dir gefallt, uns vollends frei zu machen von allem, was uns noch beschwert, und uns
auszuhelfen zu deinem himmlischen Reich. Indessen starke unsern Glauben und Geduld
mit allen deinen Auserwahlten, und lass deinen Geist zum Siegel unserer Kindschaft gegen
den Vater und zur ewigen Gemeinschaft mit dir auf uns ruhen bis auf unsers Leibes
Erlésung. Wir freuen uns dein, Herzens-Jesu! und trauen es dir zu, dass du nach deiner
Treue noch mehr an uns tun wirst, als wir bitten und verstehen. Verherrliche eben deinen
und deines Vaters Namen an uns armen Unwirdigen nach dem Wohlgefallen deiner Liebe
in Ewigkeit!

Amen



